
LUND UNIVERSITY

PO Box 117
221 00 Lund
+46 46-222 00 00

Melamisufism i Bosnien : en dold gemenskap

Gasi, Ask

2010

Link to publication

Citation for published version (APA):
Gasi, A. (2010). Melamisufism i Bosnien : en dold gemenskap. [Doktorsavhandling (monografi), Centrum för
teologi och religionsvetenskap].

Total number of authors:
1

General rights
Unless other specific re-use rights are stated the following general rights apply:
Copyright and moral rights for the publications made accessible in the public portal are retained by the authors
and/or other copyright owners and it is a condition of accessing publications that users recognise and abide by the
legal requirements associated with these rights.
 • Users may download and print one copy of any publication from the public portal for the purpose of private study
or research.
 • You may not further distribute the material or use it for any profit-making activity or commercial gain
 • You may freely distribute the URL identifying the publication in the public portal

Read more about Creative commons licenses: https://creativecommons.org/licenses/
Take down policy
If you believe that this document breaches copyright please contact us providing details, and we will remove
access to the work immediately and investigate your claim.

https://portal.research.lu.se/sv/publications/c5f3d78d-509e-4816-9159-03af138cc5d1


Download date: 15. Feb. 2026



Ašk Gaši 

Melamisufism i Bosnien 

En dold gemenskap 



2 

 

 

 

 

 

 

 



3 

Ašk Gaši 

Melamisufism i Bosnien 

En dold gemenskap 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Lund Studies in History of Religions 
General Editor 
Tord Olsson 

 
 
 
 

Volume 27 
 
 
 

Department of History and Anthropology of Religions 
Lund University 
Lund, Sweden 



4 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
COPYRIGHT 
Ašk Gaši 
 
ISBN 978-91-977212-5-7 
ISSN 1103-4882 
 
TRYCK 
Media-Tryck 
Lunds Universitet, Lund 2010 



5 

 

 

Till min familj 



6 



7 

Förord 

Denna avhandling har initierats och påverkats av flera personer. Först är 
det min familj, som sedan mer än hundra år bevarat melamitraditionen 
levande. Min farfar Šaban Gaši (d. 1993) och min morfar Hajrullah 
Abdurahmanovićs texter var mitt första möte med melamisufismen. 
Hajrullah dog under min tidiga barndom (d. 1965) och jag fick lära känna 
honom genom min mor Zejneba, mina kusiner och andra från trakten. 
Senare kom de oförglömliga åren med schejk Fejzullah Hadžibajrić 
(1913-1990) och hans ständiga uppmuntran till mig att forska och skriva, 
bland annat om min egen melamitradition i familjen. Min far Nijaz Gaši 
(d. 1999 i Malmö) förde vår melamitradition till Sverige. Han älskade 
sufismen, men ocså kunskap i allmänhet och försökte överföra sina 
känslor och sin sufiska identitet till oss. Han gladdes över mina studier, 
men fick inte uppleva tillkomsten av denna avhandling. Jag är tacksam 
mot alla dessa för deras kärlek till och intresse för kunskap och böcker 
och kanske ännu mer för den del av uppfostran, som handlade om att 
älska alla människor och skapelsen. 

Jag vill tacka mina vänner från seminarierna i religionhshistoria och 
islamologi vid CTR i Lund som har gett mig breda kunskaper om religion 
och som har gett mig en annan bild av religion och islam. Ett särskilt tack 
vill jag rikta till min handledare professor em. Tord Olsson, som 
initierade min melamiforskning i Lund, som uppmuntrade mig att börja 
och ledde mig med goda råd. Från dessa seminarier är det svårt att 
glömma den utomordentliga ledning jag bestods av professor em. Jan 
Hjärpe, som fungerade som en av mina handledare i början av 
avhandlingsprojektet. Jag fick därvid också en annan synvinkel på min 
muslimska tradition och islam.  

Till handledaren Leif Stenberg vill jag uttrycka ett stort tack för att 
han tålmodigt hjälpte mig och tog sig an min text mer än han egentligen 
hade tid till. Jag tackar också professor Catharina Raudvere, som under 
min väg mot målet varit en riktig vän och kritisk handledare, och för vars 
insats jag inte nog kan tacka enbart med ord. Jag tackar också professor 
Olle Qvarnström för hans viktiga insats under bearbetningen och 
redigeringen av texten.  



8 

Jag vill också gärna rikta ett tack till Jonas Otterbeck, Ann Kull, 
Jonas Svensson, Philip Halldén, Torsten Janson, Kristina Myrvold, André 
Möller, Anne-Christine Hornborg, Sanimir Resic, Alexandre Popovic, 
Åsa Trulsson, Fadilj Selmani, Selma Porobić, Hege I. Markussen, Ahmed 
Gholam, Simon Stjernholm, Johan Cato, Armin Dannenberger, Anders 
Ackfeldt, Frida M. Önnerfors, Safet Bektović, Arne Nykvist, Lars Steen 
Larsen, Christel Ståhl, Peter Habbe och Bo Karlsson. Ett särskilt tack till 
Rickard Lagervall för hans kritiska läsning och omläsning av texten och 
till Sven Heilo för hans språkgranskning och översättning av den 
engelska sammanfattningen. Det är lätt att glömma och det är svårt att 
komma ihåg alla personer som var närvarande på mina seminarier under 
alla dessa år och som flitigt kommenterade min text. Därför ber jag om 
ursäkt om jag skulle ha glömt någon och tackar samtidigt alla. Jag tackar 
också mina vänner från rum 044 som visade vänlighet och hjälpsamhet 
när det mest behövdes.  

Jag vill också nämna och tacka de personer, institutioner och 
bibliotek i Bosnien som ställde upp med litteratur och kopior: Gazi 
Husrevbegs bibliotek i Sarajevo, Orientaliska institutionen i Sarajevo, 
Ahmed Abdurahmanovics privata bibliotek och samling i Čelić samt 
lärare vid universitet i Bosnien: Izet Pajević, Rešid Hafizović, Omer 
Nakičević, Ćazim Hadžimejlić och andra som jag inte nämnt här.  

Avhandlingen slutfördes också med hjälp av en rad olika 
ekonomiska bidrag från Crafoordska stiftelsen, Vetenskapssocieteten, 
Stiftelsen Per Westlings minnesfond och Stiftelsen Fil. dr Uno Otterstedts 
fond, vilka jag härmed vill tacka. Tack även till Bosnien-Hercegovinas 
Muslimska Ungdomsförbund (BeMUF) för visat intresse och förståelse 
under mitt arbete. 

Jag vill rikta en särskilt tack till CTRs ledning och dess anställda, 
speciellt till Ann-Louise Svensson, Ingvar Bolmsten, Marcus Lecaros och 
Britta Olsson. 

Slutligen vill jag uttrycka min tacksamhet till min familj, hustru 
Saliha och barnen Fejzullah, Abdullah, Halima och Zehra, hennes make 
och vår barnbarn, för visat tålamod och ständig uppmuntran. Sist men 
inte minst tackar jag min mor Zejneba. 
 
Ašk Gaši 
Lund i februari 2010 



9 

INNEHÅLLSFÖRTECKNING 
 

Prolog. Livet mellan Bosnien och Sverige .......................................... 11 
Inledande anmärkningar .................................................................. 17 
Språkliga egenheter ......................................................................... 18 

Introduktion ......................................................................................... 19 
Syfte och frågeställningar ................................................................ 20 
Material och källor .......................................................................... 21 
Teori och metod .............................................................................. 23 
Forskningsöversikt .......................................................................... 31 
Disposition ...................................................................................... 34 

Islam och sufism i Bosnien och på Balkan. ......................................... 37 
Det religiösa Bosnien ...................................................................... 42 
Muslimer och islam ......................................................................... 44 
Sufism och ordnar ........................................................................... 46 
Hodža och derviš. Konkurrens eller komplement? ......................... 50 

Från Nishapur till Čelić. Melamiers väg till Bosnien .......................... 55 
Ordet och dess betydelse ................................................................. 55 
Tre perioder ..................................................................................... 56 
Ibn Arabi och ”de sanna sufierna” .................................................. 57 
Bayramiperioden ............................................................................. 58 
Nuriperioden och melamier på Balkan ............................................ 59 
Melamier i Bosnien ......................................................................... 62 
Bandet med Kosovo ........................................................................ 64 

Hajrullah Abdurahmanovićs liv och verk ............................................ 67 
Ulema. Idealbild och verklighet ...................................................... 67 
Från Bijelo Polje till Čelić. En kort biografi ................................... 69 
Hajrullah som far och hans familjeliv ............................................. 80 
Arv och självkritik ........................................................................... 82 
Hajrullah som lärare och predikant ................................................. 87 
Hajrullahs rykte som traktens helgon och helare ............................ 90 
Hajrullah som melamimästare (schejk) ........................................... 91 

Risalei-salihijja .................................................................................... 97 
De sju själarna och den normativa sufismen ................................... 97 



10 

De turkiska och bosniska risalorna ................................................ 100 
Den turkiska Risalan ..................................................................... 101 
Mängder av handskrifter ............................................................... 102 
Den bosniska Risalan .................................................................... 104 
Innehåll .......................................................................................... 107 
Tevhid och ittihad.......................................................................... 109 
Översättningen av Risalei-salihijja ............................................... 111 
Kommentar: från tal till text .......................................................... 120 

Hajrullahs brev till sufier ................................................................... 123 
Inledning ....................................................................................... 123 
Översättning av breven i urval ...................................................... 124 
Texten i den nutida historiska kontexten ....................................... 146 

Det levande melamet ......................................................................... 149 
Möten med samtida melamier ....................................................... 149 
Melamet som familjearv ................................................................ 150 
Melamet som det andliga arvet ..................................................... 156 
Det nya melamet ............................................................................ 167 

Analys av samtida melamier i Bosnien ............................................. 181 
Från handskrift till handling i en social kontext ............................ 181 
Hajrullahs biografi som en melamihistoria i Bosnien ................... 181 
Argumentationsstrategier hos melamiteologer .............................. 186 
Människan och hierarki hos melamier .......................................... 187 
Textens betydelse .......................................................................... 189 
Initieringen och vägen ................................................................... 191 
Melamier och andra sufier ............................................................. 194 
Melamet och islam ........................................................................ 197 
Revitaliseringen och framtiden ..................................................... 199 

Sammanfattning ................................................................................. 203 
Epilog ................................................................................................ 207 
Summary in English .......................................................................... 211 
Referenser .......................................................................................... 219 

Tryckt material .............................................................................. 219 
Opublicerat material ...................................................................... 227 
Material från Internet .................................................................... 228 

Appendix 1 ........................................................................................ 231 
Appendix 2 ........................................................................................ 251 
Appendix 3 ........................................................................................ 257 



11 

Prolog. Livet mellan Bosnien och Sverige  

”Jag kan se att ni två inte bryr er om zikr”, så ungefär sa min far Nijaz 
Gaši till mig och min mor i hans lägenhet i Malmö, ett par år före sin död 
1999. Han fortsatte sin kritik genom att betona att vi var i gaflet, passiva, 
och hade försummat zikri-daim, en aktiv och ständig åminnelse av Gud.1 
Jag kommer ihåg att han ofta brukade hålla en tespih, ett radband med 99 
kulor, i handen. Detta använde han som hjälpmedel att utföra zikr då han 
tyst upprepade Guds namn, ständigt och alltid, eller nästan alltid. Vi i 
familjen hade lärt oss att visa respekt så jag brukade undvika diskussioner 
och hans kommentarer. Jag har bevarat några videoinspelningar där han 
med tespih i handen lutar med huvudet svagt omväxlande åt höger och 
vänster, medan vi sitter och samtalar. 

Nijaz var född 1926 i Prizren, Kosovo. Familjens tradition var sedan 
generationer genomsyrad av sufism, islamisk mystik. Både farfar, morfar 
och flera kusiner var initierade medlemmar i en liten sufiorden som 
utvecklades starkt från slutet av 1800-talet i flera länder på Balkan. 
Denna sufiorden kallas melamet eller melami-sufiorden. Prizren var ett 
viktigt centrum för dessa melamier på hela Balkan, och även för andra 
religiösa grupper. Prizren var en motsvarighet i Kosovo till vad Sarajevo 
var i Bosnien, med etnisk och religiös mångfald och en blomstrande 
islamisk kultur och arkitektur. Nijaz hade redan som ung blivit initierad i 
melamet av en melamimästare vid namn Idriz-aga. Nijaz brukade besöka 
turbe, mausoleer, över kända melamischejker i Kosovo, och berättade om 
sina egna upplevelser av att under flera dagar och nätter ha vistats i en 
turbe i staden Đakovica där schejkerna Sulejman Baba-efendi och Hasan-
efendi vilar bredvid varandra. 

Nijaz anslöt sig till partisanerna under Andra världskriget och 
förflyttade sig runt det krigshärjade Jugoslavien. Han berättade att han 
och hans bror Ramadan blev medlemmar i kommunistpartiet, men att de 
strax efteråt trädde ut och lämnade tillbaka sina medlemskort när de fick 

                                                      
1 Zikr (ar. dhikr) brukar översättas som Guds erinran, hågkomst, åminnelse. På bosniska 

används också olika begrepp i syfte att förklara själva ordet och handlingen: sjećati 
se, spominjati (Božje) ime och liknande. Mindre kända begrepp markeras kursivt när 
sådana skrivs för första gången. Islamiska begrepp förklaras i texten direkt eller i 
fotnot.Ytterligare förklaringar hänvisas till The Encyclopaedia of Islam. Se också 
Inledande anmärkningar. 



12 

veta att en partimedlem inte fick besöka moskéer och ägna sig åt religion. 
Som ung i den nya staten Jugoslavien deltog han i olika arbetsaktioner, 
som en form av projekt i det socialistiska Jugoslavien kallades. Hemifrån 
fick unge Nijaz uppmaningen att besöka en känd och lärd melamischejk 
och islamlärd vid namn Hajrullah (Hajruddin) Abdurahmanović.2  

Hajrullah studerade på sin tid i Đakovica, Kosovo, och blev initierad 
i melamiorden där. Inom familjen Gaši bevarades goda minnen av honom 
och de andliga gåvor han visade redan som student. Familjen bevarar 
också ett brev från Nijaz farfar Mula Murat, i vilket han lovprisar 
Hajrullah. Under ett besök i Hajrullahs by Čelić fick Nijaz träffa hans 
dotter Zejneba, och strax efteråt gifte de sig. På så sätt började en 
familjehistoria, och också en lång och spännande resa i tid och rum där 
jag föddes som sista barn när de hade flyttat tillbaka till Bosnien från 
Makedonien och Kosovo.  

Nijaz var en orolig natur. Hela hans liv var resor, först genom hela 
Jugoslavien och 1965 till Turkiet, Mellanöstern och slutligen till Sverige 
dit han kom 1968. Han arbetade mest på färjorna som trafikerade 
farvattnen mellan Sverige och Danmark och senare mellan Sverige och 
Tyskland. Vi fyra bröder och vår mor kom till Sverige 1972 och tänkte 
stanna, men mor bestämde sig för att återvända med oss till vår bosniska 
hemstad Tuzla. Där studerade vi till högskoleexamen. Varje år brukade vi 
besöka Sverige och far Nijaz om somrarna. Vi började älska allt gott vi 
fick möjlighet att uppleva, men kunde ändå inte tänka oss att leva här. Vi 
hade ett bra liv i Jugoslavien och jag kommer ihåg hur vi sörjde när vi 
fick nyheten om Palmes död genom min fars telefonsamtal. Vår familj 
följde den första vågen av arbetskraftinvandring, sedan 
flyktingströmmarna från Balkankrigen. Till slut knöts vi alla till Sverige 
på ett eller annat sätt.  

Under sina ensamma år i Sverige försökte Nijaz starta eget och 
öppnade en butik på Amiralsgatan i Malmö. Han avsåg att sälja material 
och sybehör till broderi. Men den ekonomiska sidan var inte hans 
starkaste. Trots hans skicklighet och faktiska kunskap med skolning i 
flera olika yrken kunde han inte realisera sina drömmar. I sin lägenhet i 

                                                      
2 I Hajrullahs id-handlingar och i vissa andra dokument förekommer hans namn 

Hajruddin (Hajrudin) medan han själv brukade underteckna sina brev och övriga 
texter med Hajrullah. Jag kommer att använda namnet Hajrullah när jag refererar till 
honom i hans egenskap av författare och religiös auktoritet.  



13 

stadsdelen Rosengård (se fig. 1) började Nijaz måla och utvecklade en 
egen konstnärlig stil. Bland målningar som han lämnade efter sig finns en 
av Lill-Babs, ett porträtt av Elvis Presley, och en profil av den kände 
islamiske filosofen Ibn Sina. Nijaz älskade språk och behärskade svenska, 
engelska och tyska och de språk han hade från sitt hemland: bosniska, 
albanska och turkiska. Han försökte också studera arabiska och italienska. 
För att lära sig koranläsning lät han en ung libanes spela in hela Koranen 
på kassetter åt sig. Hans sufispråk var turkiska och Nijaz brukade lyssna 
på turkisk sufipoesi, både i recitation och som sånger. Nijaz läste böcker 
om sufism på turkiska och av dem han läste på bosniska var 
översättningen av Mevlana Dželaluddin Rumis Mesnevi, vissa 
melamitraktater, en bok av Hasan Basri och en samling med sufitexter 
sammanställda av Eva de Vitray Meyerovitch viktiga för honom.3 

 

 

 

 

 

 

 

Fig. 1. Nijaz Gaši i sin lägenhet på Cronmansväg i Malmö. Genom 
fönstret i vardagsrummet skymtar Amiralsgatan.  

                                                      
3 Mayerovitch 1988. Antologija sufijskih tekstova (översättning från franska originalet 

Anthologie du soufisme), Zagreb. Om Eva de Vitray Meyerovitchs (d. 1999) biografi, 
se den ovannämnda antologin och på http://science-
islam.net/article.php3?id_article=858&lang=en (Utskrift 2009-12-09). Boken med 
Hasan Basris historier och uttryckssätt publicerades i pocketformat med titel Čujem 
šum, prijatelja ne vidim (Zagreb 1989). Hasan Basri (642-728) tillhör de tidiga 
muslimska auktoriteterna, men respekteras också bland sufier som en av de första 
sufierna i islams historia. Rumi (d. 1273) grundade den sufiska mevleviorden och 
Mesnevi i sex volymer är hans mest kända poetiska verk. På bosniska publicerades 
Mesnevi först 1985 och 1987 (vol. I och vol. II) i regi av Tarikatcentret i Sarajevo 
och senast 2000 och 2002. 



14 

Jag började intressera mig för islam och sufism under min gymnasietid i 
Tuzla. Vid denna tid började jag läsa tidskrifter och böcker som 
publicerades av Islamiska samfundet eller som handlade om islam, 
muslimer och Bosnien.4 Med hjälp av en god vän började jag besöka 
Sarajevo och religiösa sammankomster där. En kväll var det 
Koranrecitation i Gazi Husrevbegs moské i Sarajevo som arrangerades av 
studenter från islamiska skolan (medresa) som ligger mitt emot den stora 
centrala moskén. Året var 1976 och det var en minnesrik kväll. Moskén 
var fylld till hälften och jag satt bekvämt när en äldre man kom och slog 
sig ner bredvid mig. Han frågade mig om programmet och jag svarade. 
Efter programmet kom en annan man fram till mig och sa: ”Du har just 
talat med en stor man”, och jag följde genast efter honom. Jag frågade 
honom om namnet och så började vårt samtal. Mannen var schejk 
Fejzullah Hadžibajrić (se fig. 2), men hans namn kunde jag inte placera 
bland dem som jag memorerat. Senare mindes jag flera av hans artiklar. 
De flesta var hans egna reseskildringar som jag läst under min jakt på 
intressanta texter.5  

Under samtalet, som ägde rum på moskéns gård, fick jag veta att 
Fejzullah hade känt min morfar Hajrullah och hade korresponderat med 
honom på arabiska och besökt honom tillsammans med sin mor någon 
gång på 1950-talet. Våra samtal och möten fortsatte tills Fejzullah dog 
1990. Jag betraktade honom som min schejk, trots att jag inte initierats i 
hans sufiorden, kaderi.6 Han var också min lärare och det mesta som jag 
lärde mig om islam och sufism och mycket annat under de femton åren av 
vår bekantskap kan jag tacka honom för. Under min tid med honom 
brukade han översätta mycket från arabiska, turkiska och persiska. Jag 
fungerade ofta som hans sekreterare. Vi publicerade flera texter och 

                                                      
4 Islamiska samfundet (bos. Islamska zajednica) är den officiella och enda islamiska 

organisationen i Bosnien (och i dåvarande Jugoslavien) som bestämmer över 
moskéer, islamiska skolor och utbildning, samt ansvarar för en konfessionell tolkning 
av islam i samhället. Islamiska samfundet publicerade då flera tidskrifter på bosniska 
som Preporod, Glasnik, Zemzem och Islamska misao. Se mer i Magnusson 
1994:342ff samt i kapitel 2. 

5 Om Fejzullah Hadžibajrić (1913-1990) se mer detaljerat i kapitel 2.  
6 Hadžibajrić menade att jag borde vara melami eftersom min morfar och farfar var båda 

melamier. Men det var Hadžibajrić som först introducerat mig i sufismen, något som 
gav mig frihet att betrakta honom som min egen schejk trots att den formella 
initieringen aldrigt ägt rum. 



15 

böcker tillsammans. Senare insåg jag att den aktiviteten även varit en 
fruktbar inlärningsprocess som Fejzullah visste att styra och hantera på 
ett pedagogiskt sätt.  

Redan på 1980-talet, under mina somrar i Sverige, träffade jag en 
liten grupp sufier i Malmö som tillhörde nakšibendiordens halidi-gren 
som har sin huvudschejk i Adıyaman i Turkiet.7 De flesta var från 
Turkiet, några var turkar från Makedonien, och andra var araber och 
kurder. Jag initierades i denna orden under 1980-talet. Den gemensamma 
bönen, hatma, skilde sig från zikr-samlingar jag tagit del av i Bosnien. 
Zikr som teknisk term betyder i bosnisk sufism en rituell sammankomst 
där deltagarna brukar sitta i cirkel eller i cirklar (om det är många som 
deltar) och rytmiskt upprepa vissa av Guds namn under ledning av 
zikrledaren. Zikr i Bosnien utförs högt förutom de passager där ledaren 
ger signal att zikr ska fortsätta tyst genom att säga kalbi, som betyder 
”med hjärtat”.  

Jag tog redan i Bosnien under samma period del av en sufitradition 
som kommer från schejk Muhammed Osman Siradžuddin i Irak. 
Traditionen infördes av en libanesisk student som inte bara var medlem i 
nakšibendi-kaderiorden, utan också gav uttryck för kraftiga och väl 
synliga džezba-manifestationer8 under zikr och samtal. De två 
nakšibendigrenarna liknade varandra eftersom båda praktiserade tyst 
”hjärtats zikr”, rabita-övningar, i detta fall ett sätt att närma sig döden 
och situationer i samband med döden samt att föreställa sig schejkens 
närvaro och hans kontakt med nûr, Profetens ljus, framför sig.9     

                                                      
7 Naqshbandi-orden (bos. nakšibendijski tarikat) är en sunniortodox dervischorden och en 

av de mest spridda i hela världen. Halidi-grenen är en inflytelserik sufiorden i dagens 
Turkiet och i flera arabiska länder. Nakšibendiorden har redan länge funnits och är 
också en av de viktigaste i Bosnien, men den moderna halidi-grenen kom till landet 
först i samband med Bosnienkriget 1992-95. Med migrationen har orden och 
halidigrenen fått flera fasta säten i Västeuropa, Nordamerika och Australien. Se 
Raudvere och Stenberg 2009:7; Bowker 2000:403; Özdalga 1999: Preface; Yavuz 
1999:129; Özal 1999:159; Hinnells 1996:293. 

8 Džezba brukar tolkas som ett extatiskt tillstånd när Gud drar en sufi till sig och personen 
under sådana stunder tappar kontrollen över sig själv, eller att personen är i trans. Se 
Wehr 1980:115. Om Siradžuddin- (Siraj al-din) schejkerna se Shakely 1999:89. 

9 Korkut Özal beskriver sin egen sufiska erfarenhet på liknande sätt, se Özal 1999:159. 



16 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fig. 2. Fejzullah Hadžibajrić med den traditionella ahmedija-mössan på 
huvudet, buren av imamer, som han brukade bära vid särskilda 
religiösa högtider.  

Den bild av sufismen jag fick av Fejzullah kändes fullständig och sann 
för mig. Det var inte bara sufismens teologi med dess olika texter som vi 
läste och diskuterade, utan också sufismens litteratur, historia och kultur i 
bredare mening. Vår verksamhet präglades av en tid när religion var 
under statlig kontroll och när sufism inte var riktigt legal. Fejzullah 
kämpade för att legalisera sufismens position inom Islamiska samfundet, 
vilket han slutligen lyckades med.10 Han försökte skapa en legal status för 
sufismen med regelverk och tydliga föreskrifter. Jag fick också lära mig 
något om melamet, eftersom Fejzullah översatte och skrev artiklar om 
kända melamier i Kosovo. 

Min far Nijaz var känd i familjen för sina drömmar som förutspådde 
händelser, vilket vi fick uppleva flera gånger. Han sa till mig om mina 
sufivägar: ”Din schejk kommer att komma hem till dig”. Det hände att 
den enda melamischejken i Jugoslavien, Sulejman Kollari från Orahovac 
i Kosovo, var på besök i Sarajevo, där vi träffades hos schejk Fejzullah 
Hadžibajrić i slutet av augusti 1984.11 Denne nämnde att jag var 

                                                      
10 Om Islamiska samfundet – se mera detaljerat i kapitel 2. 
11 Sulejman Kollari (1917-1989) var schejk i melami- och nakšibendi-ordnarna, och en 

muderris, lärare i islamiska teologiska ämnen samt föreläsare ur Mesnevi, sufipoeten 
Rumis kända verk. 



17 

melamiaspirant. Anledningen till Sulejman Kollaris besök i Bosnien var 
att han skulle förklaras som hedersschejk i nakšibendiorden. Efter ett par 
dagar besökte han mig i mitt hem i Tuzla och nästa dag blev jag initierad 
i melamiorden. Vi satt på soffan i mitt rum med knäna intill varandra och 
schejk Sulejman tog mina händer. Jag upprepade de tre första namnen i 
zikr med honom och han förklarade deras betydelse. Jag fick inget 
skriftligt dokument men han betonade vikten av att göra zikr, alltid och 
överallt och under alla omständigheter. 

Senare, i ett brev daterat den 4 december 1985, rekommenderade 
schejk Sulejman läsningen av Risalei-salihijje, en kort traktat, skriven av 
Sejjid Muhammed Nur, som kommit i översättning på bosniska, samt 
boken Tuhfa av schejk Selim Sami, också den tryckt i en bosnisk 
översättning.12 Jag upplevde Kollari som en modern och samtidsanpassad 
schejk. Hans svar på mina frågor kunde nog förvåna vissa andra lärda. 
Jag blev melami den 28 augusti 1984, ett datum som motsvarade den 1 
zul-hidždže 1404 enligt islamiska hidžra-kalendern, vilket jag antecknade 
i min mushaf, Koranen på arabiska. Trots initieringen kunde ingen ersätta 
Fejzullah som min lärare och ledare. Hans bortgång 1990 upplevde jag 
som en stor förlust och jag kände att Sarajevo inte alls hade samma 
betydelse efter hans död. Men mina tankar om melamet och andra frågor, 
inklusive Fejzullahs egen orden, kaderi, fortsatte. Enligt min uppfattning 
var Fejzullah den största sufiska gestalten och läraren jag känt. Jag 
började ifrågasätta om melamet var sufismens elit, eller om melamet var 
schejkernas tarikat, deras sufiorden, som bara ökade förvirringen och 
frågorna om tolkningar av sufismen och melamet. Dessa dilemman kom 
att påverka inriktningen av min forskning och innehållet i denna 
avhandling.  

Inledande anmärkningar 

Islamiska termer och andra ord i denna avhandling följer bosniska 
stavningsregler. De flesta sufiska och andra islamiska begrepp försöker 
jag förklara i texten direkt eller i fotnot. Ytterligare förklaringar hänvisas 
till The Encyclopaedia of Islam. Mindre kända begrepp markeras kursivt 
när sådana skrivs för första gången. Muslimska namn och islamiska 
termer som härstammar från orientaliska språk stavas i Bosnien på olika 
                                                      
12 Areb 1985 i Islamska misao nr. 80 s. 17ff; Jašar 1984. 



18 

sätt. Jag har försökt följa Koranens översättning av Bernströms 
(Koranens budskap, 2002) bortsett från de delar där texten ger en annan 
eller annorlunda betydelse och innebörd. 

Jag kommer för det mesta att använda den etniska beteckningen 
bosniak (bos. Bošnjak) för muslimska bosnier. Termen, som är i hög grad 
politisk påverkad och kom senast i bruk under kriget, accepterades av 
bosniska muslimer, och ersatte den tidigare beteckningen muslim (bos. 
Musliman) som var i bruk under ett par deccennier i det socialistiska 
Jugoslavien. Namnet på språket som talas av bosnierna är bosniska. Det 
liknar i mycket hög grad serbiska och kroatiska. Tidigare betraktades alla 
tre som varianter av samma sydslaviska språk. I de flesta fall kommer det 
att handla just om bosniaker som i regel benämner sitt språk som 
bosniska. Jag kommer här bara att använda beteckningen bosniska. Jag 
kommer också att använda namnet Bosnien när jag skriver om landet 
Bosnien-Hercegovina. 

Alla foton är tagna av författaren eller tillhör familjen Gasi. 

Språkliga egenheter 
c – ts, som i spets 

č – hårt tsj, som i match.  

ć – mjukt tj, som i Tjechov.  

dž – dzj, som i eng. George.  

đ – dj, som i eng. general.  

j – j, som i jul. 

š – sj, som i sjö. 

z – z, som i eng. easy. 

ž – som j i franska namnet Jean. 



19 

Introduktion 

Bosnien-Hercegovina är ett område som traditionellt har haft starka band 
med andra muslimskt dominerade områden på Balkanhalvön (Kosovo, 
Sandžak, Makedonien, Bulgarien) och Turkiet. Religiösa rörelser kom till 
Bosnien från Turkiet och de närliggande regionerna. Det var relativt 
sällan som influenser gick i motsatt riktning men Bosnien kom att utgöra 
ett centrum för olika manifestationer hos religiösa grupperingar. Bosnien 
har huvudsakligen präglats av muslimsk livsstil, följande den sunnitiska 
hanefi-ordningen, och olika sufiordnar i regionen har huvudsakligen varit 
inordnade i hanefi-sunnitisk miljö. Undantaget är möjligtvis vissa 
sufigrupper som under några perioder brutit mot det konventionella 
mönstret, och som jag åtminstone inledningsvis benämner melami-
orienterade. Ibland handlade det bara om några enskilda personer, men då 
ofta personer med inflytande i samhället, vilket gör företeelsen intressant 
ur forskningspunkt. Den riktning eller rörelse som benämns melamet eller 
melami-orden är en mindre känd företeelse jämfört med andra muslimska 
strömningar, även i jämförelse med andra sufiordnar på Balkan.13  

Melamianhängare fanns i olika delar av Osmanska riket. Den sista 
perioden, då melamirörelsen var särskilt märkbar, tar sin början i slutet av 
1800-talet, och då med en koncentration i den europeiska delen av det 
Osmanska riket (Rumeli). Detta hänger samman med att melamiordens 
huvudschejk Sejjid Muhammed Nur el-Arebi, bodde och var verksam där 
under denna tid. Grundaren själv reste mycket mellan grannprovinserna, 
och även till huvudstaden Istanbul, men han besöktes även själv av 
många intresserade och lärjungar. På så sätt spreds melamet ganska 
snabbt, och antalet anhängare ökade, inte minst bland religiöst lärda 
(ulema) och bland adelsmän (ešraf). Just rekryteringsbasen bland dessa 
socialt ledande skikt kan noteras. Detta är två grupper med traditionellt 
stort inflytande, men som vid denna tid, från senare delen av 1800-talet, 
får sin ställning och sitt inflytande ifrågasatt. Ur forskningssynpunkt är 

                                                      
13 Se mer dataljerat i kapitel 2. 



20 

det alltså av intresse att relatera melamet till sociala och politiska 
förändringsprocesser.14 

Syfte och frågeställningar 

Det huvudsakliga syftet i föreliggande avhandling är att undersöka 
melamihistorien i Bosnien med betoning på 1900-talet. Den i Bosnien 
välkände melamimästaren Hajrullah Abdurahmanović blir i studien en 
exponent för förändringar i religionens samhälliga och politiska roll 
under 1900-talet.  

Forskningsuppgiftens syfte är att beskriva och analysera melami-
teologi inom de miljöer som skapats och utgjorts av sufi- och andra 
traditioner. Det är av yttersta vikt att klargöra vilka konsekvenser olika 
individer och grupper haft för samhällsförändringar i Jugoslavien. Vilka 
relationer, vilka likheter och skillnader finns mellan melami- och andra 
sufi-grupper, men också i förhållande till den islam som inte är kopplad 
till tarikat? Vilken roll spelade det biografiska materialet över kända 
melamier och deras litteraturproduktion för riktningen? Ett mål är att på 
så sätt kunna karakterisera den bosniska melamigrenen som utgått från 
Muhammed Nur. Ett preliminärt antagande är att melamet i denna region 
kan beskrivas som en skola i Ibn Arebis anda, eftersom dess 
islamtolkning är närstående till de tankar om sufism som utgår från 
honom.15 

En utgångspunkt i avhandlingen är att melamisufism i Bosnien är en 
del av den sociala och historiska kontexten, och vars utveckling är intimt 
kopplad till de händelser och förändringar som har skett i samhället. Både 
texter, personer och mina informanter följer en utveckling i samhället och 
deltar aktivt i dessa processer. Texter som skapas, språk som används och 
sätten hur budskap, information och kunskap förmedlas är därmed 
relaterad till sociala förhållanden. Även informanter som talar eller 
skriver om personer de känt eller händelser de upplevt är beroende av tid 

                                                      
14 Om melamisufismens väg till Bosnien se mer i kapitel 3. 
15 Ibn Arabi (1165-1240) är en av de mest kända sufiska gestalterna överhuvudtaget. Ibn 

Arabi kallas bland sufier i Bosnien som Ibn Arebi eller Muhjuddin Arebi. För mer 
om Ibn Arabis synsätt på islam se mer i hans The Meccan Revelations redigerad av 
Michel Chodkiewicz 2005 och Chittick 1989:Xff. 



21 

och rum och deras utsagor och minnen är påverkade av förändringar i 
deras omgivning. 

Min hypotes i avhandlingen är att melamisufism följer samma 
utveckling och påverkas av samma faktorer i samhället som andra 
sufigrupper och muslimer i stort gör i Bosniens moderna historia. Jag har 
valt att lägga stor vikt vid mina källor eftersom materialet (skrifter och 
informanternas utsagor) i många stycken är unikt. Genom att presentera 
melamisufism i Bosnien ur enskilda personers och smågruppers 
perspektiv har avhandlingen till syfte att presentera en mikrohistoria om 
islam och sufism på Balkan sedan 1900-talets början och kommunism.16 
Melamisufier på 1900-talet koncentrerade sina aktiviteter kring en för 
dem viktig person, Hajrullah Abdurahmanović, och därför ges hans 
biografi, brev, läroskrifter och andra religiösa instruktioner ett stort 
utrymme i avhandlingen. Genom att fokusera uppgiften till en ledande 
personlighet, kan avhandlingen bli hanterbar till omfång och avgränsning.  

Material och källor  

Material och källor utgörs i första hand av brev och andra texter av 
Hajrullah Abdurahmanović själv. Därtill kommer ytterliggare texter av 
melami-orienterade författare och schejker. Ibland är detta material 
publicerat, men ibland utgörs det av handskrifter på olika språk. Till detta 
skriftliga material kommer ett biografiskt och etnografiskt material som 
insamlats genom samtal och intervjuer. 

 
De texter som analyseras är följande: 
 

• Risalei-salihijja, en av de senaste traktaterna skrivna av melami-
grundaren Sejjid Muhammed Nur. En översättning till bosniska 
som är gjord från Hajrullahs handskrift funnen i Gazi Husrevbegs 
bibliotek är den centrala texten i avhandlingen. Den svenska 
översättning som presenteras här baseras på den bosniska 

                                                      
16 Om mikrohistoria se Florén 1998:136. Med mikrohistoria syftar jag till melamet på 

Balkan och i Bosnien under 1900-talet. 



22 

versionen av Risalei-salihijja publicerad 1985 i tidskriften 
Islamska misao.17  

• Evrad, en bönemanual, av Hajrullah som han tillägnade sin dotter 
Zejneba. Zejneba presenterar sin evrad genom att berätta om 
innehållet och innebörden, hur hon förstod texten. Därför är 
evrad placerad i intervjukapitlet. 

• Hajrullahs brev som han skrivit till Ramiz Ymeri och andra sufier i 
Đakovica i Kosovo, samt två brev skrivna till Fejzullah 
Hadžibajrić i Sarajevo. Breven presenteras i ett särskilt kapitel. 
Breven som används i avhandlingen är på bosniska. De är från 
början skrivna på bosniska, turkiska eller arabiska. De turkiska 
och arabiska breven är översatta till bosniska på 1980-talet. 
Breven är också, till skillnad från översättningen av Risalei-
salihijja, opublicerade.18 

 
Intervjupersoner utgörs av tre grupper: 

• nu levande melamier 
• andra sufier 
• övriga informanter  

 
Av nu levande melamier är min huvudinformant Galib Omerhodžić från 
Tuzla. Samtalen med Sead Halilagić, sekreterare i Tarikat-centret i 
Sarajevo, Omer Nakičević, rektor emeritus vid Islamiska fakulteten i 
Sarajevo, samt schejk Seid Strik från Sarajevo var också av stort intresse. 
Bland övriga informanter vill jag framhäva samtalen med Ahmed 
Abdurahmanović och Ajša Čorhodžić, båda från Čelić, samt samtal med 
två av de ulema som personligen kände Hajrullah och hans verksamhet, 
Abdullah Budimlija och Hifzija Suljkić. Informanter om melamivägen 
(men också initierade melamier) är Sulejman Bugari från Sarajevo, samt 
min mor Zejneba Gaši från Malmö och min bror Muhamed Gaši från 
Tuzla. 

Själva intervjutekniken varierade från person till person. Vissa 
intervjuer hade karaktär av långa ofta ostrukturerade samtal där mina 

                                                      
17 Gaši 1985. ”Risalei-salihijja” Muhammed Nuri Areb. Islamska misao nr. 80 s. 17-21. 

Sarajevo. 
18 Alla översättningar från arabiska och turkiska till bosniska gjordes av Fejzullah 

Hadžibajrić. 



23 

informanter försökte svara på mina frågor genom att berätta, hålla längre 
anföranden som ibland inte hade mycket att göra med själva frågan men 
som jag inte kunde styra eller avbryta. De flesta samtalen är inspelade på 
diktafon och videokamera, men i vissa fall ville informanterna inte låta 
sig spelas in, ett önskemål som jag har respekterat. I de flesta fall 
antecknade jag även svaren på mina frågor. 

Teori och metod  

Som jag angivit ovan är jag själv en del av den melamimiljö som jag 
studerar. Som religionshistorisk forskare strävar jag emellertid efter att 
sätta mitt personliga religiösa engagemang inom parentes för att istället 
betrakta religion som ett socialt fenomen. Religioner är del av sina 
sociala sammanhang där de kan studeras genom människors handlingar 
och där de ingår som en viktig del av människans aktiviteter, dvs. socialt 
konstruerade.19 Både islam och sufism, inklusive melamisufism, kan med 
fördel analyseras som sociala konstruktioner. Islam, muslimer och deras 
aktiviteter och handlingar är en del av samhället och miljöer som både 
formar och utformas i en ömsesidig process. En globaliserad värld 
innebär också reaktioner och influenser som resulterar i nya relationer 
mellan människor i stort. Ekonomiska, politiska, sociala och religiösa 
faktorer samspelar med varandra. 

Under historiens gång, med sociala förändringar, med maktskiften, 
migration och ändrade miljöer, förändras religionens innebörd, tolkning 
och tillämpning.20 En muslim från 700-talets Irak har inte samma 
referensram som en sufi från 1900-talets Bosnien. Och en sufischejk från 
den moderna Londons businesskvarter har inte samma omgivning, livsstil 
och bakgrund som en sufischejk från en bosnisk by från början av 1900-
talet. Som vi senare ska se, kan även sådana religiösa personer som 
uppträder samtidigt och med geografisk närhet vara mycket olika. 

Islamologiska studier handlar mer om hur muslimer uppfattar den 
egna religiösa traditionen än om islam som abstrakt teologi och lära. 

                                                      
19 Berger & Luckman 1984 (1966):65ff. 
20 Stenberg 1996:17. 



24 

Nästan alla senare avhandlingar i islamologi vid Lunds universitet 
handlar om vad samtida muslimer gör och inte vad ”islam” säger.21  

Om jag skulle jämföra dessa studier med islamstudier i vissa 
muslimska länder, skulle jag ha fått motsatt resultat: muslimer forskar 
och skriver mer om islam och när de skriver om muslimer är det ofta 
historisk och filologisk forskning. Dessa islamiska studier kan också 
handla om hur islam tillämpas idag på olika områden, som sociala, 
politiska, ekonomiska och juridiska. Här betraktas islam som vägledande 
teologiskt system, där islamiska källor är överordnade och där 
forskningens syfte är ofta konfessionellt. 

Förståelsen av islam och muslimers tolkningssätt är varierande, 
ibland motsägelsefulla och kräver en ickekonfessionell forskning. Yaşar 
Ocak skriver om religion under Osmanska riket och indelar islam ur fyra 
synvinklar: officiell islam (statlig, politiskt påverkad tolkning av islam), 
folklig islam (levande, mera utan politik, med folkliga traditioner och 
seder), medresa-islam (högre islam, de lärdas och böckernas islam), sufi-
islam (tekke-islam, mystikens islam).22 Ocaks indelning är användbar 
även idag om vi utgår ifrån olika grupperingar, tolkningar, funktioner, 
makt och politik i dagens muslimska länder, men även i länder där 
muslimerna är i minoritet.23 Hans typologi av islam utesluter inte 

                                                      
21 Några andra islamologiska avhandlingar från Lund som behandlar olika frågor kring 

samtida muslimer är: Leif Stenbergs The Islamisation of Science. Four Muslim 
Positions Developing an Islamic Modernity (1996), Garbi Schmidts American 
Medina: A Study of the Sunni Muslim Immigrant Communities in Chicago, Jonas 
Otterbecks Islam på svenska. Tidskriften Salaam och islams globalisering (2000), 
Jonas Svenssons Women's human rights and Islam (2000), Philip Halldéns Islamisk 
predikan på ljudkassett: en studie i retorik och fonogramologi (2001), Torsten 
Jansons Your Cradle Is Green: The Islamic Foundation and the Call to 
Islam in Children's Literature (2003), Ann Kulls Piety and Politics. Nurcholish 
Madjid and His Interpretation of Islam in Modern Indonesia (2005). André Möllers 
avhandling i religionshistoria Ramadan in Java: The Joy and Jihad of Ritual Fasting 
(2005) handlar om muslimska fastemånaden Ramadan hos nutida javanesiska 
muslimer. 

22 Ocak 2004:698–701. 
23 Peter Mandaville (2007:16–19) diskuterar begreppet ”Muslim World” och ”Muslim 

peoples” och poängterar att den religiösa identiteten inte alltid är identisk med den 
politiska eller etniska och att vi måste tydligt förklara dessa begrepp och den 
användning vi gör i analysen. Religionen utnyttjas också i politiska eller militära 
syften som gör det svårare för en utomstående forskare att avskilja och bedöma vilka 
egentliga faktorer som styr eller påverkar handlingar och händelser.  



25 

varandra: på det medvetna eller det omedvetna planet, eller genom sättet 
att resonera eller agera har många samtidigt accepterat och utövat två 
eller flera av dessa typer av islam. Som en jämförelse, har Jan Hjärpe 
markerat två olika typer av normer: ”verbaliserad norm” och ”reell norm” 
i syfte att skilja mellan det man säger och det man faktiskt gör.24 Att 
sedan företrädare för officiell islam är mera påverkade av formellt 
folkliga bruk än de vill tillstå är en annan historia.  

Föreliggande avhandling behandlar samtidshistoria i Bosnien och på 
Balkan. Med samtidshistoria menar jag, som Rune Johansson skriver, ”en 
relativ kort tidsperiod – från första eller andra världskrigens utbrott och 
framåt /…/” och ”samtiden innebär något helt nytt och annorlunda än 
tidigare perioder.”25 I Bosniens samtida historia har år 1878 – när det 
Osmanska imperiet ersattes med den icke-muslimska österrikisk-
ungerska Dubbelmonarkin – stor betydelse för alla, men speciellt för 
muslimerna i Bosnien som upplevde förändringen särskilt traumatiskt. De 
sentida melamisufirörelserna på Balkan utvecklas samtidigt, och kommer 
i början av 1900-talet att i Bosnien bli delaktiga i alla förändringar i 
samhället. Denna historia är alltså samtidigt en historia om Bosniens 
inträde i moderniteten och vilka konsekvenser detta fått för den religiösa 
praktiken och i synnerhet utövandet av melamet.26 

Mer specifikt var det så, att de fåtaliga melamianhängarnas tendens 
att undvika offentligheten i samhället har försvårat möjligheterna att 
studera och undersöka melamisufismen. I stället har kontakter med 
enskilda medlemmar varit avgörande för att få den information som 
behövdes. Skrifter är också unika och svårtillgängliga, jämfört med dem 
hos välorganiserade större grupper. 

Biografin har visat sig vara ett användbart verktyg för undersökning 
av idéhistorisk utveckling, särskilt vid undersökning av specifika grupper 
och rörelser i samhället. Detta gäller även religiösa grupper och rörelser.27 
Biografier beskriver inte bara enskilda individers liv och förhållandena 

                                                      
24 Hjärpe 2002:14. 
25 Johansson 1997:27. 
26 Om modernitet se i Giddens 2002:24ff; Stenberg 1996:25-27. 
27 Om människan som mikrokosm se Eriksson 1997:109. Lagercrantz (1997:167) 

diskuterar biografins människa och biografin där människan är både aktiv deltagare 
och påverkare i processer kring henne, men också beroende av det som sker kring 
henne. 



26 

kring dem i samhället, utan är också historier om de idéer och 
verksamheter som blivit specifika för just de personerna och som de odlat 
och fört vidare till andra.28 Jag har valt att i avhandlingen presentera 
Hajrullahs biografi, hans brev och andra texter, dokument och intyg, hans 
krets och personer som han hade kontakt med, hans vänner och bekanta, 
hans familj, hans församling, byborna och andra i regionen, allt detta talar 
också för oss om melamis samtidshistoria i Bosnien, en historia som 
omfattar hela 1900-talet. Jag har försökt hitta förklaringar och svar på 
frågor om melamet, även genom att använda mindre tillgängliga och 
mindre öppna källor, genom indirekta och för många dolda material och 
källor.  

Lisbeth Larsson berör i sin bok Sanning och konsekvens frågan om 
sanningen i biografiska texter och betonar att ”De frågor som styrt min 
framställning har inte handlat om att hitta fram till den sanna berättelsen, 
utan snarare gällt själva berättelserna”.29 Till skillnad från Larsson består 
mitt material inte av texter skrivna inom en biografisk genre utan av 
fragment från olika skriftliga och muntliga källor vilka jag rekonstruerat 
till en biografi över Hajrullah. På liknande sätt har jag försökt ge 
företräde åt primära melamikällor som berättar om sufismen genom 
biografier och teologiska texter. Min uppgift är inte att hitta sanningen 
eller den enda sanningen om melamet i det moderna Bosnien. Källorna – 
människorna och de texter de producerat - berättar sina egna sanningar, 
som Lisbeth Larsson skriver i sin bok: ”/…/ kulturellt bestämda urval, 

                                                      
28 Ett exempel är Oscar Olsson, vars liv betytt mycket för folkbildningsarbete i Sverige. 

Vi kan studera utvecklingen av både folkbildningen och studiecirkelverksamheten 
just genom hans biografi. Vidare kan vi lära oss om hur mycket hans liv betydde för 
utvecklingen av nykterhetsrörelsen och för ett sundare liv för arbetarklassen i 
Sverige. Se: Törnqvist 1996:11. 

29 Larsson 2001:13–15. Larsson påpekar i sin bok att biografin och självbiografin som 
vetenskaplig genre har blivit ”ett av de viktigaste av de slagfält där striden mellan 
gamla och nya idéer utkämpas” efter Andra världskriget. Hon beskriver hur 
biografiernas status började kritiseras: ”Kritiken av de biografiska dokumentens 
genremässiga och betydelsemässiga status, där man inte längre ser dem som 
sanningsvittnen utan som kulturellt bestämda konstruktioner, blir en del av den 
poststrukturaliska och dekonstruktivistiska nedmonteringen av modernitetens 
humanistiska människo- och textsyn, där det mänskliga avtrycket alltid varit det 
intressanta”. Den ständiga frågan om sanningen och auktorisationen blir snarare i 
hennes bok en fråga om att diskutera ”om texter och textliga positioner som arbetar 
utifrån en föreställning om möjligheten att berätta sanningen.” 



27 

utsagor och tolkningar som använder sig av tidens normer och 
föreställningar och den förhärskande diskursen /…/ att författaren i sin 
text ingår ett sanningskontrakt med läsaren och att den kommer att finnas 
i världen som en sanningsutsaga, vare sig det går att visa att innehållet i 
den är lögn eller ej”.30 Jag har valt att läsa och undersöka källorna som en 
konsekvensprodukt bestämd av den talandes position och faktorer kring 
de människor det handlar om. Därför är det intressanta inte i första hand 
huruvida alla uppgifter är historiskt korrekta, till exempel berättelserna 
om Hajrullahs helande förmåga eller hans mirakel, utan det som dessa 
berättelser säger rörande uppfattningar om honom och om det samhälle 
han levde i. 

Islamologiska studier utgår ofta från sociala faktorer, som 
globalisering och migration, vilket under de senaste deccenierna präglat 
den muslimska världen och muslimer. Muslimer mobiliseras och 
organiseras i takt med de förändringar de själva upplever och genomför. 
Kolonialism, krig, migrationer, mötet med västeuropeiska länder och 
USA och mer aktiv samexistens mellan muslimer och icke-muslimer från 
dessa länder, och slutligen migrationen till Västeuropa, Nordamerika och 
Australien är de bärande faktorerna som påverkat mobilisering och 
organisering av muslimerna idag. Större delen av 1900-talet visar att 
muslimer grupperas och organiseras på olika nivåer och med olika 
grunder. I samband med bildandet av nya stater tillkom också en rad 
politiska frågor, samt frågor om makt. Nya utbildningssystem påverkade 
bildandet av studentorganisationer, migrationen till länder i väst ledde till 
grundandet av islamiska organisationer, nya moskéer, 
studentorganisationer, men även sufiska organisationer. Quintan 
Wiktorowicz betonar också behovet av psykosocial förståelse av dessa 
processer.31 Muslimer befinner sig eller känner sig hotade i de nya 

                                                      
30 Larsson 2001:16. I sin avhandling Text och tolkning i svenska författarbiografier 

(2003) har Inger Larsson betonat att författarbiografin ”är lika intresserad av känslor 
som av handlingar, eftersom handlingarna – texterna – förutsätts ha samband med 
känslorna”. Genom att hänvisa till David Ellis har Inger Larsson betonat 
psykologiska och intuitiva tolkningar i biografiska verk ”i alla dessa aspekter som, i 
kombination med tanken att det inre livet kan utläsas ur dokument och skönlitterära 
texter /…/”. Att välja enskilda personer, i Larssons fall enskilda författare eller deras 
verk, kan få funktionella och formella följder. Metoderna för biografiska verk är ofta 
blandade. 

31 Wiktorowicz 2004:6ff. 



28 

omständigheterna kring dem, som påverkar hur de organiserar sina 
aktiviteter. Många av de nya organisationerna och grupperingarna 
uppkommer som svar på det okända i omgivningen, som ett försök att 
bevara etniska, kulturella och inte minst sina religiösa indentitet(er).  

Nutida sufismen med betonig på migration, tradition och sufiska 
organisationer som grundades i länder i Västeuropa och Nordamerika 
under de senaste åren samt deras relation till andra muslimska 
organisationer behandlas i Sufism Today. Heritage and Tradition in the 
Global Community.32 Redaktörerna påpekar att ”In the contemporary 
world, Sufi groups have navigated between a defence of tradition  and a 
readiness to adapt to new cultural norms”. Sufiska organisationer och 
sufier är både bevarare och nydanare i sina försök att anpassa sig och den 
sufism de utövar till nya omständigheter och miljöer. Eftersom sufiska 
organisationer ofta är anpassade till den nya sociala omgivningen, är de 
också viktiga för undersökning och forskning. Trots att sufiska 
organisationer oftast är knutna till lokala miljöer, är globala 
organisatoriska former med alla komunikationsmedel och internet mera 
närvarande.33  

I föreliggande avhandling spelar islams och muslimernas 
modernisering en viktig roll, när en eller flera etniska grupper (bosniaker, 
albaner) förändrats och förvandlats under en ganska kort period, från 
Osmanska riket, via den österrikisk-ungerska och serbiska dominansen 
och senare under de två jugoslaviska statsbildningarna till dagens 
postjugoslaviska stater, där krig, migration och globalisering redan 
lämnat ganska synliga spår.  

Muslimernas religiösa liv har också genomgått stora förändringar, 
organisatoriskt och ideologiskt, från att ha varit en ganska stabil och 
välkontrollerad religiös faktor under osmanerna, genom moderniserings- 
och sekulariseringsprocesser, där representanter för islam ständigt hävdat 
en enhetlig islam i kontrast till dagens splittringar och grupperingar. En 
puristisk bild av islam har under 1900-talet tillkommit under stark 
påverkan från stora inflytelserika islamiska centra som Egypten, Syrien 
och, under de senaste decennierna, från det wahabitiskt orienterade 

                                                      
32 Raudvere and Stenberg 2009. 
33 Raudvere and Stenberg 2009: 9-10. Om internet och religion skriver också Göran 

Larsson i sin bok Virtuell religion: Globalisering och Internet (2002). 



29 

Saudiarabien.34 Olika grupper har agerat såväl kritiskt som försonligt mot 
varandra, beroende på omständigheterna. Dessa processer är fortfarande 
högaktuella och blir kanske ännu mer betydelsefulla i framtiden.35 

Sufismens utveckling i Bosnien tyder också på liknande tendenser i 
och med att landets självständighet ledde till mer frihet, och att 
globaliseringen dragit olika grupper och idéer till landet och till bosniaker 
utanför landet. Motsättningar mellan sufier och olika sufiska grupper, nya 
och gamla, finns också, men ännu mer positioneras sufism som motpol 
till wahhabism av sådana som ser sig själva och sin position som central 
och sin egen islam som den sanna och rätta medelvägen. Det gäller 
särskilt de ledande ulema inom Islamiska samfundet i Bosnien. En sådan 
situation i ett samhälle med snabba och täta förändringar och med stort 
antal aktörer och faktorer gör teorin om religion och kunskap som sociala 
konstruktioner ännu mer berättigad, än i ett stabilare samhälle.36  

Jag vill betona att jag försökt undvika egna teologiska diskussioner i 
analysen, trots att jag menar att mitt religiösa engagemang gagnar min 
forskning på många sätt, inte minst genom tillgång till källor, personer 
och material. Under loppet av femton år fick jag kunskap om sufismen 
genom Fejzullah Hažibajrić, som också var en Ibn Arabi-orienterad sufi, 
och min sufi-peregrination som melami har snarare blivit ett komparativt 
projekt för mig själv, än en rak och ren övergång till ”min egen väg”. 
Gränsen mellan ”insider” och ”outsider” är inte alltid helt tydlig. Att 
studera en religiös rörelse som är så starkt förknippad med min egen 
familjehistoria kan naturligtvis innebära vissa komplikationer för den 
vetenskapliga distansen till ämnet och lojalitetskonflikter med de 
inblandade. Samtidigt tror jag att även en forskare som kommer utifrån 
                                                      
34 Om utvecklingen av dessa idéer i Bosnien se Magnusson 1994:350ff och 

Magnusson1996:301. Puritanism som strävan att rensa sig och sina handlingar kan 
identifieras hos vissa andra grupper, även sufiska, men bakgrund, ändamål och 
detaljer är inte det samma. Panislamistiska idéer kom till Bosnien i början på 1900-
talet i samband med liknande utveckling i islamiska länder. Se mer detaljerad i Karić 
2006:122. 

35 Av de organisationer som påverkade muslimer i Bosnien under 1900-talet är Muslimska 
brödraskapet från Egypten den mest inflytelserika. I Kairo, vid Al-Azhar, studerade 
många från Bosnien efter Osmanska rikets fall. Under de senaste åren har också 
andra grupper tillkommit. Vissa av de nya kan kopplas till wahabismen, men även 
andra grupper har märkts, varav några med statligt stöd från Iran i olika former. Se 
också Magnusson 1996:289–291. 

36 Magnusson 1996:299; Gaši 2001:61ff; Raudvere 2009:56. 



30 

måste respektera informanternas integritet och utelämna vissa känsliga 
uppgifter som rör personliga relationer och konflikter. Jag har haft fördel 
av jag varit förtrogen med en mängd omständigheter som andra forskare 
antagligen hade missat av den enkla anledningen att varken 
informanterna eller de själva skulle betrakta dem som viktiga. Vilken 
forskningsposition som innebär flest fördelar respektive nackdelar låter 
jag vara en öppen fråga. Vetenskap är en kollektiv uppgift som utvecklas 
genom en rad individuella bidrag. Jag hoppas att mitt material, som jag 
hann samla medan flera centrala individer fortfarande var i livet, kan 
utgöra utgångspunkt för vidare forskning och analys. De eventuella 
nackdelarna som kan uppkomma på grund av närheten till personer, 
känslomässiga familjerelationer och en aktiv deltagande vid olika 
religiösa sammankomster försökte jag lösa genom att positionera mig 
som utomstående observant.37  

Metodiskt är avhandlingen en kombination av textanalys och 
fältarbete. Jag har försökt samla uppgifter om de avlidna och levande och 
kombinera detta med texter de skrivit. Det är denna kombination av texter 
och mikrohistoria som är vägledande för min analys. Här söker jag svaren 
på mina frågor. Med utgångspunkt från särskilda sufiledare, vars biografi 
och texter studeras, samt med hjälp av intervjuer med bosniska sufier, 
melamier och andra, men även med andra som varit av intresse under 
insamlingsprocessen, görs ett försök till en religionshistorisk och 
antropologisk formulering av melamiidentiteten i Bosnien.  

Intervjuer och insamling av material skedde från våren 2003 till 
sommaren 2009. Den formella intervjutekniken kunde ofta inte följas. 
Som jag redan nämnt, skiljer sig intervjutekniken i form och längd 
beroende av personen i fråga och med respekt för intervjupersonernas 
integritet och önskemål. En del av mina informanter ville helt undvika 
inspelningar av alla slag. Vissa tillät inte fotografering, vissa tolererade 
bara ljudinspelningar, men inte videoinspelningar. Ibland var det svårt att 
leda samtal och ställa konkreta frågor. I stället har vissa informanter ofta 
gått över till egna berättelser, historier och dialoger, som i dessa fall 
förvandlades till monologer. Det kunde också bero på informanternas 
ålder. Bearbetningen av dessa samtal vållade ofta svårigheter att avskilja 

                                                      
37 Azza M. Karam har mött liknande problem som hon presenterar i sin bok Women, 

Islamism and the State (1998) när hon utförde fältarbete om feminism i nutida 
Egypten. 



31 

de för avhandlingen intressanta stycken från de andra mindre intressanta. 
Det var också problematiskt att välja och vraka och ta bort en del av 
materialet.38  

Forskningsöversikt 

Forskningsöversikten om sufism har följt utvecklingen i islamstudierna. 
Tidiga arbeten från 1900-talet handlar mer om sufismen i form av texter 
och många filologiska och litterära arbeten om sufism och sufisk litteratur 
har nått läsare i västeuropeiska länder. Studiet av sufier, sufism i 
praktiken, den ”levande sufismen”, har under de senaste decennierna gett 
goda forskningsresultat och flera vetenskapliga arbeten har publicerats, 
inte minst i Sverige. Förutom sådana jag nämner nedan, som har samband 
med melamisufismen, har exempelvis Svenska forskningsinstitut i 
Istanbul publicerat flera volymer om nutida sufism. Jag skulle vilja 
nämna två verk, som erbjuder en bred översikt över nutida sufism och 
dess position i det nutida samhället: Levande sufism (red. Westerlund) 
utgavs på svenska 2001 och Sufism Today. Heritage and Tradition in the 
Global Community (eds. Raudvere and Stenberg) utkom i början på 2009. 
Det är föga forskat kring melamet överhuvudtaget. En första omfattande 
monografi publicerades av Abdülbaki Gölpınarlı 1931 (1992) med titeln 
Melâmîlik ve melâmîler (Melamismen och melamierna) där han 
behandlar melamet både historiskt, teologiskt och litterärt och där han 
lyckas samla uppgifter om många kända melamier från Balkanländerna 
och Turkiet. Flera andra författare har publicerat mycket på turkiska om 
tidigare former av melamet som var knutna till bayrami-riktningen,39 och 
tillhörde eller hade kontakt med andra sufiska grupper. I dessa verk ingår 
också litteraturvetenskapliga arbeten. Det finns också flera som har 
sysslat med de tidiga sufier som ibland benämndes “melamier” 
(melamije-kassarije) som går tillbaka till 900-talet och tidig sufism, samt 
Ibn Arabi-sufism som ofta relateras till melamet. I sin omfattande 
                                                      
38 Om intervjuteknik se t.ex. Sallnäs 2007 

(http://www.nada.kth.se/kurser/kth/2D1630/Intervjuteknik07.pdf, utskrift 2010-01-
27). 

39 Bayrami-riktningen är knuten till Hacı Bayram Veli (d. 1430). Efter hans död delades 
riktningen i två grupper varav en fick betecknas som melami-bayrami-orden. Detta 
berörs i kapitel om den historiska utvecklingen av melamisufismen. Se också Olsson 
2001:249. 



32 

avhandling  Melâmetîlik har Ali Bolat (2003) presenterat melamiläran 
från den tidiga perioden.  

Sara Sviri (1993) har skrivit om en tidig sufigestalt Hakim Tirmidhi 
(d. mellan 905-910) och melameti-rörelsen i den tidiga sufismen. Victoria 
R. Holbrook (1991, 1992) har gett en utomordentligt redovisning om 
melami-bayrami sufism under osmanerna. 

Melâmis-bayrâmis: études sur trois mouvements mystiques 
musulmans är den senaste volymen som handlar om melamet från alla 
perioder och som publicerades på franska 1998 i redaktion av Clayer, 
Popovic och Zarcone. Boken är uppdelad i tre större sektioner där den 
första handlar om den tidiga fasen i melamet samt melamet som lära och 
doktrin, den andra delen presenterar artiklar om melami-bayrami samt 
hamzevi-perioden,40 för det mesta knutna till Osmanska rikets 
blomstringstid mellan 1500-1700-talet (och som också berör Bosnien 
som då var en del av riket). Den tredje delen handlar om den tredje 
melami-perioden och nutida melamet. Den delen är intressant genom 
artiklar skrivna av Alexandre Popovic, som presenterar alla melamicentra 
i Jugoslavien och i Grekland och personligheter som varit knutna till 
dessa (eller omvänt). I samma bok undersöker Jasna Samic melamier i 
Bosnien på 1990-talet, Nathalie Clayer skriver om melamet i Albanien, 
Liliana Masulovic-Marsol skriver kort om melamier i Makedonien, och 
Darko Tanaskovic presenterar dokument och handskrifter knutna till 
melamet som bevaras i universitetsbiblioteket i Belgrad.  

Thierry Zarcone skriver kort om den senaste perioden av melamet i 
sin artikel Muhammad Nûr Al-´Arabî et la confrérie Malâmiyya (XIX-XX 
siècle) i boken Des voies d´Allah (Popovic & Veinstein 1996). 

Efter de politiska förändringarna och de nya gränserna i samband 
med Osmanska rikets sammanbrott har melamet utvecklats vidare i det 
moderna Turkiet. Turkiska melamier har publicerat ett antal av 
Muhammed Nur Arabis verk på modern turkiska, translittererad från 

                                                      
40 Hamzevi-rörelsen från 1700-talets Bosnien under osmanerna knyts geografiskt till nord-

östra Bosnien, samma region där Hajrullah och andra melamier i modern tid har 
funnits. Hamzevi beskrivs ofta som melami-inriktade sufier. På grund av anklagelser 
och senare förföljelser varade inte rörelsen någon längre period i Bosnien. Under mitt 
senaste studiebesök i Bosnien (2009) fick jag information om en ny och hittills mest 
utförlig bok om hamzevirörelsen, som skall publiceras snart. 



33 

osmansk turkiska.41 I Melâmet (2000) gav Yusuf Ziya İnan viktiga 
uppgifter om grundaren Nur Arabis liv och verk och andra författare som 
är knutna till melamet eller som inkluderas bland melamierna. Här 
presenteras material, allt ifrån islamiska källor, via stora sufiska gestalter 
under medeltid och under osmanerna, fram till nutida, ofta moderna 
författare, universitetslärare och sufiska ledare inom melamisufismen från 
Turkiet. 

När det gäller Bosnien och Balkan, förutom det som ovan nämnts, 
som beskriver Bosnien i ett bredare sammanhang, har jag bara registrerat 
några få artiklar som handlar om melamier i en modern kontext. De flesta 
artiklar som är publicerade på bosniska handlar om melamier under 
osmanerna, särskilt hamzevi-rörelsen, och är ofta litteraturinriktade. Jag 
har noterat att de flesta bosniska författarna och poeterna från den 
osmanska perioden var sufier.42 Flera tillhörde Ibn Arebi-skolan eller var 
melamier (25 av 80 sufiska författare).43 Džemal Ćehajić har i sin bok 
Derviški redovi u jugoslovenskim zemljama (1986) skrivit om 
melamisufismen i alla de länder som tillhörde Jugoslavien, inklusive den 
nya melamet som härstammar från 1800-talet med Muhammed Nur som 
grundare. Däremot utesluter han det moderna Bosnien efter Andra 
världskriget. Muhamed Hadžihajić (1953, 1961, 1977), Omer Mušić 
(1952, 1960, 1965) och Adem Handžić (1974) har i flera artiklar skrivit 
om medeltida melamier, hamzevier och andra, samt om besöksplatser 
knutna till vissa folkliga religiösa traditioner (texter publicerade från 
1950-talet till 1980-talet).44  

Som jag redan nämnt, tillhörde Fejzullah Hadžibajrić Ibn Arebi-
skolan inom sufismen, och han har också skrivit om Ibn Arebi och 
översatt ett antal kortare verk som är knutna till den skolan. När det gäller 
Bosnien och melamisufismen har Hadžibajrić skrivit om Abdullah 
Bošnjak (Bosnevi) och översatt ett poem av Bošnjak om Ibn Arebis 

                                                      
41 Arabi med flera andra författare, utan utgivningsår; Kumanlıoğlu 2001; Bilginler 1969 

och 1976. 
42 Šabanović 1973. 
43 E.F. 1986. Under den socialistiska tiden var det vanligt att vissa brukade skriva enbart 

sina initialer för att skydda sin identitet. Därför kan namnet inte anges. 
44 Listan över dem som har skrivit om sufismen i Bosnien och i f.d. Jugoslavien är lång 

och intressant. De flesta har forskat om historiska, politiska och litterära aspekter av 
sufismen under osmanerna, men nästan ingen om den nutida sufismen. 



34 

kända verk Fusus al-hikam. Senare har han också översatt och publicerat 
Tahmis, en dikt som kompletterar Bošnjaks poem, och författad av en 
melamischejk från Kosovo, Omer Lutfi Pačarizi (d. 1928). 

Under de senaste åren har intresset för nutidsforskningen ökat i 
Bosnien. Samir Beglerović har i sin magisteruppstats problematiserat 
utvecklingen av sufismen och de förbud som gällde i Bosnien från 1952 
till 1980-talet.45 Han har också publicerat ett antal artiklar om 
melamisufismen på internetsajten www.znaci.com som drivs av studenter 
och yngre forskare vid Islamiska fakulteten i Sarajevo. I sitt arbete 
Tesavvufski rječnik (2006) har Kenan Čemo försökt tolka både 
melamisufismen och olika förekommande begrepp knutna till melamier. 
Rešid Hafizović har från arabiska översatt Abdullah Bošnjaks kommentar 
av Ibn Arebis Fusus al-hikam, två första volymer (2008, 2009).  

De tidiga melamierna och deras koppling till andra sufiska grupper 
beskriver Ashk Dahlén i sin inledning till Araqis Gnistornas bok (2006). 
Om den nutida melamisufismen i Turkiet kan man läsa två arbete på 
svenska: Ewa Gontas licentiatuppsats Melamet från 1998 och Tord 
Olssons bidrag till boken Levande sufism (2001) med titeln 
”Melamimästarens anvisningar i konsten att bränna en mantel”. 

Hajrullah Abdurahmanovićs liv och verk har behandlats i ett par 
artiklar och en uppsats av Midhat Beganović från Islamiska fakulteten i 
Sarajevo (2005, opublicerad). Ahmed Abdurahmanović publicerade en 
artikel efter Hajrullahs död (1966) och jag har själv publicerat ett par 
artiklar om melamier i Bosnien och Balkan (1983, 1989). I den första 
artikeln försökte jag lyfta fram Hajrullahs melami-sida och publicerade 
också hans silsila, hans initieringsbrev och traditionskedja inom melamet. 
I den andra artikeln publicerade jag de tillgängliga basfakta om melamier 
på Balkan. 

Disposition 

Efter prologen och min personliga historia, och den introduktion som 
presenterats här, följer två kapitel med ambitionen att placera och 
avgränsa melamisufismen i ett historiskt och geografiskt perspektiv. Jag 
kommer kortfattat att presentera fakta om Bosnien och de närliggande 
länderna och områden som berör Bosnien. Jag kommer också att belysa 
                                                      
45 Beglerović 2004. 



35 

de komplicerade förhållandena som varit rådande över hela 
Balkanområdet under de senaste århundradena. Några rader kommer 
också att handla om de religiösa och etniska relationerna, speciellt i 
Bosnien. Islam och sufismen i Bosnien med olika tendenser och debatter 
kommer att behandlas i en kort översikt. Avsikten är att ge en nödvändig 
geografisk och historisk inledning till melamisufism i Bosnien. 

Det tredje kapitlet belyser melamet i ett religionshistoriskt 
perspektiv genom att med hjälp av tillgängliga belägg följa utvecklingen 
av rörelsens begynnelse till dess förekomst på Balkan och i Europa. En 
särskild del fokuseras på Bosnien från den osmanska perioden till 1900-
talet. Det är en översiktlig redogörelse på författarna och olika grupper 
under den tiden. Jag ska också försöka presentera melamet från ”de 
andras” perspektiv. Avsikten är att försöka följa den röda tråden när det 
gäller melamisufismens utveckling, både geografiskt och historiskt. 

Det fjärde kapitlet behandlar Hajrullahs biografi i en melamet-
kontext. Själva biografin försöker jag fokusera på melamisufismen och 
melami-detaljer, synliga och mindre synliga, sådana som jag anser har 
betydelse eller som jag kommer att använda senare i avhandlingen. En 
del av det biografiska materialet utgörs av Hajrullahs bibliotek, vars 
innehåll visar på flera intresseinriktningar som en högutbildad teolog 
kunde ha, särkilt om en sådan också är melami. Hajrullahs biografi 
betraktar jag också som en del av den nutida melamisufismen i Bosnien 
och Hajrullah själv som en melamigrundare. 

Nästföljande två kapitel handlar om texter som talar om melamet, 
Risalei-salihijja och Hajrullahs brev. Risalan placerar jag i en bredare 
sufisk kontext där jag försöker analysera Risalan i relation till vissa andra 
texter som handlar om ”sufisk väg”. Breven, som också presenteras i 
översättning i urval, kompletterar den bild av melamet som visas i 
Risalan. 

Det sjunde kapitlet handlar om nu levande företrädare för melamet, 
där jag för min melamet-historia i Bosnien vidare med hjälp av de 
melamianhängare som jag lyckats hitta och intervjua. Hajrullahs 
bönemanual (Evrad) presenteras också här i översättning i urval. Det 
åttonde kapitlet är ett försök att analysera källor och material i 
förhållande till de ställda frågorna. Fokus är på vad själva källorna 
berättar, inte att försöka hitta en enda sanning. I det sista kapitlet försöker 
jag avrunda min framställning med vissa kommentarer och slutsatser.  



36 

En del kopior av vissa texter, handskrifter och dokument har jag 
placerat i slutet av avhandlingen, tillsammans med en lista över Hajrullas 
bibliotek. Avsikten med kopior och bilagor är att komplettera bilden av 
melamisufismen i Bosnien. Vissa andra läsare som kan bosniska har 
möjlighet att jämföra vissa av bifogade texter och bilagor med innehållet i 
avhandlingen. 



37 

Islam och sufism i Bosnien och på Balkan.  

“The Balkans produce more history than they can consume.” 

Winston Churchill46 
 
För att komma till de sentida bosniska melamiernas lära och praxis, kan 
inte undvikas en kortfattad historisk och social överblick över Bosnien 
och Balkan. Melamisufismen som presenteras här är huvudsakligen 
knuten till Bosnien och tiden är begränsad till början av 1900-talet och 
fram till vår tid. Men i och med att Bosnien och bosnier har haft goda 
relationer med andra områden i Jugoslavien och med andra folkgrupper, 
är det nödvändigt att ta hänsyn till dessa områden här, både geografiskt 
och historiskt. Jag har dock försökt undvika mycket av de komplicerade 
etniska relationerna som belastat hela Jugoslavien under de senaste 
seklen. Dock är det nödvändigt att ge en översiktlig bild av den historiska 
utvecklingen i modern tid. 

Alija Izetbegović (d. 2003), den förste presidenten i det 
självständiga Bosnien efter Jugoslaviens fall 1992, brukade beskriva de 
komplicerade omständigheterna i Bosnien med påpekandet att Bosnien är 
ett land med två entiteter, tre folkslag och fyra religioner. De två 
entiteterna, federationen och Republika Srpska, är ett resultat av kriget 
och fredsavtalet i Dayton 1995. De tre folkslagen eller tre etniska 
grupperna är bosniaker, serber och kroater, och de fyra religionerna är 
islam, ortodox kristendom, katolicism och judendom. Den ganska 
träffande men något förenklade bilden av den rådande situationen gäller 
också situationen i det tidigare Jugoslavien och relationerna mellan de 
olika etniska grupperna där. Vi kan känna igen detta i de många 
konflikter och det politiska spel som pågått på hela Balkan, ofta med 
inblandning från stormakter och andra länder utifrån.47  

                                                      
46 Se http://www.michaeltotten.com/archives/2008/06/a-dark-corner-o-1.php (Utskrift 

2009-12-09). Samma eller liknande citat kan påträffas i olika texter som t.ex. 
Friedman 1996:7 och citatet aktualiserades i samband med 1990-talets krig på 
Balkan. 

47 Se t.ex. Resic 2006:18, 35, 274; Donia & Fine 1994:11. 



38 

Bosniens historia inkluderar ofta kringliggande länder, folkslag, 
styrande familjer och stammar, religiösa ledare och kyrkor, och mycket 
av det som hände och pågick gällde ofta hela området, direkt eller 
indirekt. Genom Bosniens territorium gick också gränsen mellan de två 
delarna av det Romerska riket och senare mellan de två riktningarna inom 
kristendomen, ortodoxi respektive katolicism. Det underliga med Bosnien 
var dessutom att en del av befolkningen utövade en tredje trosväg inom 
den sk. Bosniska kyrkan och på det viset skiljde sig från de två andra 
dominerande kristna kyrkorna.48  Den tredje riktningen kom att bestå till 
den jugoslaviska tiden och även fram till dagens Bosnien genom att en 
betydande del av de slaviska bosnierna (men också andra från Balkan) 
konverterade till islam. Själva islamiseringen skedde under det osmanska 
styret i Bosnien och andra balkanländer, som lydde under av Osmanska 
riket i flera hundra år. 

Kjell Magnusson påpekar att religioner spelade stor roll i de 
processer som formade den nationella rörelsen och bildandet av de nya 
staterna efter osmanernas fall på Balkan, eftersom osmanerna urskiljde 
folkslag enligt religionstillhörigheten.49 Religionen spelar mindre roll i 
dagens läge hos de olika folkgrupperna och en del av befolkningen är i 
realiteten indifferent gentemot religiös tillhörighet. Trots detta är den 
stereotypa bilden fortfarande ganska aktuell, nämligen att serberna är 
ortodoxa, kroaterna katoliker och bosniakerna muslimer. Bland 
bosniakerna är muslimer eller bosniska muslimer (bos. Bosanski 
muslimani) mera förekommande beteckningar, ävensom i medierna och 
även i vetenskapliga arbeten, trots att en del av bosniakerna är religiöst 
neutrala eller till och med tillhör annan trosuppfattning. I alla av de tre 
största folkgrupperna i Bosnien finns också individer som bryter mot 
ovannämnda mönster och utövar ”andra” religioner aktivt. 

                                                      
48 Den Bosniska kyrkans anhängare benämns ibland och på felaktiga grunder bogumiler 

(bogomiler), något som introducerades också utanför Bosnien, men själva 
benämningen fick med tiden en viss popularitet bland bosniakerna som ville bygga 
en egen etnisk identitet och särart gentemot två andra etniska grupper i grannskapet. 
Se mer i Resic 2006:33; Donia & Fine 1994:290; Olsson 1994:19. Historikern Franjo 
Rački var den fösta som redan 1869 började använda namnet bogomiler om den 
Bosniska kyrkans anhängare. Den mest omfattande boken om Bosniska kyrkan 
publicerade John Fine 2007. Se också Jalimam 1999:47. 

49 Magnusson 1994:336; Olsson 1994:24.  



39 

Trots den viktiga rollen som religion haft i hela balkanområdet stred 
olika religiösa grupper mot varandra ganska sällan på religiösa grunder 
under osmanerna. Krig och etniska motsättningar utvecklades snabbt efter 
det osmanska väldets sammanbrott och i samband med nationella 
väckelser, medan de tidigare upproren oftare berodde på sociala och 
ekonomiska faktorer.50  

Ur ett geografiskt perspektiv är Bosnien idag ett europeiskt land som 
ligger i sydöstra delen av kontinenten och på Balkanhalvöns västra del (se 
fig. 3). Som självständig stat existerar Bosnien inom de gränser som 
bevarats från perioden när landet var en av de sex delrepublikerna i 
Jugoslavien. Bosniens gränser går längs floderna Sava och Drina samt 
Dinaraalperna och landet är omgivet av Kroatien (i norr, väster och 
söder), och av Serbien och Montenegro i öst. Bosnien-Hercegovina är 
51.129 km2 stort och hade 4.377.000 invånare enligt folkräkningen 1991. 
Andel bosniaker51 var 43,7%, serber 31,3% och kroater 17,3%. Resten, 
något fler än 7% av hela befolkningen, kände sig som ”jugoslaver” 
medan den övriga delen utgjordes av ett antal mindre folkgrupper som 
albaner, montenegriner, romer och andra.52 Bosnien var och är 
fortfarande ett befolkningsmässigt blandat land. Folkgrupperna är också 
spridda över hela landet så att det endast finns ett fåtal områden 
befolkade med endast en av de stora folkgrupperna. Kriget och 
fredsavtalet i Dayton skapade därtill två separata hälfter, Federationen 
och Republika Srpska, vilket bidragit till både intern och extern migration 
bland befolkningen. På så sätt skapades ”etniskt rena” områden, vilket 
var ovanligt före kriget. 

Bosnien som namn och ett separat område kan spåras tillbaka till 
1100-talet. Under flera århundraden var  vissa delar av landet under 
serbiskt, kroatiskt eller ungerskt styre, men området fungerade i stort sätt 
som en självständig stat. Krig och dominans av olika dynastier i 
grannskapet, och katolska kyrkans påvliga överhöghet skiftade med 
perioder av självständighet ända fram till osmanernas erövringar som 
satte punkt för det medeltida Bosnien 1463. Bosnien bevarade dock sitt 

                                                      
50 Donia & Fine 1994:12; Olsson 1994:19. 
51 Enligt folkräkningen har de flesta etniska bosniska muslimer valt namnet Muslimani 

(med stort ”M”) och namnet ändrades först 1992 vid Bosniakiska kongressen 
(Bošnjački sabor) som hölls i den belägrade huvudstaden Sarajevo. 

52 Olsson 1994:54, 56. 



40 

teritorrium inom Osmanska riket som paschadöme (bos. pašaluk) eller 
vilajet (ejalet). De som konverterade till islam fick behålla en ganska 
privilegierad status inom riket. Samtidigt fick de bosniska muslimerna 
återgälda de ekonomiska privilegierna med krav på deltagande i de 
otaliga krig som osmanerna förde utanför sina gränser.53 

 

 

Fig. 3. Politisk karta över Balkan, där Bosniens position mellan öst och 
väst framgår. Montenegros, Kosovos lägen och förbindelsen med 
Istanbul i öst och Bosnien i väst åskådliggör 
bosniakernas/muslimernas position i de politiska lösningarna 
under de gångna perioderna (Resic 2006). 

                                                      
53 Resic 2006:31-33; Lovrenović 1992:1ff. 



41 

 
Det osmanska styret upphörde 1878 när den österrikisk-ungerska 
Dubbelmonarkin ockuperade landet efter överenskommelse mellan 
stormakterna vid Berlinkongressen. År 1908 annekterade Österrike-
Ungern Bosnien formellt. Från år 1918 till 1941 var Bosnien en del av 
kungariket Jugoslavien och efter Andra världskriget blev Bosnien en av 
de sex republikerna som bildade det nya socialistiska Jugoslavien. Efter 
president Josip Broz Titos död 1980 blev situationen i Jugoslavien 
alltmer komplicerad på flera plan. Gamla nationalistiska program 
etablerades åter och nya politiska aktörer dök upp på den politiska 
scenen. 

De första fria valen genomfördes i alla Jugoslaviens delrepubliker 
1990. Hela staten var på väg att kollapsa och redan nästa år förklarade sig 
Kroatien och Slovenien som självständiga stater. I samband med krisen 
på 1990-talet och som krav från den Europeiska kommissionen hölls 
folkomröstning i Bosnien om självständigheten den 1 mars 1992. De 
flesta bosniaker och kroater röstade för, medan de flesta serber bojkottade 
folkomröstningen. Kriget i Kroatien började redan 1991 och 
oroligheterna i Bosnien ägde rum i slutet av samma år. Kriget i landet 
bröt ut strax efter folkomröstningen och pågick till 1995, när 
representanter från Bosnien, Kroatien och Serbien undertecknade 
fredsavtalet i Dayton, efter påtryckningar från USA och andra länder.  

Kriget i Bosnien har ofta beskrivits som det värsta i Europa efter 
Andra världskriget och medförde över hundra tusen dödade civila, flera 
miljoner flyktingar, en massiv förstörelse av byar, städer, kulturarv och 
ekonomiska resurser.54 Jag tycker att det är viktigt att påpeka att de 
inblandningar som bidrog till kriget och grymheterna i Bosnien kom till 
landet utifrån, främst från grannländerna Serbien, Montenegro och 
Kroatien. Å andra sidan hade Bosnien upplevt olika krig och grymheter 
under sin tidigare historia, vilket nästan blivit en del av det bosniska ödets 
tragik. Sådana händelser berättar för oss att folkgrupper som är nära 

                                                      
54 Olsson 1994:77. Uppgifterna om antal dödade och skadade är fortfarande osäkra och 

tusentals är fortfarande registrerade som saknade. Ännu svårare är att samla eller 
spåra uppgifter om de dödade och på olika sätt drabbade människorna efter kriget. 
Uppskattningar om invånare och etniska grupper efter kriget ges bl.a. i 
http://www.state.gov/r/pa/ei/bgn/2868.htm (Utskrift 2009-12-09) och 
https://www.cia.gov/library/publications/the-world-factbook/geos/bk.html (Utskrift 
2009-12-09). 



42 

varandra också är beroende av varandra och att mycket annat gott och bra 
från fredsåren glöms bort under krigsåren.55 

Den nuvarande politiska situationen skiljer sig inte särskilt mycket 
från krigsårens. De ledande partierna är bundna till egna etniska baser 
och vid varje större förändring i landet står ofta de ”nationella intressen” i 
vägen. Den etniska uppdelningen följer den religiösa i landet, eller 
tvärtom: de religiösa samfunden och religiösa ledare utnyttjas ofta i den 
politiska kampen (som pågår i landet ständigt). 

Det religiösa Bosnien 

Som jag nyss nämnde sammanfaller den etniska bilden med den 
religiösa.56  Serbiska ortodoxa kyrkan (Srpska pravoslavna crkva) styrs 
från Serbiens huvudstad Belgrad, och präster och biskopar (mitropolit) är 
underställda patriarken i Belgrad.  Man betraktar ärkebiskopen Sava som 
den första serbiska ortodoxa biskopen och 1219 räknas som det år då 
serbiska ortodoxa kyrkan grundades.57 Antalet serbisk-ortodoxa i hela f.d. 
Jugoslavien uppskattas till 7,5 milioner. Idag består serbisk-ortodoxa 
kyrkan i Bosnien av fem episkopat med ungefär 850.000 bekännare och 
nära 400 kyrkor och kloster runtom i landet. I samband med kriget och 
förändringarna efter kriget har också serberna blivit mer intresserade av 
religion och har öppnat vissa konfessionella skolor i Bosnien. 

                                                      
55 Många nämner de blandade äktenskapen när de skriver om relationerna i Jugoslavien, 

som speciellt karakteristiska för Bosnien-Hercegovinas befolkning. Men den faktiska 
blandningen av folken i dessa republiker som talar ett och samma språk, har liknande 
och gemensamma sedvänjor och moraliska ramar påminner och bekräftar ständigt att 
människorna har mycket mer gemensamt än vad som framkommer under 
krisperioder.  

56 Uppgifter om Bosnien från USAs regering och från CIA skiljer sig något och på deras 
hemsidor kunde jag läsa att serberna ökade i antal i samband med kriget, att 
bosniakerna procentuellt ligger på ungefär samma nivå som före kriget, medan 
kroaterna gick mest tillbaka. Enligt samma källor är det religiösa Bosnien något 
mindre och annorlunda i antal än det etniska. Se mer på 
http://www.state.gov/r/pa/ei/bgn/2868.htm och på 
https://www.cia.gov/library/publications/the-world-factbook/geos/bk.html (Utskrift 
2009-12-09). Mer om relationer och sambandet mellan religion, etnicitet och nation i 
Jugoslavien och efter Jugoslaviens fall se i Resic 2006:27ff och Perica 2002:3ff.  

57 Ek 1999:18; Popović 1997:9; Kolarić 1985:17.  



43 

Till skillnad från den ortodoxa kyrkan har katolikerna 
organisatoriskt följt den bosniska statens bildning och struktur. Bosniska 
katoliker hade tidigare en bosnisk biskop och idag i samband med 
självständigheten har man en kardinal i staten Bosnien-Hercegovina. 
Antalet bekännande katoliker uppgick till 500.000 före kriget, men bara 
något över 200.000 därefter. Kyrkan är uppdelad i fyra stift, med 150 
församlingar och kloster och med över 200 präster och 240 munkar. 
Antalet nunnor är över 300 i Bosnien. Påven har besökt Bosnien två 
gånger, 1997 och 2003. Antalet katoliker i hela Jugoslavien var över 7 
miljoner med Kroatiens huvudstad Zagreb som dåvarande katolskt 
huvudsäte. 

Ett särskilt kapitel i den bosniska religiösa historien är franciskaner, 
de katolska munkar som brukar framhävas som landets stolthet och en av 
de bosniska symbolerna. Ofta framhävs deras fromhet och godhet. 
Förutom deras bosniska orientering har de också bevarat ett stort skrivet 
material och dokument från den bosniska historien. Det är också den enda 
nu existerande katolska orden i Bosnien.58 Katolikerna i Bosnien har två 
högskolor (en tillhör franciskanerna) och ett gymnasium. 

Judarna från det muslimska Spanien sökte tillflykt i bland annat det 
osmanska Bosnien efter 1492. Många av judarna flydde från Pyrenneiska 
halvön och den spanska inkvisitionen. Antalet judar minskade drastiskt 
efter Förintelsen under Andra världskriget, många dödades och andra 
flyttade till Israel. Resic skriver att ”I praktiken räddade dessa muslimer 
judarna i Bosnien-Hercegovina från fullständig utrotning.”59 Men även 
idag är bosniska judar en del av Bosniens pluralistiska prägel. Antalet 
judar i Bosnien uppgår till omkring 1000 personer, varav 700 bor i 
huvudstaden Sarajevo. Trots sitt ganska ringa antal, jämfört med andra 
grupper i Bosnien, har judarna bidragit mycket till den bild av Bosnien 
som ofta framhålles som multikulturell och tolerant. Sarajevos 
Haggadah, som härstammar från 1300-talets Barcelona i Spanien är bara 
ett av de historiska dokument som judarna i Bosnien lämnat under de 
senaste seklen.60  

                                                      
58 Gavran 1990:26ff.  
59 Resic 2006: 221. 
60 Malcolm 1994:112. En presentation av Sarajevos Haggadah se på 

http://www.haggadah.ba och http://www.sdjewishjournal.com/stories/apr06_4.html 
(Utskrift 2010-04-06). 



44 

Muslimer och islam 

Muslimer utövade under osmanerna islam efter de regler och lagar som 
gällde i hela Osmanska riket. Under den osmanska perioden hade det 
religiösa livet styrts från huvudstaden Istanbul. Den högste religiöse 
ledaren i landet var sultanen, som påbjöd och genomförde regler och 
bestämmelser via ämbetet Šejhul-islam. Ordningen i det religiösa livet 
gällde alla och på det sättet kunde sultanen styra och förhindra eventuella 
avvikelser som kunde leda till uppror och oroligheter i landet. Olika 
grupper, inte minst sådana med sufiska attribut, blev föremål för statlig 
kontroll, förföljelser och utplåning med hjälp av legala medel och 
institutioner. 

Bosniaker har sedan 1878 varit uppdelade på olika länder. Efter 
Berlinkongressen fick Österrike-Ungern styra över Bosnien och 
muslimerna blev plötsligt undersåtar i ett icke-muslimskt land. Efter den 
första chocken bestämde de flesta framstående bosniaker, både de rika 
och ulema, att stanna i landet och inte flytta till Turkiet. En del av 
befolkningen, både från Bosnien och senare från de nybildade staterna på 
Balkan, flyttade till Turkiet och denna process fortsatte ända fram till det 
senaste kriget i Bosnien.  

Islamiska samfundet i Bosnien är ett följd av den österrikisk-
ungerska ockupationen och strävan från både muslimerna och den nya 
staten att reglera kommande relationer och rättigheter, samt att bilda egna 
institutioner. Inom Islamiska samfundet valdes också reisul-ulema, ett 
islamiskt överhuvud som styrde de ulema, imamer, lärare och andra 
anställda inom samfundet, samt svarade för de religiösa frågorna för de 
troende.61 Under mer än hundra år bevarade reisul-ulema-institutionen 
både namn och funktion. Även under den jugoslaviska tiden var reisul-
ulema vald för att representera alla muslimer i landet (bosniaker, albaner, 
turkar). Från självständighetens Bosnien valdes reisul-ulema igen som 
representant enbart för muslimerna i Bosnien, men enligt den nya 
författningen i Islamiska samfundet är reisul-ulema även ansvarig för 
bosniakerna utanför Bosnien.  

                                                      
61 Magnusson 1994:343, 1996:277. En bra översikt om Islamiska samfundet till 1970-talet 

ger Traljić 1977:145ff (till 1945) och Šukrić 1977:153ff (från 1945). Se också 
Lockwood 1984:172. 



45 

Efter Andra världskriget avskaffade den nya regimen islamiska 
skolor och började noga kontrollera Islamiska samfundet. Gazi 
Husrevbegs medresa öppnades dock på nytt, men det dröjde till 1977 
innan muslimerna åter fick en teologisk fakultet i Sarajevo. Idag har 
Islamiska samfundet tre fakulteter och åtta gymnasiekolor (medresa) för 
teologisk utbildning och imamutbildning i landet.62 Andra skolor och 
högskolor för bosnisktalande öppnades också utanför Bosnien, i Sandžak, 
Kroatien och Montenegro.  

Islamiska samfundet och muslimerna i stort har påverkats av andra 
strömningar inom islam än den i Bosnien rådande hanefitiska rättskolan, 
särskilt under kriget och med stora behov för hjälpsändningar mellan åren 
1992 och 1995. Många moskéer byggdes efter kriget med hjälp utifrån, 
av olika islamiska organisationer som också investerade i många andra 
projekt, både i Islamiska samfundet och i samhället. Islamiska samfundet 
med reisul-ulema Mustafa Cerić försökte hålla en mellanposition och 
bevara den islam som traditionellt utövats i landet under flera sekel. Men 
dessa relationer och inblandningar har inte varit helt oproblematiska. Av 
t.ex. Bringa (2001 och 1995) beskrivs bosniska muslimer som moderata, 
sekulariserade och Europa-orienterade i kontrast till mer extrema 
muslimska grupper.63  

Rent organisatoriskt är Islamiska samfundet uppdelat i muftidistrikt 
(sammanlagt nio i landet) medan bosniaker utanför landet har bildat egna 
s.k. mešihat (islamiska råd). Antalet moskéer i landet är nära 2000. Av de 
under det senaste kriget förstörda 600 moskéerna och sufiska konvent 
(sing. tekija, pl. tekije) under kriget har muslimerna själva återuppbyggt 
många, men också byggt ett antal helt nya, särskilt i de stadsdelar där det 
inte tidigare fanns några. Förutom konfessionell religionsutbildning, som 
finns som tillval i de flesta skolorna i Bosnien, har muslimerna bevarat 
traditionell islamisk undervisning i moskéerna eller i skolorna byggda i 
anslutning till moskéerna (mekteb-undervisning). Det Islamiska 
samfundet och reisul-ulema är också enligt författningen ansvariga för 
verksamheten inom de sufiska konvent som tillhör samfundet. 

                                                      
62 Se Rijasets hemsida: www.rijaset.ba. Antal skolor har varierat under tiden. De två 

fakulteterna i Zenica och Bihać var från början tvååriga högskolor för religionslärare 
i allmänna skolor men har reformerats till fyraåriga och profilerats med vissa andra 
program.  

63 Bringa 2002:24; Bringa 1995:7. 



46 

Sufism och ordnar 

Det första kända dokument om tarikat i Bosnien är vakufnama 
(stiftelseurkunden), utfärdad av Isa-beg Ishaković 1462 som grundade 
Sarajevo och den första mevlevi-tekija (zavija) vid Sarajevos infart.64 En 
annan vakufnama av Gazi Husrev-beg, som denne undertecknade i 
Sarajevo 1531 innehöll också en gemensam åminnelse av Guds namn 
(tesbih, medžlisi-zikr) som bekräftar tarikats plats inom de officiella 
institutionerna i Islamiska samfundet, ”som en integrerad del”.65 Antalet 
tekija under osmanerna var stort medan antalet hanikah (större sufiska 
konvent) var tre i hela Bosnien.66  

Sufismens ställning i Bosnien under osmanerna var juridiskt samma 
som i övriga delar av riket. Bosniska sufier producerade litteratur, ofta på 
de tre orientaliska språken (arabiska, turkiska och persiska) men ett fåtal 
skrev på bosniska.67 Abdurrahman Sirri (1785-1846/47) författade en 
samling poesi, Abdulvehhab Ilhami (1773-1821) blev känd för sin poesi 
på bosniska, men ännu mer som en skarp kritiker av maktutövningen, 
något som kostade honom livet. Hasan Kaimi (d. 1691) blev deporterad 
från Sarajevo efter ett folkuppror i Sarajevo där han stod på folkets sida. 
En annan sufigestalt från Bosnien var schejk Hamza, vars lära enligt 
anklagelserna och domslutet stred mot den officiella tolkningen av islam. 
Hans anhängare hamzevije bildade en religiös rörelse som ofta beskrivs 
som en sufigren nära bajrami-melami-sufismen.68 Organisatoriskt har 
dock sufismens institutioner, konvent och utbildningslokaler följt 
regelverk och tradition från Istanbul.  

Redan vid början av det österrikisk-ungerska styret i Bosnien 1882 
blev den första reisul-ulema befogad att utse också sufi-schejker och att ta 

                                                      
64 Popovic 1997:28,29; Hadžibajrić 1990:17; även Isa-begova zavija 2000:3. Tekija revs 

ner 1957. Under de senaste åren bildades en förening för återuppbyggnad av mevlevi 
tekija på Bendbaša-platsen i Sarajevo. 

65 Hadžibajrić 1990:17. 
66 Gaši 1985:20-26. Det hävdas i den kända (och samtidigt en av de få källorna 

överhuvudtaget) Evlija Čelebi-reseskildringen från 1600-talet att antalet tekija i 
Sarajevo var 47 när han besökte staden.  

67 Šabanović 1973. Det är det mest omfattande biografiska verk över författare med 
bosnisk härkomst som skrivits på orientaliska språk och Šabanović har i sin bok 
registrerat 239 namn. Många av dem var sufier.  

68 Ćehajić 1986:69ff; Hadžijahić 1977:91ff. 



47 

hand om tarikat-frågor och tekija som etablerade institutioner. Under 
kungariket Jugoslavien började det Islamiska samfundet ordna 
regleringen och lagstiftningen som skulle omfatta även tekija och sufi-
verksamhet i Bosnien och i hela Jugoslavien. Antalet tekija minskades 
med tiden. Föreskrifterna som godtogs av Islamiska samfundet 1931 
skulle särskilt reglera följande: 1. Vem som kunde vara schejk; 2. Att 
tekija-egendom är samfundets egendom; 3. Vilka tarikat som kan 
accepteras; 4. Att fastställa vilka kvalifikationer schejker skulle ha, och 5. 
Att varje tekija skulle få i uppdrag att ansvara för skolning och mission. 

I samma dokument har antalet tekija redovisats, sexton i hela 
Bosnien, med kortare historiska uppgifter och information om byggnader, 
egendom tillhörande tarikat, samt eventuella schejker. Under 
mellankrigstiden existerade sju tekija i Sarajevo, två vardera i Mostar- 
och Fojnicadistrikten och en tekija i vardera Travnik, Visoko, Foča, 
Srebrenica och Bijeljina. Hadžibajrić lägger till två tekija i listan, som 
man glömde lägga in i materialet, båda i Sarajevo. Före Andra 
världskriget fanns det sammanlagt nio aktiva tekija i Sarajevo och nio 
utanför huvudstaden. 

Enligt listan och senare händelseutvecklingen har sex tekija i 
Sarajevo samt tekija i Mostar raserats eller rivits. Av de övriga var 
sammanlagt fem tekija aktiva: två i Sarajevo och de tre sista i Visoko, 
Vukeljići och Oglavak. Den första mevlevi-tekijan i Sarajevo som 
grundades 1462 revs 1957.69 Sufiverksamhet i tekija förbjöds den 12 
mars 1952 genom ett beslut av Islamiska samfundet. Utvecklingen i 
samhället drabbade inte bara sufier och tekija. Hela utvecklingen inom 
Islamiska samfundet efter Andra världskriget förändrades kraftigt. När 
det gäller tekijaverksamheten handlade det snarare om ett avbrott under 
ett visst antal år tills de politiska och sociala omständigheterna 
förändrades mot större frihet som följd.  

Under 1970-talet, i samband med de nyexaminerade studenternas 
hemkomst från arabiska lärosäten, främst i Kairo och Bagdad, skedde en 
attitydförändring och de unga resonerade annorlunda än vad som var 
gängse inom Islamiska samfundet.70 Under 1979 publicerade tidskriften 

                                                      
69 Isa-begova zavija 2000:3; Ćehajić 1986:28; Hadžibajrić 1979:273. 
70 Magnusson 1996:289–291. 



48 

Glasnik ett temanummer om sufismen, tesavvuf.71 Redan av flera 
artiklarnas titlar kan en läsare urskilja en tendens att betrakta sufism som 
något suspekt, som en skum, tvivelaktig och nästan förbjuden 
verksamhet. Några av artiklarnas titlar var: ”Tesavvufs pseudolära i 
Kosovo”, ”Vissa negativa företeelser hos tesavvuf-anhängare”, ”Den rätta 
vägen och vilseledningen genom tesavvuf”.  

Det är viktigt att påpeka att sufierna aldrig upphörde med sin 
verksamhet, varken i Sarajevo eller utanför Sarajevo. Sead Halilagić, 
Hadžibajrićs ställföreträdare (vekil) berättade för mig att de aldrig slutade 
utöva kaderi-zikr-samlingar i Sarajevo.72 Sufier brukade samlas på olika 
ställen, mer eller mindre privat och vid olika tillfällen. Detta gällde också 
andra dervischordnar. En annan typ av sufiverksamhet påminner oss om 
sufismens närvaro i Bosnien. Muslimer brukade sjunga och recitera vissa 
sufiska hymner och religiös poesi (bos. ilahije) vid mevlud och tevhid-
samlingar.73  

Goda förbindelser inom Jugoslavien och utvecklingen av dessa har 
bidragit till tätare besök i Kosovo och Makedonien, särskilt till staden 
Ohrid där halveti tekija verkade obestört. Även resor till länderna utanför 
Jugoslavien, Syrien, Turkiet och Jerusalem, hade stort betydelse för 
tarikat i Bosnien, eftersom schejker i dessa länder och städer visade ett 
ökat intresse för tarikat i Bosnien vilket hade positiva resultat. Att det 
fanns stängda tekija i Bosnien och öppna i Kosovo och Makedonien, var 
mycket svårt att förklara. Schejker från Kosovo och Makedonien besökte 
å andra sidan Bosnien och spred sufi-budskapet. 

Fejzullah Hadžibajrić är en central gestalt för återetablerandet av 
sufismen i Bosnien och var själv sufischejk.74 Han har i sitt referat 

                                                      
71 Glasnik VIS-a 1979/3:215. Glasnik var Islamiska samfundets officiella tidskrift i 

Jugoslavien, och är så fortfarande i Bosnien-Hercegovina. 
72 En längre intervju med Sead Halilagić i kaderi Hadži-Sinan tekija i Sarajevo under 

sommaren 2000. Se även Halilagić 1990:72-74. 
73 Mevlud brukade man fira vid Profetens födelse (12 rebiul-evvel) men också vid andra 

tillfällen. Tevhid betecknar religiösa samlingar för att utföra gudstjänst och be för de 
döda med ett innehåll av Koranläsning, zikr, salavat och slutligen med en gemensam 
bön (bos. dova) i det bosniska bruket av islam. Se Algar 1971:186–187. 

74 Fejzullah Hadžibajrić (1913-1990) var en av kända sufiförfattare och sufischejker under 
1900-talet i dåvarande Jugoslavien. Han försökte uttolka sufism som en del av islam 
och en del av samfundet och genom sina texter och översättningar gav han sina egna 
tolkningar och definitioner. Han var också en välkänd teolog och pedagog. Hans bok 



49 

Djelatnost Tarikatskog centra u Sarajevu (Verksamheten i Tarikat-centret 
i Sarajevo)75 framhållit förbindelsen med Kosovo-sufier och relationen 
med den muslimska världen. År 1977 registrerades 41 platser där 
sufiverksamhet utövades i Bosnien, som då blev tarikatenheter, som 
bildade Tarikatcenter, med schejk Hadžibajrić som koordinator. Man har 
skrivit och godtagit Allmänna förordningar om tarikat och tekije, 
sammanlagt 18 punkter som beskriver vad tarikat, tekija, zikr är, syfte 
och metod samt innehåll och uppgifter, vem som är schejk, vekil och 
rehber, muhibb, murid och muršid samt grundläggande kunskap som 
varje tarikat-anhängare bör kunna utantill. Man beskrev också yttre sufi-
element, rättigheter och skyldigheter, om möjligheter för sufi-
ställföreträdare att vara medlem i Ilmijja-föreningen.76 Tarikat-centret 
bildade ett Tarikat-centersråd, bestående av 15 medlemmar. Vid ett möte 
i januari 1981 bildade man också Nakšibendi-kommitté med uppgift att 
utfärda regler för nakšibendi tarikat (usul) och att behandla övriga frågor 
om det största tarikat i Bosnien. Antalet nakšibendi-enheter ökade till 38 
och det betydde att nakšibendi blev en ledande form av sufismen i 
Bosnien, jämfört speciellt med uppgifter och dokument från den turkiska 
perioden.77  

I mars 1989 fattade den Högsta konciliet (representantförsamlingen) 
i Jugoslavien (Vrhovni sabor) några viktiga beslut vid sitt möte i Belgrad 
som ledde till legalisering av sufiverksamheten i landet inom samfundet.  

I samband med Bosniens självständighet har sufismen behållit 
ungefär samma juridiska status inom Islamiska samfundet. Det som är en 
klar förändring i den nya staten är att sufismen under och efter kriget i 
Bosnien (1992-1995) åtnjuter flera former och grupper för utövning, 
mycket mera plats i ett samhälle i förändring och en mer självständig och 
friare verksamhet gentemot Islamiska samfundet och det officiella islam 

                                                                                                                        
om islams grunder, Ilmihal, var den första efter Andra världskriget som publicerades 
i Jugoslavien (1964 och senare). Denna bok har översatts och publicerats på svenska 
(Hadžibajrić 2001. Ilmihal. Praktisk islam. Bosnien-Hercegovinas Islamiska 
Riksförbund, Malmö). Se också Gaši 2001:52 och Samir Beglerovićs 
magisteruppsats om Hadžibajrić från 2004 samt Beglerović 2004:10.  

75 Referaten publicerades flera gånger som i årsskriften Šebi Arus 1990 s. 17-32. 
76 Ilmija-föreningen (bos. Udruženje ilmijje) är en förening för ulema, imamer och andra 

religiösutbildade som är verksamma inom Islamiska samfundet. 
77 Hadžibajrić 1990:17-32. 



50 

som samfundet står för. I detta sammanhang har också melamisufier som 
en liten grupp bland sufierna utvecklats och blivit mer synliga.78  

Hodža och derviš. Konkurrens eller komplement? 

Spänningen mellan sufier och representanter för officiell islam har funnits 
länge och inte bara i Bosnien. Emellertid har sufiaktiviteterna i Bosnien 
minskat sedan tiden för Osmanska rikets upphörande. En av orsakerna till 
minskningen och den ändrade bilden av sufism är en del av ulemas 
inställning till sufismen och kanske ännu mer deras kritik mot den 
folkliga formen av sufiverksamheten i landet. Det kunde också vara 
förödande för sufier att makten inom samfundet togs av ulema med lägre 
allmän islamisk utbildning, som blev följden av det statliga styret över 
det religiösa livet. Därför var det viktigt för sufismens utveckling att ett 
antal sufischejker även var framstående bland ulema i Bosnien. Detta 
garanterade sufismens legala ställning i Islamiska samfundet, trots att en 
stor majoritet av ulema inte ville ha något med den sufiska vägen att göra.  

Under mellankrigstiden, när Bosnien var en del av kungariket 
Jugoslavien, var sufismen på väg att etablera sig inom Islamiska 
samfundet och dess verksamhet reglerades ytterligare. Med Andra 
världskriget och kommunismens styre i Jugoslavien avbröts emellertid 
denna process. Samtidigt visar utvecklingen under samma period (ca 
1920-1940) på ett allmänt intresse för litterära former av sufismen, något 
som Hadžibajrić betecknar som tekija-litteraturen. Mehmed Handžić, som 
var en framstående teolog och ortodox i islamtolkningen, initierade 
föreläsningar i Mesnevija av Dželaluddin Rumi och översatte själv 
inledningen i Mesnevi. Reisul-ulema Džemaluddin Čaušević höll 
föreläsningar i Mesnevi och efter honom Mujaga Merhemić, en lärd och 
utbildad adelsman från Sarajevo. Alla dessa personligheter tillhörde inte 
sufismen formellt, men accepterade den höglitterära formen av sufismen, 
utan praktiska förpliktelser i tarikat.79 

Abdurahman Adil Čokić erbjöd på 1940-talet en sufiorienterad 
tolkning där han kopplar sufismen till fikh, den islamiska jurisprudensen. 

                                                      
78 I årsskriften Šebi Arus vol. 24/25 från år 2006 står det också att utgivaren av årsskriften 

är Udruženje derviških redova BiH Tarikatski centar (Dervischordnarnas förening i 
Bosnien och Hercegovina, Tarikatcenter Sarajevo). 

79 Hadžibajrić 1990:17ff; Gaši 2001:61ff. 



51 

Att tesavvuf är en del av den islamiska jurisprudensen tolkas genom att 
fikh indelas i tre avdelningar: jurisprudensen om trosfrågor, 
jurisprudensen om gott beteende och moral, och jurisprudensen som 
reglerar affärssfären. Vidare indelar Čokić jurisprudensen i två nivåer, en 
lägre som är lätt och begriplig för de flesta – den lilla fikhen (fikhi-zahir, 
den tydliga fikhen) - och en högre som är dold för många men samtidigt 
är den kärna och essens av šeriat, den gudomliga lagen – den stora fikhen 
(fikhi-batin, den dolda fikhen).80 Den lilla fikhen är en förutsättning för 
den stora fikhen och Čokić utgår från själva ordet fikh som härstammar 
från faqahatun som betyder bl.a. skarpsinnighet, gnosis och förståelse. 
Således har alla islamiska regler, plikter och ritualer en inre betydelse och 
innebörd. Människan är skapad att söka Gud, sin Skapare och meningen 
med hela jurisprudensen är att underlätta det ändamålet.81  

Fejzullah Hadžibajrić förnekar inte inflytande från andra religiösa 
grupper som muslimerna mött under sufismens utveckling och ser inte 
detta som något stort problem för sufismens islamiska identitet. Det ena 
utesluter inte det andra. Det anses att islam, kristendomen och 
judendomen har samma monoteistiska rötter från profeten Abraham 
(Ibrahim) och det hävdas på samma sätt att sufismen har rötter och 
mönster gemensamma med vissa grupper och gestalter inom kristen eller 
judisk mystik.82 

Hadžibajrić menar att sufismen är filosofins etik, ett sätt att betrakta 
tron och livet genom Guds kärlek som skapade världen, en utveckling av 
kunskap och en förstärkning av övertygelsen om att Gud existerar och att 
hela naturen (skapelsen) vittnar därom. Tarikat är en metod och en skola 
inom tesavvuf, som någon sufimästare grundat, utvecklat och etablerat. 
Tarikat har en plan och ett program samt ett regelverk. Tekija är sufiernas 
hus (konvent) där man samlas för Gudsdyrkan (bön, Gudserinran – zikr), 
undervisning och uppfostran, samt ett ställe som vid behov erbjuder även 
övernattning. Förutom namnet tekija används också flera olika namn för 
dervischernas hus, som zavija, asitane, hanikah och dergjah. Ibland 

                                                      
80 Om zahir-batin betydelsen i sufism se mera i Poonawala 2002:389. 
81 Čokić 1936:5. Čokić hänvisar i frågan samband med vers 122 i den nionde suran samt 

till hadis-traditionen. Om fikh se mera Goldziher - Schacht 1965:886. 
82 Philosophia perennis är en religionfilosofisk riktning som tolkas av t.ex. Seyyed 

Hossein Nasr och flera andra nära honom. Se mera Stenberg 1996:97-148. 



52 

tolkas de olika benämningarna som synonymer men ibland uppfattas de 
som olika typer av sufiska institutioner med olika uppgift och storlek.83 

Hadžibajrić föreslår här en normativ sufism med regelverk och 
bestämda föreskrifter och fördelning av ansvar inom de sufiska 
organisationerna, men också mellan de sufiska institutionerna, deras 
ledare och Islamiska samfundet som enligt honom skulle ta sin del av 
ansvaret. Vi kan emellertid bevittna en mer folklig form av sufismens 
utövning i Bosnien, som mindre bryr sig om regler eller medlemskap, 
men som följer mönster liknande dem som vi kan möta i andra länder.  

De politiska och geografiska förändringarna på Balkan från 1900-
talets början (och i den övriga islamiska världen) ledde till att de flesta 
studerade islamisk teologi i Kairo i stället för i Istanbul. När nya ulema 
strömmade till Bosnien kom de också med nya tolkningar. En tydlig 
förändring skedde också med de nya lärdas relation till sufismen. Dessa 
försökte tolka sufismen inom ramen för en strängare islamisk ortodoxi. 
Enligt dessa tolkningar är sufismen accepterad som en individuell väg 
mot Gud, men själva praxis inom tarikat, relationen mellan ledare och 
elever i tarikat, besök vid de dödas gravar, vissa yttre symboler och 
handlingar kritiseras skarpt, ibland som avvikelser från den ”rätta vägen”. 

Jag har redan angett kortfattat hur förändringarna i det bosniska 
samhället även förändrade sufismens ställning i så måtto att ulema idag 
inte har samma position som ulema förut. Antalet sufi-sympatisörer har 
ökat i och med den ökade friheten och möjligheterna att resa från och till 
Bosnien. I samband med nya relationer och möjligheter i det moderna 
samhället, statt i ständig förändring, har sufierna och andra intresserade 
börjat läsa och översätta verk om sufismen på arabiska, engelska, turkiska 
och andra språk. Det handlar om den klassiska sufiska litteraturen men 
också litteraturen från mer samtida författare, såväl sufiska som icke-
sufiska. Vissa sufiska grupper har egen produktion av material och texter, 
medan andra texter som utkommer på bosniska snarast är ett resultat av 
egna initiativ med olika motiv och förutsättningar.84  

                                                      
83 Hadžibajrić 1981:146;  Gaši 2001:61. 
84 Abdulkadir Isa, Abdulhalim Mahmud, Sayyid Hussein Nasr är några av namnen som 

förekommer i form av bosniska översättningar och tolkningar. Flera 
nakšibendigrupper har egna publikationer men även andra sufiska grupper och 
organisationer. Halidi-grenen publicerar tidskriften Samarkand på bosniska och 
översättningar av sufiska texter och böcker från turkiska. Många klassiska sufiska 



53 

Krig och migrationer har bidragit till att flera bosniaker hittade 
andra sufiska vägar än sådana som redan fanns i Bosnien. Både i landet 
och de länderna bosniakerna hamnade i pga. migrationen skapas nya 
sufiska grupper och många ansluter sig till redan existerade grupper som 
är ofta etniskt blandade. Samma mönster möter vi i Sverige och andra 
länder i Västeuropa.85 

                                                                                                                        
(och litterära) verk översatts från arabiska, persiska och engelska och publicerats på 
bosniska efter 1990-talet. 

85 Se Raudvere 2009:49; Raudvere and Gasi 2009:162ff. 



54 



55 

Från Nishapur till Čelić. Melamiers väg till 
Bosnien 

Under historiens gång har muslimer haft möjligheter att resa, flytta och 
utbyta kunskaper och religiösa erfarenheter. Idéer har spritts på många 
och ibland underliga sätt.86 Trots att melamisufismen och själva dess idé 
ursprungligen kommer från Iran, har samma tankar funnits på andra 
platser och i andra länder, som jag nedan kommer att presentera. 
Melamiläran finner man också hos Ibn Arebi. Den kommer således även 
från den västligaste delen av dåvarande islamiska världen – från Spanien. 
Genom Osmanska riket har melamier kommit till Balkan och Bosnien. 

Ordet och dess betydelse 

Den bosniska termen melamija (pl. melamije) och den turkiska 
motsvarigheten melâmî (pl. melâmîler), melamier eller melami, melameti, 
och liknande beteckningar kommer från det arabiska verbet lâma som 
betyder att ”klandra” eller ”förebrå” och dess användning (klandret, 
självrannsakan), att göra lawm. Det kan beteckna ett tillstånd, andligt 
eller filosofiskt, som självrannsakan och förringande av sig själv, eller av 
jaget (egot), eller som förnedrande av sig och egna goda gärningar och 
kan ta sig sådana uttryck att man låter sig klandras av andra.87 

Ordet lawwâma omnämns också i Koranen i sura 75, al-Qiyâmah 
(Uppståndelsen), andra versen: ”Och jag svär vid samvetets röst” 88 i 
Zetterstéens översättning, och i Bernströms: ”Jag kallar till vittne den 
anklagande [rösten] i människans [inre]!”89 Översättarna väljer orden 

                                                      
86 Se t.ex. Nordberg 1993:323ff. 
87 Olsson 2001:245; Gonta 1998:8; Wehr 1980:884. 
88 Koranen, 2003:443.  
89 Bernström ger en vidare tolkning när han skriver: ”’den anklagande själen’– dvs. 

människans undermedvetna insikt om att begå fel och brista i utförandet av sina 
uppgifter – det som vi brukar kalla samvetet.” 



56 

samvete och den anklagande [rösten] för att tolka eller beskriva det 
arabiska uttrycket lawwâma eller nafs al-lawwâma.90 

Tre perioder 

Melamitraditionen uppstår alltså kring principen om den klandrande eller 
självkritiska själen och dess grundande tillskrivs Hamdûn Kassâr (d. 885) 
från staden Nîshâpûr i Khorâsân som ligger i dagens Iran. Gölpinarli 
indelar melamiernas historia i tre perioder, vågor eller faser: melâmiyye-
kassâriyye (i slutet av 800-talet), melâmiyye-bayrâmiyye (eller Bayrâmî 
Melâmîliği, i början av 1400-talet) och melâmiyye-nûriyye (i slutet av 
1800-talet).91 Förutom själva melami-litteraturen har vi ganska få 
uppgifter om kassari-grenen. De tidigaste källorna som omnämner 
melami-traditionen är från senare delen av 900-talet och tillskrivs al-
Sulamis (d. 1021) Risalat al-malâmatiyya och Tabaqât as-sûfiyya.92 
Idémässigt finner vi melamitraditionen i många andra tidiga sufiska verk 
och gestalter som hos Qushayri, Hujwiri, Sha´râni och Ibn ´Arabi. Det 
bevisar att melamiidealen var levande och kända bland lärda sufier och 
encyklopedister, även om referenserna inte är så många.93  

Under kassari-perioden hade melamier spridit sig i Khorasan och 
Turkmenistan och viktiga centra var då Nishapur, Herat och Kabul. 
Senare spreds melamier till Irak och Syrien.94 De första kassâri 
melamierna utgör, enligt Gölpinarl, den första vågen av melâmisufismen. 

                                                      
90 Inom tarikats metod och den sufiska traditionen existerar också kunskap om sju själar 

och deras positioner eller stadier (mekam) och nefsi-levvame betecknar den andra 
positionen. Jag ska återkomma närmare till den i ett av de kommande kapitlen.  

91 Gölpinarli 1992:3, 33, 231 (nytryck av originalutgåva). Redan 1931 publicerade 
Gölpinarli sin bok Melamilik ve melamiler, en klassiker som fortfarande är en av de 
bästa och mest omfattande när det gäller melamiernas historia och deras litteratur 
fram till 1930-talet. Gölpinarli skriver också om melamischejker och traderingen 
inom denna sufiska gren. 

92 al-Sulamî 2003:87.  
93 Schimmel 2000:86, 87; Gonta 1998:8; Laoust 1989:115; Beglerović 2004 

(http://www.znaci.com/osnovi_vjerovanja/tesavvuf/art391_0.html) 
94 Beglerović 2004 (http://www.znaci.com/osnovi_vjerovanja/tesavvuf/art391_0.html 

utskrift 2009-12-09).). 



57 

Melami tolkas dels som motreaktion på eller katalys95 av rådande 
sufipraxis (tarikat- eller tekija-sufismen) och dels som ett behov att skapa 
en uppriktig relation till Gud, som innebär att dölja sig och sin fromhet 
för andra människor och aktivt kämpa mot den lägre själen – nefs. Som 
en attityd hos vissa människor och grupper är melamet en äldre 
företeelse. Att dölja sig och dölja sin fromhet, medan man utåt visar 
klandervärda sidor eller en frivol mask, fanns också i den syrisk-kristna 
sitûtâ traditionen.96 Enligt flera sufiska uppslagsverk och ordböcker 
beskrivs melami och melamier som utbrytargrupper från andra 
sufigrupper och enskilda melamier beskrivs som sådana som gör 
någonting som strider mot regler och på så sätt utesluter sig från gruppen 
eller att gruppen utesluter den avvikande medlemmen.97 

Ibn Arabi och ”de sanna sufierna” 

Melamier kan också indelas i tre grupper som inte nödvändigtvis behöver 
existera i en kronologisk ordning: 1) Melamet som tanketradition, 2) 
melamet som formell orden (med tekija och rituella konsekvenser), 3) 
melamet som mer informell gemenskap (utan tekija). Rent geografiskt 
och i sin historiska utveckling har melamiernas centra och verksamhet 
flyttats från öst (Iran, Afganistan), via Mellanöstern (Syrien, Egypten och 
Turkiet) till Balkan och Europa. Muhjuddin Ibn Arebi, en av de mest 
kända sufiska gestalterna genom historien och en av de mest produktiva 
under sitt liv, föddes i det muslimska Spanien (Andalusien). Han är en av 
de bärande auktoriteterna för melamierna som betraktar honom själv som 
melami. Redan på 1200-talet skriver han också i sina texter om melamier 
som de sanna sufierna.98 

Ibn Arabi beskriver melamet snarare som en religiös hållning än 
som en organiserad sufiorden. För melamiforskare är detta inte helt 
oproblematiskt. I den litteratur som behandlar sufismen i allmänhet och 
melamet i synnerhet strävar dessa författare efter en systematiserad bild 
av sufiordnar, där melamisufismen inte åtnjuter samma utrymme som de 

                                                      
95 Gölpınarlı 1992:V; Olsson 2001:245–247. Olsson (2001) översätter det turkiska ordet 

aksülamel som katalys. Ordet används av Gölpınarlı i den ovannämnda boken. 
96 Gonta 1998:8; De Jong 1991:223. Se också Goldziher 1981:150. 
97 Uludağ 2001:239; Arı 1991:124; Hadžibajrić 1988:29. 
98 Chittick 1989:314. 



58 

flesta andra ordnarna. I grund och botten ser man hos melamierna försök 
att undvika formella beteckningar och att understryka en strävan mot en 
verklighet där yttre former och uttryck bara utgör hinder på vägen mot 
Gud. För att särskilja sig från andra sufier som tillhör tarikat, använder 
ibland melamier ordet meslek i stället för tarikat. Därigenom markeras en 
subtil skillnad som dock är av betydelse för den enskilde sufin.99  

Bayramiperioden   

Om vi följer Gölpinarli-modellen om melamihistorien skulle den andra 
vågen eller perioden ”flyttas” västerut till Anatolien, och knytas till Haci 
Bayram Veli (d. 1430), en förgrundsgestalt bland sufier. Den andra 
melamivågen berättar en ”kultgrundningslegend” som beskriver en 
särskilt hållning bland melamierna. Enligt berättelsen hade Haci Bayram 
två efterträdare, Ak Şemsuddin och Ömer Sikkini. Den första tillhörde 
ulema-kretsen men den andra var mera outbildad i formell mening. 
Ömers yrke som knivsmed (ar. sikkini eller turk. biçakçi) placerar honom 
inte i bland de högre utbildade sufierna och Ak Şemsuddin fick fortsätta 
som efterträdare. Men denne Ömer vägrade avlägga den vanliga eden 
(beyat) varmed alla andra erkände Şemsuddin som överordnad. I stället 
brukade Ömer sitta vid sidan av, men grupptrycket ökade med tiden. Till 
sist blev Ömer tillsagd att antingen erkänna schejken eller lämna ifrån sig 
sin dervischmantel och -mössa. Han svarade församlingen att han skulle 
lämna dervischsymbolerna om alla kom hem till honom nästa dag. När 
alla kom såg de en eld i Ömers trädgård. Han gick in i elden klädd som 
dervisch och gick ut ur elden oskadd, utan manteln och mössan. 

Ömer Sikkini-legenden visar en klar melamilinje under utveckling: 
inga yttre kännetecken och antiauktoritär karaktär inom rörelsen. 
Bayramiyyaorden delades i två grenar: şemsiyye som följde linjen av Ak 
Şemsuddin, och bayramiyyei-melamiyye som följde Ömer Sikkinis linje. 
Under osmanerna fanns melamier bland de kända sufiska poeterna och 
schejkerna. Vissa historiker relaterar och skriver om melamier 
tillsammans med andra sufiska och även grupper som ibland betraktas 
som heretiska, exempelvis kalenderi och alevi.100 

                                                      
99 Uludağ 2001:239; Hadžibajrić 1988:29. 
100 Ocak 2004:733, 751; Algar 1999:9; Sviri 1993:584. 



59 

Många av berättelserna och uppgifterna om de tidiga melamierna är 
otydliga och osäkra. Försöken att framhäva deras heterodoxa karaktär kan 
ifrågasättas. Med tiden hade de ortodoxa sufisordnarna tagit över i 
samhället under osmanerna. Med den tredje perioden, melami-nuri, kan 
man säga att den tendensen blev ännu tydligare.101 

Nuriperioden och melamier på Balkan 

Den tredje perioden eller vågen av melamet, som uppstår under historiens 
gång, innebär en flyttning ännu längre västerut, från Anatolien och den 
bayrami-melami perioden till Balkan och melami-nuri tredje perioden av 
melamier. Etablerandet av den västliga och europeiska (Rumeli) 
melamiutvecklingen är knuten till Sayyid Muhammed Nûr al-Arabi 
(1813-1887/88), som ibland kallas el-Arebi på grund av sitt arabiska 
ursprung, eller också Misri för att han föddes i orten Mahallat al-kubra i 
Egypten, misr på arabiska och turkiska. Han levde och verkade i området 
som sträcker sig mellan dagens Makedonien, Kosovo och Istanbul.102 
Muhammed Nurs liv och verksamhet skildras i berättelser med 
legendariska inslag.103 Han blev skickad till ”Rûm”, den europeiska delen 
av Osmanska riket, för att sprida melamiläran, han lärde sig turkiska och 
författade senare skrifter både på turkiska och arabiska; han reste mycket 
och redan som ung drog han till sig både ulema och adel. Vissa kända 
namn bland de lärda, författare och välbeställda människor blev hans 
murider. Nur dog och blev begravd i dagens sydöstra Makedonien, nära 
orten Strumica.104 Melamier av denna period kallas efter honom som 
melamiyyei-nuriyye (se. fig. 4). 

Hasan Fehmi Kumanlıoğlu skriver i sin avhandling om Seyyid 
Muhammed Nûr att denne lämnade efter sig ett stort antal skrivna verk, 

                                                      
101 Gonta 1998:11. 
102 Zarcone 1996:482; Popovic 1998:182–205; Kumanlıoğlu 2001:24. 
103 En del sådana historier fick jag höra av min farfar Šaban Gaši (d. 1993) under många 

av våra samtal. Han kallade Muhammed Nur ”hazreti pîr”, ”Arap Hodža” eller 
”Hodža-efendi” och berättade historier som gav en bild av honom som en helig, lärd 
man, som snabbt lärde sig turkiska och hade många anhängare bland de lärda ulema 
och bland rika och betydande personer i samhället.  

104 Gölpınarlı anger dödsåren efter hidžra-kalendern.  



60 

19 på arabiska och 46 på turkiska.105 Många av dessa skrifter är korta, 
vilket tyder på att de troligen kom till efter Muhammed Nûrs 
föreläsningar. Några verk är större, däribland kommentarerna till Niyazi 
Misris poesisamling, Divân, och Bedruddin Semavis Varidât (Şerhi 
Varidat). Flera av hans verk är överförda till modern turkiska och 
publicerade i dagens Turkiet.106 Vissa korta traktater handlar om stadierna 
i människans kamp på vägen mot Gud. Bland dessa traktater är Risalei-
salihijja, som jag presenterar avhandlingen, den viktigaste texten. Den 
handlar om de sju stadierna (mekam) på den sufiska vägen. Många av 
hans handskrifter finns i olika bibliotek bl.a. i Süleymaniya i Istanbul och  

 

Fig. 4. Karta över melamicentra under 1900-talet på Balkan där 
Hajrullahs hemort Čelić syns som enda melamiplats i Bosnien, 
numrerad med 25 (Popovic 1998). 

                                                      
105 Kumanlıoğlu 2001:30. 
106 Gaši 1985:17; Gaši 1989:44; Gölpınarlı 1992 (1931):243. 



61 

Gazi Husrevbegs bibliotek i Sarajevo. Jag har även i min ägo en del 
handskrifter av de båda ovannämnda kommentarerna och ett antal kortare 
texter som troligen kom till Kosovo i slutet av 1800-talet eller i början av 
1900-talet. 

Muhammed Nur var en mycket engagerad sufiledare och hade ett 
ganska stort antal efterträdare (halifa) och efterföljare, vilket Gölpınarlı 
föredömligt redovisar i sin bok. Han anger också flera efterträdare i 
Kosovo, varav den linje som går genom schejkerna Sulejman Baba och 
Hasan Prizrenli kopplar Hajrullah Abdurahmanović till Sejjid 
Muhammed Nur. För mig blev det en överraskning att hitta även 
Hajrullahs namn i Gölpınarlıs bok som publicerades först 1931, och även 
sådana uppgifter som att Hajrullah då flyttade till Bosnien.107 

Flera av de kosovobaserade melamischejkerna var lärda och allmänt 
kända. Bland dem fanns flera författare och poeter som skrev på 
orientaliska språk men även på albanska. En del av den albanska sufiska 
litteraturen skrevs med arabiska bokstäver och utgör alltså en del av det 
som kallas alhamijado-litteraturen.108 Abdulmalik Hilmi författade en hel 
poesisamling på albanska och vissa av hans i grunden sufiska sånger 
sjungs idag av muslimska körer från hela f.d. Jugoslavien.109 Abdullah 
Hizr var en ung lärd teolog med en hög post inom Islamiska samfundet i 
det första Jugoslavien men också melamimästare.110  

Schejk Omer Lutfi Pačarizi från Prizren, melamimästare och lärd 
muslimsk teolog, var den mest produktive sufiske författaren i Kosovo 
under 1900-talet. Förutom ett stort antal verk som Omer Lutfi lämnade 
efter sig, var han politisk engagerad och agerade aktivt för det 
oppositionella kommunistiska partiet i dåvarande Serbien. Serberna 

                                                      
107 Gölpınarlı 1992 (1931):323; Öztürk 1995:114.  
108 Gaši 1990:17.  Alhamijado- eller aljamiado-litteraturen definieras som icke-arabisk 

litteratur skriven med arabiska bokstäver. Själva begreppet kommer från arabiskans 
al-´ajamî, icke-arabiskt, främling, och började användas i detta sammanhang när 
kvarvarande muslimer i Spanien författade sina texter på spanska med arabiska 
bokstäver. Se: Huković 1986:11–21; Nametak 1981:7. Lundaforskaren Fadilj 
Seljmani har presenterat en del annan albansk alhamijado litteratur vid islamologiska 
forskarseminarier. Den litteraturen har såväl sufisk som politisk betydelse för 
utvecklingen i Albanien och Kosovo.  

109 Gaši 1989:45–47; Abazibra 1990:20. En begränsad upplaga av hans poesisamling 
(Divan) på albanska trycktes 1989 i Kosovo. 

110 Hadžibajrić 2002:185. 



62 

styrde över Kosovo och muslimerna där. Socialistiska idéer med folkliga 
rättigheter var ett alternativ för minoriteter i dåvarande Jugoslavien och 
inte minst för muslimerna. Det låter underligt att en muslimk lärd med en 
klassisk utbildning inom islam från 1900-talet och dessutom en 
melamimästare skrev några sånger som hyllar och lovprisar 
kommunismen och veterligen var han ett undantag i sin tid.111 

Inom Ibn Arebi-sufismen skrev Omer Lutfi ett poem, Tahmis, där 
han lade tre egna verser till två av dem som Ibn Arebis kommentator 
Abdullah Bošnjak skrivit om Ibn Arebi och hans välkända verk Fusus al-
hikam.112  

Jag kan också minnas den muntliga berättelse om Omer Lutfi som 
hans uttolkare på bosniska, Fejzullah Hadžibajrić, återgav för mig på 
1980-talet. I sin artikel och översättning av Tahmis till bosniska ville han 
inte infoga den berättelsen i texten, men han var villig att berätta den för 
mig (och kanske vissa andra) för att den skulle föras vidare, enligt vad 
han sade till mig. Berättelsen beskriver Omer Lutfi som en andlig 
människa och skildrar ett mirakel som påstås ha inträffat i samband med 
hans död. Han var sjuk och fick besök av två av de främsta teologerna 
från Prizren. Teologerna var inte sufier, de tillhörde ulema och omfattade 
en ortodox och traditionell inställning i islamiska frågor. De kunde inte 
utan vidare acceptera sufismen, och Ibn Arebi-skolan var den mest 
omstridda. Men Omer Lutfi var ändå en av dem, en bland ulema, och det 
bidrog till att han respekterades. Vid hans dödsbädd fick dessa 
konservativa ulema skåda levande bilder av de heliga platserna i Mekka, 
och upplevelsen fick de genom denne melamischejk. Berättelsen skulle 
vara ett bevis för att Omer Lutfi var en människa i Guds närhet, en evlija 
eller ett helgon, men också att hans väg och sufiska ställning var rätt, 
vilket nu även dessa ”hårda” teologer fick erfara. 

Melamier i Bosnien 

Under osmanerna (mellan ca 1500 och 1800) fick melamiläran fäste i 
Bosnien. Ett stort antal sufiska författare från Bosnien skrev på arabiska, 
turkiska och persiska, men även på bosniska. Flera av dem skrev i den 

                                                      
111 Hadžibajrić 2002:138; Hafiz 1971:47, 1974:44. 
112 Hadžibajrić 1974:21, 1978:187. 



63 

Ibn Arebi-orienterade sufismen, som Lamekani, Ali Dede Bošnjak113, och 
den kanske mest kände är Abdullah Bošnjak (Bosnevi) som nämnts 
ovan.114 Sari Abdullah Bošnjak är främst känd som Mesnevi-tolkare 
(Šarihul-Mesnevi). Vissa av dagens melamier läser, sjunger och tolkar 
fortfarande de sufiska poeterna som skrev på bosniska under osmanerna.  

Hamzevi-rörelsen beskrivs ofta som melami-bajrami-orienterad. 
Den var verksam i nordöstra Bosnien kring staden Tuzla. Hela rörelsen 
och dess ledare, schejk Hamza Bali själv, blev dömd för kätteri och 
schejken, liksom många anhängare, blev avrättad 1573.115 Ungefär 
samtidigt verkade en annan Hamza öster om Tuzla i byn Konjević Polje 
där han hade sin tekija och verksamhet. Folket byggde ett turbe 
(mausoleum) över hans grav efter hans död.116 Vissa uppgifter talar om 
att sufisk verksamhet började där redan i slutet av 1400-talet, men bristen 
på källor kan också tyda på att det möjligen kunde handla om samma 
person, eller om en av folket historiskt skapad personlighet vid namn 
Hamza. Hamzevirörelsen var verkligen stor och omfattande och 
betraktades därmed som farlig. Jag vill i sammanhanget åter understryka 
att ett stort antal kända personer, poeter och lärda var medlemmar av 
melami-bajrami under osmanerna, eller hade kopplingar till 
melamisufismen. Samma sak gällde under melami-nuri perioden.  

Av utvecklingen av en parallell rörelse i staden Užice (dagens 
Serbien) under 1700- och 1800-talen kan flera iaktagelser göras. Många 
sufimästare och poeter var verksamma i staden, författade flera sufiska 
verk med Ibn Arebi-inriktning och blev förföljda av makthavarna. De 
beskrevs ofta som melamier.117 Under osmanerna var Užice visserligen 
en muslimsk kulturstad med hög rang, men också ett problem för 
osmanerna pga. uppror och missnöje bland folket och de lärda. Efter 1862 
blev staden tömd på muslimer, vilka flyttades till olika områden i 
samband med Serbiens expansion. Den muslimska befolkningen flyttades 
till nordöstra Bosnien, där sultanen byggde två nya orter för flyktingarna. 

                                                      
113 Kasumović 1981:99. 
114 Bošnjak är begravd i Konya i Turkiet nära andra kända sufiska författare och 

anhängare av Ibn Arebi-skolan. Se vidare Ćehajić 1986:190. 
115 Ćehajić 1986:199; Zarcone 1996:480. 
116 Hadžijahić 1961:193; 1977:91. 
117 Handžić 1999:336, 650 (1940:7). Senare ska jag visa en koppling mellan Hajrullah och 

Užice. 



64 

Sultanens syfte var att omplacera slaviska muslimer, men inom samma 
område, mot rikets norra gräns, medan Serbiens syfte var att bli av med 
muslimerna. Under de följande åren förstörde det nya Serbien nästan allt 
som påminde om muslimernas närvaro där.118  

Jag vill påpeka sambandet mellan de två områdena, nordöstra 
Bosnien och Užice, och det öde som förenade dem på olika nivåer, även i 
vad angår melamisufismen. Lokaliseringen av melamier visar vissa fasta 
områden (nordöstra Bosnien) och förflyttningen västerut är en tendens 
som varit rådande under hela historien: Nishapur (Iran – 800-talet) – 
Ankara (Anatolien 1400-talet) – Tuzla (Bosnien -1500-talet) – Skopje 
(Rumeli, Makedonien – 1800-talet) – Čelić (Tuzla-trakten, Bosnien 1900-
talet) – Västeuropa slutet av 1900-talet och början av 2000-talet. 

I det nutida Turkiet finns en tendens hos melamierna att bli som en 
orden som andra, genom bildandet av olika föreningar och upprättande av 
samlingscentra. Den tendensen har funnits också i Kosovo men har inte 
fortlevt någon längre tid. Jag kan tolka det som en intern strid mellan två 
olika koncept: att formalisera och avgränsa melamet utgör också ett 
angrepp på själva melamis natur. I den osynliga striden har hittills alltid 
det melamikoncept som inte accepterar det synliga, formalisering och 
institutionalisering, segrat.119  

Bandet med Kosovo 

Alexandre Popović har i en religionsgeografisk studie funnit 25 
melamitekija eller melamicentra på Balkan som var aktiva under 1900-
talet. Det enda i Bosnien var det i Čelić, som var centrum för den grupp 
som bildades kring Hajrullah Abdurahmanović.120 Många av dessa 
melamicentra existerar inte idag. Migration och förändringar i samhället 
medförde att flera andra melamicentra öppnades i Turkiet, men att vissa 
återetableras idag såväl i Bosnien och Kosovo som i Makedonien. 

                                                      
118 Handžić 1999:656 (1940:9). 
119 I Orahovac i Kosovo försökte melamier bilda egen tekija, eller använda en lokal, vilket 

till slut misslyckades. Å andra sidan sett kan vi förstå strävan även hos melamier vilja 
att samlas och organisera sig, vilket ju underlättar aktiviteter och ökningen av 
medlemmar.  

120 Popovic 1998:197, 205. Se fig. 4. 



65 

Bandet med Kosovo var viktigt. Bosnien hade under 1900-talet en 
stark samhörighet med Kosovo, och influenser inom sufismen kom 
därifrån, samtidigt som Bosnien till Kosovo ”exporterade” en mer 
ortodox islam. Hajrullah är inte något undantag. Det finns flera än han 
som initierades i Kosovo, eller som haft aktivt samarbete med olika 
sufiska grupper och schejker från Kosovo.121 Melami-nuri linjen fortsätter 
på det viset från Kosovobaserade melamier i Đakovica genom Hajrullah i 
Čelić. Med hans namn som det enda med förbindelse med Bosnien 
avslutar Gölpınarlı sin omfattande redogörelse för Muhammed Nurs 
efterträdare.122  

Melamisufismens anseende är ganska gott bland sufier men också 
bland många andra praktiserande muslimer i dagens Bosnien och andra 
områden. Jag har fått förvåningsvärt positiva muntliga uttalanden från 
flera högt uppsatta sufier och lärda i Bosnien och i Kosovo. I flera 
nypublicerade böcker och artiklar möter man samma positiva linje. Men 
melamisufismen betraktas på olika sätt i jämförelse med andra sufiordnar. 
Vissa betraktar melamisufismen som en bland de likvärdiga ordnarna, 
andra säger att melamet är en fortsättning efter tarikat, att en sufi kommer 
in till melamet efter tarikat. Seid Strik, nakšibendimästaren från Sarajevo, 
menade bl.a. att hamzevirörelsen eliminerades under turkarna av politiska 
skäl, trots att den också var ortodox beträffande dess relation till islam. 
Han påpekade samtidigt att han inte kunde så mycket om melamier, men 
att varje sufischejk från andra ordnar även kan vara melami och att 
melami egentligen är schejkernas tarikat, att en sufimästare kan vara både 
melami och tillhöra en annan tarikat.123  

                                                      
121 Uppgifterna är från en intervju som jag hade med Sead Halilagić, sekreteraren i 

Tarikatcentret i Sarajevo 2000 och senare. 
122 Gölpınarlı 1992 (1931):323. 
123 Jag hade samtal med bl.a. dr Ćazim Hadžimejlić, en nakšibendischejk och 

universitetslärare (juni 2007), Seid Strik, Sead Halilagić och Omer Nakičević. Jag 
hade också försökt spåra melamet i texter på bosniska samt på internet som gav 
liknande svar. 



66 



67 

Hajrullah Abdurahmanovićs liv och verk 

Jag har redan kortfattat redovisat vilka historiska och samhälleliga 
faktorer som påverkade människorna i Bosnien och på Balkan i slutet av 
1800-talet och under första hälften av 1900-talet. Stora politiska 
förändringar, stater som bildades, eller upphörde att existera, 
folkomflyttningar och migrationer, krig och folkmord, nya gränser och 
nya villkor på många nivåer – allt detta påverkade också enskilda 
personer kraftigt. Många muslimer emigrerade från sina hemländer och 
lämnade sina hemtrakter, ofta med förändringar i frågor om religiös 
identitet, nations- och språktillhörighet som följd.  

Ulema. Idealbild och verklighet 

De rättslärda inom islam (ulema sing. alim) hade utvecklat ett 
välorganiserat utbildningssystem i det Osmanska riket. Biografier över de 
välutbildade, som under osmanska tiden studerade och arbetade, ger dock 
en idealiserad bild av en alim. En alim hade en grundläggande utbildning 
från hemtrakten, och erhöll högre utbildning från en av de kända 
medresaskolorna i huvudstaden Istanbul. En alim var ofta också en 
person som kunde Koranen utantill (hafiz). En sådan skulle studera i 
Istanbul mellan tio och tjugo år, och under tiden blev ibland några av dem 
även sufischejker.124 Under 1800-talet började de ledande i Osmanska 
riket reformera den högre utbildningen, så att den kom att utformas som 
ett modernt universitets- och högskoleväsen. Trots detta levde denna 
idealbild kvar även efter det osmanska rikets upplösning 1923, och är 

                                                      
124 Hâfiz (ar.) är en person som har memorerat hela Koranen. I Bosnien har denna 

tradition minskat under socialismen, men undergått en pånyttfödelse på 1980-talet. 
En del av traditionen i Bosnien är att en grupp av hafiz eller bara en hafiz läser hela 
Koranen i moskéerna under fastemånaden ramadan, en företeelse som ofta är en 
blandning av fromhet, ritual och evenemang. Hajrullah hade också en hafiz-titel 
framför sitt namn men brukade inte läsa hela Koranen utantill i församlingen, enligt 
mina informanter.  



68 

fortfarande levande, om än i mindre utsträckning och inom mer 
begränsade kretsar.125  

Ulema från Bosnien var inte något undantag. Vägen från en mindre 
skola (medresa) i Bosnien till de stora och kända skolorna i Istanbul var 
den samma. Efter studier blev karriären en lärartjänst (muderris) i någon 
av de lokala medresaskolorna eller någon annan viktig tjänst eller ämbete 
i samhället: domare (kadija), mufti eller någon annan ämbetsman. 
Bosniakerna som folkgrupp, som talar ett och samma språk, levde under 
osmanerna utan de gränser som existerar idag. Dagens Bosnien är något 
mindre än dåvarande vilajet Bosnien (Bosanski pašaluk) och motsvarar 
ungefär samma territorium som Bosnien efter Berlinkongressen 1878. 
Bosniakerna fortsatte emellertid att kommunicera med varandra över 
gränserna, studerade, flyttade (ofta från Sandžak till Bosnien eller 
Turkiet) och bevarade på så sätt en nationell identitet. De studenter som 
kom från Sandžak, dagens Montenegro eller Bosnien startade ibland sitt 
arbetsliv i andra regioner än där de föddes. 

Detta öde mötte också Hajrullah Abdurahmanović, den centrala 
personligheten för den moderna melamisufismen i Bosnien. Stora 
geopolitiska förändringar ledde också till stora migrationsvågor av 
bosniaker och andra muslimska grupper från de nya länderna till 
Osmanska riket och senare till republiken Turkiet. Den demografiska 
bilden ändrades också i flera omgångar. Många områden, städer och byar 
som varit muslimska under flera hundra år förvandlades till kristna. I de 
nya staterna förstördes mycket som påminde om islam, turkar eller 
muslimer i dessa områden. Förutom i Serbien, där vad som idag skulle 
beskrivas som etnisk rensning startade redan i början av 1800-talet, 
gjorde de nya makthavarna något liknande i Montenegro när denna stat 
bildades och senare även i Bosnien när det första kungariket Jugoslavien 

                                                      
125 Ćurić 1983:82. Osmanska riket upphävdes i samband med bildande av det moderna 

Republiken Turkiet som bl.a. innebar en reformation och sekularisering av 
utbildningssystemet. Muslimerna på Balkan började i stället skaffa sig utbildning i 
Kairo och senare i andra centra i arabiska länder. De sista bosniska välutbildade 
ulema från Istanbul avslutade utbildningen vid Atatürks ankomst till makten. Redan 
på 1930-talet började man i stället vända sig till Al-Azhar-universitetet i Kairo. Den 
förändringen bidrog också till att idealbilden av religion och av dem som 
representerade religionen ändrades.  



69 

bildades 1918.126 Allt detta påverkade Hajrullah under hans studier, men 
också under hans liv efter studierna. 

Hajrullahs liv, verksamhet och olika roller kan betraktas ur olika 
synvinklar. Jag kommer att försöka följa melamilinjen, både i hans 
specifika melami-roll, hans uppgift som melamimästare, men även på 
andra områden i hans liv, som far och familjemedlem, som muderris, 
rättslärd och resande predikant (sejjar-vaiz).127 Hans liv, studier och 
verksamhet måste sättas in i sitt sammanhang, med ett samhälle statt i 
ständig förändring, som påverkade och kanaliserade Hajrullahs val, 
möjligheter och resultat i livet. Och detta återspeglas tydligt i hans liv. 
Hajrullah är både beroende av omgivningen och av samhället i ständigt 
förändring, samtidigt som han själv aktivt deltar i förändringsprocessen.  

Från Bijelo Polje till Čelić. En kort biografi 

Huvudkällan för Hajrullahs biografi är hans son Ahmed som har skrivit 
om sin far redan 1966 i samband med dennes död.128 Vissa uppgifter 
bygger Ahmed på de dokument som bevarades efter Hajrullah, och andra 
är Ahmeds eget minne och ibland subjektiva bedömningar om fadern. 
Midhat Beganović har i sitt arbete försökt samla uppgifter om Hajrullahs 
liv från andra personer i Čelić. Jag har också själv samlat uppgifter och 
berättelser om Hajrullah genom att träffa hans barn, äldre i Čelić och de 
dokument jag hade. Hajrullahs liv gick från födelseorten i dagens norra 
Montenegro via Kosovo och Istanbul till Bosnien där han bosatte sig och 
grundade familj. Förutom studieåren i huvudsakligen albanska Đakovica 
och i utbildningscetrum Istanbul, följde Hajrullahs livsöde den bosniska 
och bosniakiska etniska ramen. 

Hajrullah Abdurahmanović tillhörde släkten Skoke och föddes i byn 
Sipanje-Godijevo nära staden Bijelo Polje (Akova). Efternamnet 
Abdurahmanović fick han efter sin far Abdurahman. Ahmed 
Abdurahmanović skriver och berättar att Hajrullah var 108 år gammal när 

                                                      
126 Resic 2006:161, 195, 207. 
127 Det finns flera sådana personer från Bosnien, vars utbildning gick liknande vägar och 

system. I vissa fall anges också hela traderingskedjan, med en lista över de gestalter 
som förmedlat kunskap i historien ända från profeten Muhammed. Se Kico 1998:23 
och Gasi 2001:59–60.   

128 Abdurahmanović 1966:608. 



70 

han dog 1965, vilket skulle betyda att Hajrullah föddes år 1857. Vissa 
andra, som Fejzullah Hadžibajrić, tvivlade på att Hajrullah var så 
gammal, och ansåg att han kunde ha varit över 90 när han dog, dock inte 
108. Min egen bedömning är att han kunde ha varit nära 100 år gammal 
när han dog, om man jämför hans ålder med de personer som studerade i 
Istanbul tillsammans eller samtidigt med honom.129 Området där han 
föddes var och är befolkat av bosniaker som då utgjorde majoriteten av 
befolkningen. Idag ligger Bijelo Polje i norra Montenegro och redan 
under Hajrullahs studieår blev hela området en plats för politiska och 
militära utspel mellan flera länder. Enligt sonen Ahmed och dottern 
Zejneba, orsakade just detta att Hajrullah aldrig kom tillbaka till sin 
hemtrakt. Dåvarande kungariket Montenegro drev under vissa perioder en 
antimuslimsk politik som hade som följd att flera tusen muslimer 
förföljdes, dödades eller tvingades konvertera till kristendomen. Många 
flyttade från Montenegro (och senare också från Serbien). Hajrullah 
kritiserade öppet det som gjordes mot muslimerna och hotades till livet 
om han vågade sig dit. Å andra sidan var Bosnien för honom en bättre 
plats att leva på och med en bättre arbetsmarknad. Det kan ha varit den 
egentliga orsaken till att Hajrullah inte återvände till sin hembygd.130 

Efter avslutad grundutbildning131 i hemtrakten reste unge Hajrullah 
till staden Đakovica (som ligger i dagens Kosovo) och började studera 

                                                      
129 Abdurahmanović 1966:608; Beganović 2005:7. Möjligtvis kan det ha skett en 

”omkastning” av siffrorna 5 och 6 i hans födelseår, så att man kunde få person tio år 
äldre (1857 i stället för 1867).  

130 Beganović (2005:10) skriver att Hajrullah besökte släktningar i Bijelo Polje år 1917, 
något som låter lite tveksamt, eftersom Första världskriget pågick till hösten 1918, en 
period då både Bosnien (som ingick i den österrike-ungerska Dubbelmonarkin) och 
Serbien-Montenegro var inblandade i krigshändelserna. Beganović anger något 
stycke tidigare att Hajrullah blev inkallad till turkiska armén under kriget 1914-1918 
pga. sitt turkiska medborgarskap, men att Hajrullahs svärfar betalade för att få honom 
frikallad från militärtjänsten. Jag tycker att båda detaljerna verkar tveksamma i och 
med att Hajrullah uppehöll sig i Bosnien, som under en längre period varit avskilt 
från både Turkiet och Serbien-Montenegro. Uppgiften motsäges även av en tidigare 
uppgift av Hajrullahs barn, att han aldrig mer återvände till sina hemtrakter.  

131 Grundutbildningen fick de flesta barn genom mekteb-skolorna, som låg i anslutning till 
många moskéer. Där lärde de sig islams grunder, rätt Koranläsning, morallära, 
läsning och skrivning, samt islams historia. Se Ćurić 1983:32, 34. 



71 

vid stadens medresa.132 Enligt sonen Ahmed studerade Hajrullah i sju års 
tid vid medresan. Redan då lärde han sig albanska, förutom arabiska och 
andra språk och medresaämnen. Under sin vistelse i Đakovica fick 
Hajrullah träffa melami-sufier i staden och redan då blev han initierad i 
melami-orden. Han träffade schejken hafiz Sulejman Baba-efendi, som 
var sjuk, en av de melami-schejkerna som var direkta efterträdare 
(halifa)133 till Sejjid Muhammed Nur, grundaren av den tredje melami-
perioden. Sulejman Babas halifa var hafiz Hasan efendi Prizrenli och den 
sistnämnde utfärdade silsila-brevet för Hajrullah.134 Silsilan utfärdades 
Hajrullah kring år 1895 och är på osmansk-turkiska.135  

År 1897 fortsatte Hajrullah sina studier i Istanbul, vid Darul-
funun,136 hos flera kända lärare (muderris) och auktoriteter, av vilka den 
viktigaste var Ebu Abdurrahman Muhammed Şakir, muderris vid 
Fatihmoskén och mer känd under namnet hafiz Şakir İstanbuli. Efter 
avslutade studier utfärdade han ett diplom, idžazetnama, för Hajrullah 
och därmed blev Hajrullah också muderris.137 Muderristiteln betydde att 
Hajrullah var färdigutbildad och att han kunde utbilda andra på samma 
sätt som han själv fått utbildning av sin lärare. Idžazetnama innebär i den 

                                                      
132 Abdurahmanović anger namn på sin fars lärare i Đakovica: Islam-efendi, Junus-efendi, 

Munla Hajruš-efendi, Ismail-efendi, Omer-efendi och Munla Jahja-efendi. Troligen 
hade flera av dessa personer fungerat som Hajrullahs referenser från hans tid i 
Đakovica (lärare, imamer, predikanter) men Abdurahmanović menar i sin text från 
1966 att alla var Hajrullahs lärare. Han anger också namnen på de personer från 
Bosnien som studerade tillsammans med Hajrullah i Istanbul. 

133 Halifa kallas inom melamisufismen de som ärver schejks befogenheter och efterträder 
en sufimästare efter vederbörande.  

134 Se fig. 5. Originalet finns bevarat inom familjen. Silsilan bekräftar Hajrullahs melami-
medlemskap, men också att han var mästare (schejk) i melami-orden, enligt en 
tolkning av Sulejman Kollari, som jag i ett brev rörande innebörden av silsilan 
frågade honom om strax innan han dog 1989. 

135 Hajrullah skriver i ett av sina brev, att han var i västra Bosnien redan 1894 och här 
anges att han fick Silsilan under sin vistelse i Đakovica kring 1895. Det är inte helt 
uteslutet att han besökte Bosnien innan han fortsatte till Istanbul, men det är mera 
sannolikt att Hajrullah förväxlade årtalen i sitt brev. 

136 Ćurić 1983:18. Darul-funun ingick i de nyare reformerade universiteten under 
osmanerna. Se İhsanoğlu 2004:897.  

137 Datum för idžazetnama-utfärdandet är 20 ševal 1329 enligt hidžra-kalendern. En 
bosnisk auktoriserad översättning av idžazetnama finns hos sonen Ahmed, av vilken 
ovannämnda uppgifter och detaljer framgår. 



72 

 

Fig. 5. Silsila-brevet (successionskejdan) som innehåller alla namn i 
kedjan från Profeten Muhammed via nakšibendi- och 
melamischejkerna till Hajrullah. 

fromma traditionen att kunskapen traderas från en person till en annan, i 
en kedja som går tillbaka ända till profeten Muhammed. På så sätt har 
kunskapen inte bara en kunskapsbaserad karaktär utan också en andlig 
sida. Enligt sonen Ahmed stannade Hajrullah i Istanbul under en period 
av 10 år. 



73 

Förutom denna muderris-utbildning fick Hajrullah genomgå vissa 
andra utbildningar och kurser i Istanbul. Enligt mina informanter och de 
dokument som jag fått från familjen, hade Hajrullah erhållit ett diplom 
från någon som hette Šejh Zade och ett diplom för Kasidei-burda-
boken.138 I sina brev anger Hajrullah att han hade flera andra 
bönemanualer, vird och evrad, från kända sufiordnar och schejker.139 Det 
är okänt om han hade fått någon formell tillåtelse för sin verksamhet som 
helare. Jag ställde dessa frågor eftersom vissa av de sufiorienterade 
grupperna påstått att en sådan verksamhet inte kan utövas utan tillåtelse 
eller godkännande (izun) av någon som redan har denna befogenhet. Det 
är också möjligt att Hajrullah fick utöva helandet genom en muntlig 
tillåtelse. 

 

Fig. 6. Hajrullah Abdurahmanović som ung muderris med ulema-kläder 
och mössa på sig. 

                                                      
138 Kasidei-burda (ar. Qasîdat al-burdâ) av Imam Busiri är ett känt poem om profeten 

Muhammed skrivet på arabiska. Det är oklart vad diplomet som Hajrullah fick 
betydde i praktiken. 

139 Vird eller evrad (från arabiska wird pl. awrâd) är zikr- och bönemanualen som en 
nyinitierad inom sufiorden får från sin mästare.  



74 

Vid ett besök i byn Čelić i nordöstra Bosnien höll Hajrullah en allmän 
föreläsning (vaz).140 Byns ansedda personer bad honom att stanna, bosätta 
sig där och arbeta som muderris vid byns medresa. Tio år före Hajrullas 
besök gick dåvarande muderris hafiz Osman-efendija Sprečaković bort. 
År 1907 bosatte sig Hajrullah i Čelić där han påbörjade arbetet som lärare 
i byns medresa. Han arbetade som muderris till år 1917 men under hans 
frånvaro samma år hade vissa människor i Čelić rivit ner 
medresabyggnaden och på samma plats och av nästan samma material 
byggt mektebi-ibtidaija, en lägre läroanstalt, som egentligen inte hade 
behov för en högutbildad muderris.141 

I september samma år, när medresan stängdes, fick Hajrullah 
tillstånd att arbeta som sejjar-vaiz, resande predikant, ett mycket sällsynt 
yrke. Dokumentet, som utfärdades av Ulema-medžlis i Sarajevo, finns 
bevarat hos sonen Ahmed, underskrivet av reisul-ulema Džemaluddin 
Čaušević. År 1921 skrev reisul-ulema Okić ett rekomendationsbrev till 
Hajrullah för att de lokala fösamlingarna skulle hjälpa Hajrullah och 
underlätta utövandet av den nya tjänsten. För honom innebar tjänsten 
mycket resande, ofta barfota och utan färdmedel. Han fick också tillstånd 
att arbeta som sejjar-vaiz i hela Jugoslavien av reisul-ulema Maglajlić 
1935 (se Appendix 3). Enligt sonen höll Hajrullah predikningar runt hela 
Bosnien, men även utanför, något som man inte kan bekräfta från någon 
annan källa. Han fick också tillstånd att hålla föreläsningar under redžeb-, 
šaban- och ramazan-månaderna.142 Under Andra världskrigets år brukade 

                                                      
140 Vaz (från arabiska wa´z) betyder en allmän föreläsning för folket av en predikant eller 

vaiz, medan ders betyder en föreläsning vid en läroanstalt (bos. medresa) av en 
lärare, muderris. Predikan som hålls vid fredagsbönen kallas hutba och predikanten 
kallas hatib. 

141 Orsaken till rivningen av medresa-byggnaden var en reform av det muslimska 
skolsystemet i Bosnien. Informanterna under min tidigare forskning uppgav, att 
reformen innebar stängning av många medresa-skolor på mindre orter, samt 
etablering av flera skolor på grundläggande nivå (ibtidaija). I huvudstaden öppnades 
flera skolor för speciella yrken, t.ex. en skola för šeriat-domare, en skola för högre 
islamiska teologiska studier osv. Dessa förändringar påverkades av tiden och de 
politiska förändringarna i regionen, men samtidigt påverkade förändringarna även 
människorna starkt, både de som studerade i ett äldre system som Hajrullah och 
vanliga människor, som plötsligt stod inför att välja något nytt och okänt. 

142 Här anges månaderna enligt den muslimska månkalendern. Två månader före 
fastemånaden ramadan betraktas högtiderna redžeb och šaban som mera angelägna 
för djupare religiösa övningar än det övriga året, inte minst som en förberedelse för 



75 

han enbart föreläsa i sin hemtrakt, i Čelić med omgivningar. Hans 
predikningar och föreläsningar kan också betraktas som allmänna folkliga 
föredrag. Som tidigare nämnts, har man blott haft ett fåtal individer som 
utförde dessa uppgifter bland muslimerna och inom det Islamiska 
samfundet. Fejzullah Hadžibajrić berättade att det fanns ett större antal 
sufischejker än sejjar-vaizer i dåvarande Jugoslavien.  

Hajrullah gifte sig för första gången 1907, men hans hustru Emina 
dog vid förlossningen, tillsammans med barnet. Samma år gifte han om 
sig med Paša, tillhörande familjen Jakubović, vars far hadži Derviš kom 
från Podgorica i Montenegro från familjen Devranović. Under Första 
världskriget blev Hajrullah inkallad till kriget av de turkiska 
myndigheterna, men hans svärfar betalade bedelat, en hög ersättning, för 
att befria Hajrullah från värnplikten i den turkiska armén.143  

Mellan 1908 och 1919 dog Hajrullahs alla fem barn men det sjätte, 
dottern Ajša, lever fortfarande och bor i sin fars hus i Čelić. Sonen 
Muhamed föddes 1923, döttrarna Fatima 1925 och Zejneba 1927, andre 
sonen Ahmed 1930 och Emina 1932.144 Muhamed var mycket begåvad  
och fadern Hajrullah brukade ta med honom på sina resor. Senare började 
han arbeta med böcker och handel och reste själv ganska mycket. Hans 

                                                                                                                        
den årliga fastan. Hajrullahs verksamhet under dessa månader hade förvisso samma 
intention. 

143 Som tidigare sagt, det verkar lite motsägelsefull, eftersom Bosnien vid tidpunkten i 
fråga tillhörde den österrikisk-ungerska Dubbelmonarkin. Hajrullah var enligt 
uppgift, turkisk medborgare, vilket torde kunna vara anledning till inkallelsen. Ordet 
bedelat används oftast i samband med plikten att göra pilgrimsfärden till Mecka, 
hadž, då sjuka eller på något annat sätt förhindrade personer kan skicka någon annan 
lämplig ersättare (bedel) att utföra hadž-plikten i stället för den förhindrade. Härav 
ser vi att ordet kan ha en annan innebörd. 

144 Dotter Fatima giftes med en man från Montenegro och bosatte sig i staden Brčko. På 
grund av kriget i Bosnien fick hon lämna sitt hem i 1992. Hon kom till Sverige 1995 
där deras son redan bodde och dog 1999. Hon är begravd på Östra kyrkogården i 
Malmö. Dotter Zejneba giftes med Nijaz Gaši och efter flera år vistelse i olika orter i 
Jugoslavien bosatte hon sig i staden Tuzla. Zejneba kom till Sverige i december 
1991. Två av deras söner, jag och min äldre bror, är kvar i Sverige medan två andra 
är i Tuzla. Dotter Emina dog 1960 och sonen Muhamed dödades 1944. Sonen 
Ahmed, en av mina informanter för Hajrullahs liv, bor som pensionerad imam i Čelić 
i familjens hus. 



76 

intresse för politik och den rådande situationen kan ha kostat honom livet. 
Han hittades dödad i en skog i trakten under Andra värlskriget.145 

På 1930-talet besökte den syriske panislamiske reformisten Šekib 
Arslan Bosnien. Han var intresserad av den muslimska situationen i 
världen. Hans bok Zašto su muslimani zaostali a drugi napredovali? 
(Varför är muslimer efterblivna och andra progressiva?) publicerades i en 
översättning till bosniska och hans besök i Bosnien blev mycket 
uppmärksammad av muslimerna och inom Islamiska samfundet. Arslan 
reste genom hela Bosnien och vid sin resa i nordöstra Bosnien stannade 
han kort i den lilla byn Čelić där Hajrullah mötte honom. 

Under Andra världskriget vistades Hajrullah i Čelić med omnejd. 
Han brukade enligt döttrarna samla folk hemma för långa bönestunder 
och zikr-övningar. Zejneba kommer ihåg att hon bevittnade en samling i 
bottenvåningen av det nya huset där de bodde, något som störde henne. 
Det var krig, hon var ganska sjuk och församlingen bad högt. Det berättas 
också att Hajrullah vädjade och agiterade i sina tal, föreläsningar och 
predikningar för fred och emot dödande av de oskyldiga, fastän det 
handlade om motsatta grupper och sidor. Det är förbjudet att döda 
oskyldiga och att hämnas leder ingenvart. Han hade ett allmänt intresse 
för politik och politiska händelser i världen.  

År 1955 blev Hajrullah förlamad i benen. Sjukdomen varade ända 
till hans död den 25 mars 1965. Familjen och kanske Hajrullah själv, 
ansåg att problemet med benen kunde vara en följd av hans många resor 
till fots. Hajrullah brukade svalka fötterna i kallt vatten efter sina resor. 
Men i övrigt var han ganska frisk och pigg, nöjd och tacksam med sitt 
tillstånd. Hans dotter Ajša gifte sig inte under sin fars levnad, så hon tog 
hand om både modern Paša och fadern Hajrullah. Hon berättade att 
fadern alltid var sysselsatt med böcker ur sitt bibliotek och brukade säga 
till dottern: ”Ge mig den boken” eller ”hämta den boken”. Han fick besök 

                                                      
145 De berättar att bror Muhamed bestämde bygga nya familjehus strax före krigets början 

och på det sättet var huset en av de största och bästa i hela byn. Både tyskarna och 
senare partisanerna använde huset för sina ändamål. Å andra sidan, hjälpte huset 
Hajrullah och familjen eftersom det var en resurs för alla makter som skiftade genom 
orten. De också berättar att Muhamed hade en serb som vän med vilken diskuterade 
han politik och situationen i samhället. En dag under 1944 tog tyska soldater 
Muhamed och familjen fick information att han avrättades också. Fadern Hajrullah 
letade efter hans kropp i skogorna i trakten tillsammans med dottern Zejneba. De 
hittade kroppen och begravde honom i Čelićs begravningsplats. 



77 

ganska ofta av olika personer och av olika anledningar. Hajrullah 
undervisade båda sina söner i arabiska och andra ämnen och döttrarna 
kommer ihåg de högljudda repetionerna. Hans sjukdom kan ha skyddat 
honom från ett mycket värre öde, även politiskt, vilket torde kunna vara 
en förklaring till att sjukdomen var en tröst för honom och familjen. 

 

Fig. 7. Hajrullah, fotot från sista åren i livet när han var redan förlamad. 

Från år 1953 var Hajrullah pensionerad, men pensionen återkallades eller 
upphörde redan 1954 eftersom staten inte ville godkänna de ovannämnda 
intyg, brev och tillstånd från olika reisul-ulema som han fått. Hans 
situation skilde sig inte från den som drabbade andra religiösa muslimska 
företrädare.146 Högutbildade imamer och lärare fick byta yrke för att 
kunna klara sig under socialismens första år. Imamer med lägre 
utbildning fick arbeta som tidigare, men vid pensioneringen hade de stora 
svårigheter och fick ofta lägre pension än andra med liknande yrken och 

                                                      
146 Gaši 2001:60; Beganović 2005:11. 



78 

på samma nivå. Samma problem var rådande under hela socialistiska 
styret i Jugoslavien. Det som för mig framstod som unikt, var det att vid 
hans namn i folkbokföringsregistret i byn, under rubriken för yrke, stod 
”muderiz”, dvs. muderris, trots att varken hans yrke eller utbildning 
godkändes av den nya staten. 

Hajrullahs begravning ägde rum två dagar efter hans bortgång, den 
27 mars 1965. Flera tusen människor följde hans enkla kista, tabut, från 
byns centrala moské,  Čaršijska džamija, till byns begravningsplats som 
ligger vid utfarten, längs vägen som går från Čelić till Brčko. Över femtio 
imamer och andra religiösa företrädare var närvarande. De reciterade 
hatma147 för Hajrullah tre gånger, läste således hela Koranen tre gånger 
innan Hajrullah begravdes. Ett par framstående imamer från Islamiska 
samfundet höll också tal där de försökte belysa Hajrullahs roll och 
betydelse för byn och hela trakten men även för hela samfundet.148 

Hajrullah hade bett familjen om att inte bli begraven första dagen, 
utan att de skulle vänta med detta ett par dagar. Döttrarna Zejneba och 
Ajša berättade också att Hajrullah läste olika böner högt och kallade olika 
profeter vid namn, oftast profeten Abraham (Ibrahim) med orden Jâ 
Ibrâhîm, under de sista dagarna i livet. De tolkade det som ett uttryck för 
Hajrullahs äkta godhet och andlighet och hans verkliga kontakt med 
profeternas själar, som kan hjälpa människan under de sista stunderna i 
livet. 

Hans grav är enkel, utan någon byggd ram eller sarkofag ovanpå 
gravplatsen. Det finns bara en enkel gravsten med text på bosniska på den 
ena sidan och arabiska på den andra. Ovanför texten syns halvmånen och 
stjärnan, något som är ganska vanligt förekommande både på gravstenar 
och övriga byggnader i Bosnien med religiös eller välgörenhetskaraktär. 
Den bosniska texten är ganska kort: 

Ovde leži Abdurahmanović Hajrudin ef. muderis R. 1857 u. 1965 g. Nišan 
podiže sin Ahmed. Ko pročita nek prouči Fatihu. 

Här ligger Abdurahamanović Hajrudin ef. muderis f. år 1857 d. 1965. 
Gravstenen restes av sonen Ahmed. Den som läser detta – läs en Fatiha. 

                                                      
147 I Bosnien betecknar hatma en läsning av hela Koranen, ägnad de döda, men ordagrant 

kan begreppet också användas i sufisk tradition om en särskild samling böner, eller 
en kortare läsning ur Koranen. 

148 Abdurahmanović 1966:607; Gaši 1983:661; Beganović 2005:12. 



79 

Hajrullah begravdes bredvid sin hustru Paša och nära dem vilar också 
dottern Emina. Några meter därifrån är sonen Muhamed begravd. 
Hajrullas gravsten är något högre än de andra med en turban som 
symoliserar hans ulema-status under livet. Döttrarna berättade att 
Hajrullahs eget önskemål var att hans gravsten skulle vara ännu enklare, 
bara en vanlig flodsten, och att förbipasserade enbart skulle uppfatta att 
det var en grav där.149  

 

Fig. 8. Hajrullahs grav i Čelićs begravningsplats som då låg i byns utkant 
men idag är den en del av orten. 

Mina informanter, både från familjesidan och andra, återger en asketisk 
och idealiserad bild av Hajrullah. De berättar att Hajrullah var en enkel 
man, hans klädsel var enkel och han själv visade inte intresse för att klä 

                                                      
149 Se fig. 8. Inom den muslimska traditionen i Bosnien har man olika gravstenar för män 

och kvinnor och för olika samhällsställning. De lärda har ofta en turban högst upp på 
gravstenen, som reses vid gravens huvudända. Kroppen läggs på höger sida mot 
kibla-riktningen, mot Mecka. Ibland ställer man också en gravsten vid fotändan, och 
det förekommer ofta att människor lägger en ram eller stenar kring graven, eller 
också att hela graven täcks med betong eller marmor. Utformningen beror på 
traditionen och lokala sedvänjor, men under senare tid har många övergått till att 
uppföra dyrbara gravmonument, utan starkare anknytning till den gamla bosniska 
muslimska traditionen. 



80 

sig prydligt och pedantiskt. Han brukade gå med den ena ärmen 
uppkavlad och den andra inte, hans ahmedija-mössa150 var enkelt svept, 
vilket också framgår på de foton av Hajrullah som vi har.151 Inga 
viktigare aktiviteter i byn och i trakten kunde tänkas utan honom. Ibland 
kunde sådana aktiviteter och religiösa sammankomster samla tusentals 
människor.  

Hajrullah som far och hans familjeliv  

Hajrullahs döttrar Zejneba och Ajša beskrev sin far som en god man och 
förälder. Han älskade sina barn och de älskade honom. De kommer inte 
ihåg att han någonsin skrek hemma eller grälade med hustrun Paša. De 
brukade alltid komma överens och hustrun respekterade honom högt. 
Döttrarna kommer också ihåg att deras mor var en ganska hård och 
bestämd kvinna. Hajrullah undervisade sina söner i arabiska och andra 
ämnen hemma som ett komplement till deras medresautbildning. Därför 
var sonen Ahmed en av de få imamerna i trakten som kunde läsa och 
kommunicera på arabiska. Grundläggande utbildning i islam och 
Koranläsning fick alla hans barn i byns islamiska mekteb-skola, men 
även hos andra lärare. 

Vi har redan angett att Hajrullah lämnade sitt hem i Bijelo Polje 
ganska tidigt och att han aldrig återvände dit. Bosättningen i Čelić och 
giftermålet bestämde hans plats i Bosnien. Byn ligger i nordöstra 
Bosnien, där hamzevi-melami rörelsen lämnade spår och är välkänd i 
religionshistoriska sammanhang i Bosnien, som den enda plats där de 
uppehöll sig under osmanerna. Vi har också angett att han förlorade sin 
första hustru och barn samt fem barn från sitt andra äktenskap. Det var en 
tid med många sjukdomar som brukade skörda liv. Döttrarna berättade att 
en av hans söner föll ner i byns vattenkvarn och omkom. Äldste sonen 
Muhamed dog under Andra världskriget och dottern Emina fem år innan 
Hajrullah gick bort. Det verkar som att Hajrullah klarade alla motgångar, 

                                                      
150 Ahmedija är den mössa som imamer brukar bära på huvudet. Ahmedija är i regel en 

oftast röd fez, insvept i helt vit duk. Att svepa den på ett estetiskt sätt är en konst bara 
få imamer kan, dvs. om vederbörande vill ha en ahmedija som ser prydlig ut. Av 
fotografier och beskrivningar framgår att Hajrullah inte brydde sig om att klä sig 
prydligt.  

151 Se fig. 7. 



81 

ekonomiska och politiska svårigheter i livet ganska bra, och att han alltid 
fann tröst i ”Guds ord” – Koranen och många historiska och religiösa 
berättelser.  

I slutet av kriget, när partisanerna erövrade Čelić, tog de också 
Hajrullah till fånga.152 Zejneba berättade att hon älskade sin far djupt och 
därför följde efter partisanerna som tagit honom. Hon försökte övertyga 
dem om att han var oskyldig. De släppte honom efter ett tag för att han 
visade dem vissa vägar i trakten och dottern plockade fram mat och 
presenter åt partisanerna.  

Han älskade sina barnbarn också. Jag själv brukade leka och jaga 
katten vid hans sjuka ben. Han tyckte att namnet min far givit mig var 
starkt och inte brukade ges till barn, och föredrog därför att kalla mig 
Murat.153 Min äldste bror Muhamed erinrade sig att Hajrullah sagt till 
honom att han borde gifta sig med en tyska, kanske på skoj, men den 
detaljen kan också relateras till den tyska närvaron i byn eller österrikiska 
perioden i Bosnien som Hajrullah bevarade i minnet. Tyskarna hade rykte 
om sig bland bosnierna att vara ett flitigt och noggrant folk. 

Som man och make var han förpliktad att ta hand om sin hustrus 
ägodelar. Hon ärvde stora arealer av jord och trädgårdar med fruktträd, 
samt några fastigheter. Hans uppgift var också att ta hand om jordbruket 
och skötseln av fastigheterna och fruktodlingarna. De hade också några 

                                                      
152 Čelić är en bosniakisk (muslimsk) by men det finns närliggande serbiska och kroatiska 

byar. Under Andra världskriget hade byborna bildat egen försvarsmilis som kallades 
zeleni kader (gröna förbandet), och skulle försvara byn mot partisanerna (som 
betraktades som ateister) och mot den serbiska četnik-milisen, som ett svar på deras 
krigsföring mot bosniakerna. Zeleni kader lyckades försvara byn flera gånger och till 
slut intog partisanerna byn. Många hus brändes ner och många människor dödades. 
Zejneba berättade att partisanerna dödade hennes morbror och hans son utan en 
rättslig process så att hela familjen förlorade sin försörjare. Partisanerna brände även 
ned deras hus. Från krigsåren i Čelić finns också minnen av den största armé som 
någonsin besökte byn: den tyska armén besatte under en kort tid byn och deras 
fordon och vagnar fyllde hela området kring den. Tyska soldater delade ut mat och 
lagade tänderna på folket, enligt vad Zejneba berättade. 

153 Mitt namn ašk betyder kärlek och används ofta inom sufismen som kärleken till Gud, 
medan Murat härstammar från det arabiska murad som betyder önskan, som är 
svagare än kärlek. Bakgrunden till hans uppfattning är tron att människor besitter 
delaktighet i egenskaperna i det namn de bär. När det gäller min bror Muhamed och 
hans minne av uppmaningen att gifta sig med en tyska, kan jag inte hitta någon 
förklaring, utom möjligen att Hajrullah skämtade. Men varför en tyska? Han hade en 
viss erfarenhet av tyskar, både före- och under Andra världskriget, även positiva.  



82 

kor, höns och andra husdjur. Man brukade själv sköta jordbruket, frukten 
och djuren, men om man inte var i stånd till det, brukade man arrendera 
ut jorden och dela skörden och frukten enligt överenskommelse.  

Arv och självkritik 

Enligt dåvarande jugoslavisk lag ärvde kvinnliga och manliga släktingar 
lika mycket. Enligt islamisk lag ärver en kvinnlig släkting i princip 
hälften av vad en manlig släkting ärver. I praktiken har man emellertid i 
Bosnien, liksom i vissa andra delar av muslimska världen, följt lokal 
sedvana enligt vilken manliga släktingar ärver det mesta. Det är också en 
del av familjestrukturen och relationerna mellan släktingar.154  

Trots att förmögenheten betydde mycket för familjeförsörjningen 
innebar den också en viss belastning för en högutbildad alim som 
Hajrullah. Som en lärd och from person ville han handla enligt Koranen 
och šeriat-lagen när det gällde arv och testamente. När hans hustru Paša 
dog tog Hajrullah hand om familjens arv. Hajrullah skrev testamentet 
åtminstone två gånger, något som tydligt framgår av hans brev skrivet till 
Fejzullah Hadžibajrić i Sarajevo.155 I båda fallen skrev han testamentet i 
närvaro av byns framstående människor, vilka då fungerade såsom 
vittnen till hans juridiska akt. Han berättade för Fejzullah i Sarajevo att 
han bröt mot šeriat-lagen för första gången när han skrev ett testamente i 
närvaro av vänner från byn. Och så skriver Hajrullah i sitt brev till 
Fejzullah: 

                                                      
154 Fördelningen av arvet kan bli en komplicerad historia, beroende på hur många olika 

arvingar det finns och vad arvet innehåller. Koranens föreskrifter om arvfördelning 
finns delvis i sura 4:7-13. Allänna frågor om islamisk lag i praktiken se mera i Hallaq 
2004: 162ff; Goldziher - Schacht 1965: 886.  

155 Relationen med Fejzullah Hadžibajrić började när Hajrullahs dotter Emina var inlagd 
på sjukhuset i Sarajevo, varvid Hajrullah skrev till Fejzullah och bad honom att 
besöka henne på sjukhuset. Breven som jag fått av Fejzullah är skrivna på arabiska 
och innehåller mycket mer än enbart Hajrullahs begäran. Och då började också deras 
vänskap, en vänskap mellan de lärda (ulema) och två sufier. Senare besökte Fejzullah 
tillsammans med sin mor sin trosbroder Hajrullah i Čelić och fann honom bunden till 
sängen. Hans hustru var också sjuk och sängliggande och Fejzullah berättade att han 
inte visste om Hajrullahs situation. Detta besök och brev visar också att Hajrullah 
tyckte om att skriva och samtala och gärna ville ta emot gäster som hade samma 
sufiska intresse. 



83 

Du skall veta, o min broder på Guds väg, att jag är bekymrad och fruktar 
för mitt livs slut och mina sista andetag. /…/ I Ajnis kommentar av Buhari 
[en hadissamling]156 finns det en hadis där det talas om barmhärtighet, 
mildhet och försonlighet mellan barnen, och om rättvisa innan Domedagen 
inträffar. Detta är svårt pga. girigheten och blir orsak till svag tro (iman). 
Saken är den, att det inte är tillåtet att skänka och ge bort presenter i denna 
världen (dunja) till sina levande barn, varken till de stora eller de små, 
manliga eller kvinnliga, litet eller mycket, utan bara en rättvis fördelning 
mellan de manliga och kvinnliga, stora som små /…/ det är förbjudet 
(haram) och otroget (kufr) och orsak till ett dåligt slut enligt 
dokumentationen från Koranen och Hadis som citeras. 

Hajrullah fortsätter med att kommentera frågan om arvet till sina barn 
genom att beskriva hela händelsen. Han påpekar att han var lurad, sjuk 
och oaktsam och beskriver i detalj vad han lämnade till varje barn i 
testamentet. Det märks att Hajrullah värderade böckerna högre än allt 
annat, dvs. hela sitt bibliotek bestående av över 500 titlar på arabiska, 
turkiska och persiska, och sade att endast lärda och fromma människor 
förstod böckernas värde. Han fördelade också huset, jorden och 
trädgården i närvaro av sin hustru, men påpekade samtidigt att hon inte 
förstod att han kunde sådana saker bättre än hon. Och så kritiserar 
Hajrullah sig själv och sina handlingar kring arvet: 

Jag har skadat mig själv därigenom att jag inte handlat rättvist. /…/ Och 
därför fruktar jag ännu mer för det jag gjort, för att jag handlat i strid med 
Guds lagar som gäller enligt Koranen, eftersom jag har gjort något som är 
förbjudet tillåtet (halâl) genom att skänka en gåva efter eget gottfinnande, 
och därigenom begått en orättvisa och gjort mina döttrar illa /… / 

Och efter fyra år ändrade Hajrullah testamentet:  

[Därför] skänkte jag en del av mitt och min hustrus arv till mina döttrar 
/…/ för att rädda och beskydda min tro (îmân) från ett dåligt slut här i 
livet, för både mig och för min hustru /…/ eftersom vi handlade i strid mot 
Guds befallning, underskattade Guds befallningar och bestämde 
annorlunda.  

                                                      
156 Sahih el-Buhari är den mest kända hadissamlingen, Profetens tradition, som enligt 

muslimsk tro och teologi innehåller Muhammeds egna ord och berättelser eller hans 
föreskrifter rörande olika livs- och trosfrågor. Buhari är en av de sex mest kända 
samlingarna av hadiser inom sunnitisk islam.  



84 

Han skriver också berömmande om sin äldsta dotter Ajša, när han 
förklarar varför han lämnade en del av arvet åt henne:  

Min dotter Ajša hjälpte (hizmet) ständigt min son Ahmed när han var liten, 
under sex år hjälpte hon mig och under tre år sin mor /…/ Varje människa 
som lämnar sin egendom till något av sina barn, men inte till de andra, han 
sänker sig ned (helać) tillsammans med sina barn i denna världen (dunja), 
och i det andra livet (ahiret) kommer de att bli straffade.  

Sedan citerar han Koranen, men inte hela verser, utan enbart början och 
slutet på dem, och tillfogar sina egna kommentarer:  

Euzubillâhi Bismillâhi157 

Tilke hudûdullahi, som betyder: Dessa är Allahs gränser. Det gäller två 
verser, först Jûsîkumullâhu och den andra: Ve lekum nisfu ma terek. Båda 
verserna gäller testamentet, vasijjet, efter döden av personen som ärver. 
Var och en som tror på Guds befallningar och de föreskrifter som finns i 
dessa verser och är nöjd med Guds fördelning av arvet, denne skall åtnjuta 
stor frälsning och komma in i paradiset. Och den som inte är nöjd med 
Guds fördelning och bryter mot hans bud, genom att lämna något till 
någon av sina barn, manliga eller kvinnliga, och ger den manliga arvingen 
mer, då handlar både far och son, till vars förmån detta skett, om de är vid 
sina sinnens fulla bruk, med otro (kufur). De har då inte visat respekt, utan 
att underskattat buden genom att göra det tillåtet (halâl) som egentligen är 
förbjudet (harâm), och detta är Guds ord tilke hududullah. Den som är 
undergiven Allah, den upphöjde (dželle šânuhû158) och hans profet och är 
nöjd och accepterar befallningen och föreskrifterna om arvet och tror att 
det är obligatoriskt (farz159), en sådan skall komma in till paradiset 
(džennet) /…/  

Hajrullah fortsätter med ett citat från hadis-traditionen: 

Ahmed, Ebu Davud, Tirmizi och Bejheki förmedlar från Ebu Hurejre 
denna hadis: Om en människa utför goda gärningar under 70 år, och om 
hon skriver ett testamente (vasijjet) och i detta testamente begår en 
orättvisa, finns det risk för ett dåligt slut i denna värld och inträde till 
helvetet, džehennem.  Och jag, Hajrullah, Abdurrahmans son, har begått 

                                                      
157 Här anges förkortningar av två enkla meningar och varje citat ur Koranen brukar 

inledas med de två meningarna. Genom den ena (Euzubillâhi) söker läsaren skydd 
mot Satan, medan genom den andra (Bismillâhi) börjar man att i Guds namn läsa 
Koranen eller utföra goda gärningar. Se mer detaljerat i Hadžibajrić 2000:13–14. 

158 Orden som läggs till Guds namn. Se Hadžibajrić 2000:13. 
159 De obligatoriska plikterna. Se Hadžibajrić 2000:19 



85 

orätt (zulum) i min vasijjet från fyra år sedan, och jag var då 87 år gammal, 
och sedan dess fruktar jag mycket för ett dåligt slut. Alejhisselam160 har 
sagt: En människa som utför onda gärningar och handlar rättvist i 
testamentet, för henne skal detta vändas till något gott (hajr) och hon skall 
träda in i paradiset. Jag, en främling och fattig (garib och fakir161), har 
kallat till mitt hus tre män för att visa ånger, göra tevba och rätta till 
testamentet så att det blir halal162 mellan mig och mina barn, att det blir 
fred och omtänksamhet (sulh och silei-rahm). Men mitt testamente 
stoppades, och det återstår för mig att ha tålamod (sabur) och be (gör 
dova) att det går väl för Ahmed och mina döttrar Ajša, Fatima och 
Zejneba.  

 

Fig. 9. Ajša Čorhodžić i sitt rum i Čelić. Rummet har behållit mycket av 
sin gamla prägel med en hamam (tvätt- och ducshkabin) i hörnet. 
Rummet har också en vedpanna coh flera bilder på väggen av de 
heliga platserna. 

                                                      
160 Uttrycket som läggs till när en profets namn uttalas men används ibland som synonym 

för profet Muhammed.   
161 Garib, främling, och fakir, fattig, två begrepp som används ofta i sufisk litteratur där 

författarna beskriver sig själva på ett ödmjukt och något nedlåtande sätt, och så gör 
också Hajrullah i sina texter.  

162 Halal (tillåtet) är inte bara motsats till haram (förbjudet), två kategorier från islamiska 
jurisprudensen som ofta upprepas i olika sammanhang. Halal används också i 
samband med mellanmänskliga relationer, som förlåtelse och förlikning. 



86 

I fortsättningen återger Hajrullah citat från en bok där det står att man 
måste påminnas om dessa regler kring testamenten och citerar ytterligare 
ett par hadiser. Han ber också Fejzullah att ge sonen råd rörande 
testamentet. Återigen påpekar han det som dottern Ajša gör för honom 
och Ahmeds barn. Till sist ber han om en bön (dova) från de troende 
(mumin) men ”särskilt från våra andliga barn (evlad) hos vilka föddes 
den ständiga åminnelsen av Gud (zikri-daim) i deras hjärtan, men även 
från barn av följeslagare av šeriat”.  

Så slutar det långa Hajrullahs brev till sin vän och ”bror i Gud” (ehî 
fillâhi) Fejzullah. I frågan om arvet framkom olika åsikter från hans barn, 
men han lyckades ändra testamentet. Här i brevet visas hans olika roller i 
livet: som förälder, make, en lärd muslim, en sufi och melami. Hajrullahs 
kunskap om islams regler hjälpte honom att handla rätt men kanske ännu 
mer hans djupa fromhet och en stark tro på det kommande livet och 
känsla av ansvar för sitt handlande och sina gärningar. En annan sak är 
här också viktig: han som en lärd och känd person måste visa andra 
människor den rätta vägen och fungera som en god förebild. Att inte 
handla enligt den kunskap och tro man som en lärd lär andra, kan också 
skada hela samhället. 

 

Fig. 10. Ahmed Abdurahmanović, son till Hajrullah och min 
huvudinformant om Hajrullahs liv och verksamhet. 



87 

Hajrullah som lärare och predikant 

Det är tydligt att en lärd man från den senare osmanska tiden hade goda 
kunskaper i de orientaliska språken arabiska, turkiska och persiska. En 
medresa hade oftast en muderris, en lärare som tillägnat sig sina 
kunskaper genom studier av litteratur i olika ämnen.163 Hajrullah fick 
kunskaper av sin muderris och efter att ha blivit godkänd i alla ämnen, 
fick han också idžazetnama, ett muderris-diplom som intygar att kedjan, 
silsila, leder tillbaka ända till profeten och den gudomliga kunskapen. Jag 
har studerat andra betyg som tilldelats blivande lärare (muderris).164 Ett 
betyg för en muderris består av flera delar: kunskap, fromhet och 
traderingen tillbaka till profeten. En alim kan inte handla och arbeta utan 
kunskap (ilm), men måste också handla med goda religiösa och moraliska 
förutsättningar. Tron och gudsfruktan och kunskapen hör ihop. En riktig 
âlim är samtidigt en ´âmil, en lärd som handlar och beter sig såväl privat 
som offentligt enligt de kunskaper och den tro han besitter.  

Hajrullah försökte återupprätta den lokala medresan i enlighet med 
det system han lärt sig. En gammal lärare från Čelić, Ahmet, berättade för 
mig att Hajrullah besökte hans far för att värva nya studenter till 
medresan och han besökte säkert flera andra. Innan sin bosättning i Čelić 
undervisade han i vissa andra orter i Bosnien, men bara sporadiskt. I 
medresan i Čelić undervisade Hajrullah under en period av 10 år (1907-
1917). Beganović anger flera personer, som utbildades hos honom, enligt 
den information han erhöll av sonen Ahmed och en annan imam från byn, 
Muhamed Ibrišimović. Denna medresa ingick i de så kallade lägre 
medresa och färdigutbildade studenter kunde fortsätta utbildningen på 
någon högre medresaskolan.  

Moderniseringen av utbildningssystemet och skolreformen ändrade 
medresaskolornas status i Bosnien och många medresor stängdes eller 
omvandlades till grundskolor. Hajrullah var missnöjd med de nya 
reformerna, eftersom det stängdes ett stort antal gamla skolor på kort tid. 

                                                      
163 Ett bra exempel på hur en medresa i Bosnien kunde inrättas, framgår av 

stiftelseurkunden för Gazi Husrevbegs medresa. Stiftaren, Gazi Husrev-beg, 
bestämde att medresans program och ämnen även skulle anpassas till tidens krav, 
vilka kommer att ändras under tidens gång. Se Ćurić 1983:86. 

164 Några av de senaste muderris från Bosnien, vars biografier presenterats i olika 
publikationer är Ahmed Burek och Fejzullah Hadžibajrić från Sarajevo samt 
Sulejman Kollari från Orahovac i Kosovo. Se Gaši 2001:54–59. 



88 

De nya reformerade skolorna hade inte samma nivå, och kunskapsmässigt 
betydde reformen en mindre och svårare förmedling av kunskap till 
folket. Dessa exempel berättar om stora förändringar i samhället men 
också om striden mellan moderniteten och traditionen. Enligt sonen 
Ahmed ville Hajrullah inte arbeta i medresan i Tuzla som lärare och 
rektor, eftersom han ville inte undervisa enligt de nya planerna och med 
latinska bokstäver. Ahmeds berättelse kunde jag inte bekräfta från andra 
källor. En annan orsak för honom att tacka nej kunde vara att det skulle 
innebära en flyttning av familjen som han kanske ville undvika.  

Vi har redan angett att Hajrullah fortsatte sin karriär som sejjar-vaiz 
i stället och att han undervisade enbart sina egna söner Muhamed och 
Ahmed och vissa andra intresserade. Vissa imamer och andra personer 
uppsökte privata lärare för att komplettera kunskaperna i språk eller vissa 
islamiska ämnen. Som resande predikant och som muderris var Hajrullah 
mycket skicklig och välutbildad. Har var hafiz och kunde citera verser ur 
hela Koranen utantill. Enligt mina informanter och andra som lyssnade på 
honom i moskéerna eller vid andra tillfällen kunde Hajrullah hålla 
föreläsningar under ett par timmar med hundratals åhörare som i flera fall 
inte bara fyllde lokalen, utan även gården och området kring lokalerna. 
Uppmärksamheten kunde hållas trots att predikan kunde ta upp till ett par 
timmar. Förutom Koranen, citerade Hajrullah också profetens tradition 
(hadis) och andra kända gestalter från muslimsk historia och tradition. 
Han kunde enligt mina informanter, citera andra verk, olika kommentarer 
och tolkningar utantill, och ibland genom att ange författaren, boken och 
sidonummer.  

Omer Nakičević, professor emeritus och dekanus vid Islamiska 
fakulteten165 i Sarajevo, mötte Hajrullah när han var barn i sin by Teočak 
som ligger tre mil öster om Čelić. Hajrullah höll vaz i ortens moské och 
var gäst under några dagar hos den lokale imamen. Hajrullah brukade 
hålla predikan och folket brukade belöna honom in natura, med gåvor 
som skickades efter honom till hans hemort. Hajrullah brukade gå i 
mantel (džuba), i mössa (ahmedija) och brukade hålla föreläsningar för 
                                                      
165 Det officiella namnet är Fakultet islamskih nauka – Fakulteten för islamiska 

vetenskaper som öppnades 1977, trettio år efter att det nya socialistiska Jugoslavien 
efter Andra världskriget stängt den enda islamiska högskolan i Sarajevo. Det första 
namnet på den nya skolan var Islamski teološki fakultet – Islamiska teologiska 
fakulteten, som senare ändrades till det nuvarande namnet. För några år sedan blev 
fakulteten också en del av Sarajevos universitet.  



89 

män och kvinnor separat.166 Nakičević minns också hans underliga språk 
och uttryck som unge Omer inte kunde förstå, såsom ”ras kasa” 
(=finans?) och ”ras mudžgeta”, charkuteri, bageri osv.  

Enligt mina informanter har Hajrullah berättat även om framtiden 
och kommande händelser. Han hade visserligen stöd i en del av den 
muslimska traditionen och hadiser som har en sådan karaktär. Men ett par 
saker handlar om konkreta samtida händelser som inträffade under 1900-
talet. Hajrullah talade om byggandet av höga hus och vissa andra 
teknologiska upptäckter. Beganović antecknade i sitt arbete om ett av 
Hajrullahs föredrag efter en fredagsbön i Čaršija-moskén i Čelić på 1950-
talet. Han skulle ha då sagt att människor skulle komma att fara till 
månen: ”Människor kommer åka till månen för att söka efter liv där, men 
de kommer säkert inte att hitta något liv där och de kommer att bli 
tvungna att återvända till Jorden, eftersom Allah har bestämt att 
människorna skall leva på Jorden”.  

Beganović påpekade ett viktigt syfte med vaz-predikningar – att 
denna aktivitet verkligen är en uppgift med moralisk-etisk innebörd för 
islam, som bör komma folket till del. Beganović angav också litteratur 
som Hajrullah använde vid sina föreläsningar och predikningar.167 
Förutom arabisk, turkisk och persisk litteratur och poesi, använde 
Hajrullah ett stort antal teologiska böcker, oftast skrivna på arabiska. Det 
centrala för predikningar och föreläsningar är Koranen, profetens sed 
(sunnet) skrivna i hadis-samlingarna, samt många kommentarer till 
Korantexten och hadis-samlingarna. Han läste och använde Nasafis 
teologiska verk (Akidetun-Nesefi) och följande Korankommentarer: 
Ismail Hakki, Sujuti, Ibn Abbas, Mahavi, och igen Sujuti. I samma arbete 
anger Beganović följande litterära verk som Hajrullah ofta använde: 
Kasidetul-Burda av Busiri, Kasidetul-ta´ijja av Ibn Farid, båda på 
arabiska, samt poesisamlingar (divan) av turkiska sufipoeter som Niyazi 
Misri, Nesimi, Yunus Emre, samt Rumis Mesnevi på persiska (med 

                                                      
166 Att föreläsningar och predikningar hölls separat för kvinnor och män kunde vara av 

praktiska skäl, om antalet besökare som följde hans föreläsningar fyllde lokalerna 
snabbt. Annars är det ganska vanligt förekommande i det moderna Bosnien att 
kvinnorna deltar tillsammans med männen vid olika muslimska religiösa 
sammankomster. 

167 Beganović 2005:17. 



90 

kommentarer på turkiska och arabiska). Han använde också Ibn Haldun 
och dennes Mukaddima.168  

Hajrullahs rykte som traktens helgon och helare  

Vissa av mina informanter, och definitivt inte bara familjemedlemmar, 
berättar om Hajrullah som en god man eller som en Guds vän, en evlija, 
vars uppgift var bl.a. att hjälpa människor och beskydda orten. Det fanns 
de som trodde att han skyddade byn från planerade attacker under Andra 
världskriget, eftersom hans närvaro skapade fruktan i fiendernas hjärtan. 
De såg, enligt vad som berättats, en man på en vit häst och de också 
hörde förskräckliga bomber och skrik från byn som skulle lura dem och 
avskräcka dem från att anfalla.  

Flera berättar om att de såg honom under nätterna vandra genom 
byn med böcker under armen. Denna bild med böcker upprepas ofta från 
olika människor, även den tidigare citerade Nakičević minns honom med 
böcker i händerna. Under min tid med Fejzullah Hadžibajrić frågade jag 
honom om sådana berättelser och han sade att sådant är möjligt enligt 
islamisk teologi. Vissa personer uppnår en högre andlig position när han 
eller hon får möjlighet från Guds sida att visa eller utföra mirakulösa 
handlingar. Även Ahmed påpekar att det hände flera gånger att 
människorna sett hans far på en plats när han var på en annan. För Ahmed 
är det inte omöjligt eftersom han åberopar islamiska texter om detta som 
säger att Gud kan ge vissa människor krafter så att tid och rum 
underordas dem för Guds skull. Fejzullah påpekade att en person i ett 
sådant tillstånd bara kan vara medvetet på en plats, men samtidigt visa sig 
på en annan. Ahmed berättar att vissa människor sett Hajrullah på 
pilgrimsfärden till Mecka trots att han var i sin hemby. 

En annan ”övernaturlig” verksamhet knyts till hans påstådda 
förmåga att bota människor genom att bedja, läsa Koranen och kanske 
andra texter eller genom att skriva vissa formler på papper. Han hade en 
viss litteratur om den konsten och kombinerade ibland detta med 
naturmedicin. Han brukade hjälpa också besatta människor och ett 
exempel är vad dottern Zejneba bevittnade med en familjemedlem. 
Hajrullah brukade hjälpa alla oavsett religion eller etnisk tillhörighet och 

                                                      
168 En svensk översättning av Ibn Khaldûn och hans Prolegomena: Introduktion till 

världshistorien publicerades 1989. 



91 

det förekom att ganska många ortodoxa serber sökte honom. Botandet 
gällde inte bara människor utan också husdjur, t.ex. om korna inte gav 
mjölk, eller om de drabbats av någon sjukdom osv. 

En annan mycket känd företeelse är den s.k. regnbönen (bos. Kišna 
dova) som utförs vid en längre period utan regn. Hajrullah deltog i och 
ledde sådana böneritualer. Folket brukade samlas utanför det bebodda 
området, på en vid och tom plats för att samla så många som möjligt. De 
viktigaste var barnen vars böner når Gud enligt den trosuppfattning som 
säger att barnen är oskyldiga och rena. Även fast troende och sådana 
medlemmar av församlingen som aldrig missade någon frivillig bön 
brukade tillkallas.169 Människorna tog kläderna på sig ut- och invänt och 
sträckte händerna med handflattorna vända mot marken. Hajrullah läste 
bönen och alla andra lyssnade och upprepade ”amin”. Människor berättar 
att regnet brukade komma ganska snabbt efter bönen så att folket ibland 
inte kunde hinna hem innan regnet började.  

Genom sådana berättelser och människors tro tillskrivs Hajrullah 
egenskaper som ett helgon har inom den islamiska traditionen och som i 
bosnisk hagiografi kallas evlija.170 En annan väsentlig bild av Hajrullah är 
att han betraktas bland en viss del av befolkningen i Čelić och hela 
trakten som helgon-beskyddare mot sådana som stod i begrepp att utföra 
onda handlingar mot byn och befolkningen. En sådan bild av honom 
bevarades också efter hans död. 

Hajrullah som melamimästare (schejk) 

Hajrullah som sufimästare inom melamisufismen är ett mindre känt 
faktum bland befolkningen i byn. Bara ett fåtal människor kände till hans 
melami-sufiska sida. Inte ens hans son Ahmed har många uppgifter om 

                                                      
169 Utöver de obligatoriska bönerna (fard eller farz) finns också sådana som är icke-

obligatoriska, men som tillskrivs profetens sed (sunna eller sunnet). Se mer 
Hadžibajrić 2000:46 och 54. 

170 Evlija (ar. awliyâ) som är pluralform av wali som oftast tolkas som (Guds) vän eller 
helgon. Inom den islamiska teologin och särskilt inom sufismen finns också en 
kategori evlija, sådana människor som har uppnått Guds närhet och fått gåvan att 
utföra övernaturliga handlingar som tolkas på olika sätt. Sufimästare och schejker 
betraktas ofta och samtidigt som evlija av sina anhängare. Som en bosnisk synonym 
används ordet dobri, den gode. Folket betraktar de goda som människor som kan 
utföra övernaturliga handlingar och/eller mirakel.  



92 

Hajrullahs roll som melamimästare. Ahmed kritiserade vissa andra 
sufiska grupper och berättade om sin egen erfarenhet av sådana som 
utfört saker och ting som, enligt honom, strider mot islam och šeriat. 
Hans far tillhörde, enligt Ahmed, en rent ortodox sufigrupp.171 Beganović 
anger att Hajrullah initierades i nakšibendi-tarikat. Hajrullah egentligen 
initierades i melamiorden redan under sin vistelse i Đakovica i Kosovo. 
Dokumentet som han fick och som jag har bland mitt skriftliga material, 
är silsila, ett dokument som Hajrullah fick från sin schejk Hasan. Det 
uppvisar en kedja eller en andlig successionslinje som förbinder personer 
från den sist nämnda i listan bakåt till profeten själv. Hajrullahs namn står 
sist och nederst på papperet. Hajrullahs silsila förbinder också melamier 
med nakšibendiorden i kedjan av personer som grundade och tillhörde 
den orden (se fig. 5).  

Den melami silsilan som Hajrullah erhöll av sin schejk Hasan-efendi 
i Đakovica motsvarar innehållsmässigt andra silsila-kedjor i andra tarikat. 
Jag fick originalet av silsila från hans dotter Ajša, som hade den inramad 
i sitt rum i Čelić, och jag publicerade en kopia av densamma tillsammans 
med min korta artikel om Hajrullah 1983.172  

Silsilan börjar med den vanliga tacksägelsen mot Allah och med 
välsignelse och hälsning (salât och selâm) över profeten Muhammed, 
hans familj och hans vänner, och slutar med den nyexaminerade 
mästarens namn. I vårt fall slutar silsilan med Hajrullah. Silsilan ser ut 
enligt följande (min numrering): 

1. Hazreti Muhammed, sallallahu alejhi ve sellem,173  

2. Ebu Bekr, Ali ibn Ebu Talib - 3. Selman Farisi - 4. Kasim - 5. Džafer 
Sadik - 6. Bajazid Bistami - 7. Ebul-Hasan Harkani - 8. Ebu Ali Faremedi 
- 9. Jusuf Hamadani - 10. Abdulhâlik Gudžduvani - 11. Arif Rivgeri - 12. 
Mahmud Fagnevi - 13. Ali Ramiteni - 14. Muhammed Baba Semmasi - 
15. Emir Kulal - 16. Hadže Behauddin Nakšibend Muhammed Šah - 17. 
Alauddin Attar - 18. Jakub Čerhi - 19. Ubejdullah Ahrar - 20. Muhammed 
Zahid - 21. Derviš Muhammed - 22. Hadžegi Semerkandi - 23. 
Muhammed Baki Billah - 24. Imam Rabbani Ahmed Faruki - 25. Masum 
Serhendi - 26. Habibullah Buhari - 27. Ahmed Mekki - 28. Huda Kulu - 

                                                      
171 Ahmed är partisk här eftersom han betraktar vissa andra sufiska grupper som extrema 

och inte sin far. 
172 Gaši 1983:661.  
173 Sallallahu alejhi ve sellem – Må Gud välsigna honom. 



93 

29. Molla Muhammed - 30. Molla Idris - 31. Muhammed Nijazi Kulu - 32. 
Abdulhalik Kazani - 33. Mustafa Trabzoni - 34. Hodža Arab Sejjid 
Muhammed Nur - 35. Đakovali šejh hafiz Sulejman ibn Numan - 36. 
Prizrenli hafiz Hasan ibn Husein - 37. Akovali hafiz Hajrullah-efendi.174 

I början av silsilans text anges att Muhammed fick ”den kunskapen” av 
Gud vid sin himmelsfärd (miradž), enligt suran 53:1-18. I slutet av texten 
står också Vallahu e´alemu, Gud vet, samt en mindre stämpel med 
namnet Hasan på, vilket innebär att stämpeln tillhörde schejk Hasan som 
utfärdade silsilan åt Hajrullah. Antalet personer är större än 37: efter 
Profeten, som jag betecknar med nummer 1 i silsilan, kommer Profetens 
närmaste Ebu Bekr (d. 634) och Ali ibn Ebu Talib (d. 661) som nummer 
2. i silsilan. Den nakšibendi-silsilan som Göpınarlı och andra efter honom 
publicerade av Sejjid Muhammed Nûr är identisk men har inte Alis namn 
i silsilans text, utan bara Ebu Bekrs namn. Vanligtvis har nakšibendi 
silsila-texter Ebu Bekr som första personen efter Profeten medan vissa 
andra ordnar har Ali som första namn efter Profetens. Hajrullahs silsila 
förenar på det sättet de två olika traderingarna inom sufismen. 

Hajrullahs melamisilsila förbinder Hajrullah med melami grundaren 
Sejjid Muhammed Nûr till nakšibendi-kedjan och genom den till 
Profeten. Hajrullah betonar själv i sina brev att han hade befogenheter för 
flera andra tarikat, dvs. han kunde initiera i vissa andra tarikat än melami. 
Muhammed Nur, melami grundaren från 1800-talet, hade också flera 
silsila som förband honom med andra sufi-kedjor (halveti, ekberi, uvejsi). 

Jag har inget annat dokument förutom silsilan som visar Hajrullahs 
status och ställning inom melamisufismen. Under mina besök i Sarajevo 
och översättningsarbetet med Fejzullah Hadžibajrić sade denne, att 
Hajrullah skulle ha någon mästares betyg eller diplom förutom denna 
silsila. Diskussionen med Fejzullah kring mästardiplomet förde jag vidare 
och frågade brevledes melamischejken Sulejman Kollari från Kosovo. 
Han svarade i sitt brev av den 19 januari 1985 att silsilan räcker som 
bevis för en melamimästare. Förbindelsen betyder också initieringen i 
melamiorden och enligt Sulejman Kollari räcker dokumentet som bevis 
för Hajrullahs innehav av mästartiteln i melamisufismen. Fejzullah 
Hadžibajrić hade också påpekat att Hajrullah och šejh hafiz Husni 
Numanagić från Visoko var de främsta i sufismen (tesavvuf) i Bosnien 

                                                      
174 Jmf. Kumalıoğlu 2001:14 och Serin 2004:70. Det finns skillnader i stavningen av flera 

namn i silsilan i olika utgåvor.  



94 

under sin tid. Från Hajrullah fick Fejzullah höra vissa sällsynta sufiska 
begrepp för första gången, som hjärtats manifestationer och själens 
manifestationer, letaifi-kalb och letaifi-ruh. 

Vissa andra uppgifter i Hajrullahs brev avslöjade för mig, att han 
hade en text som inte återfinns i den silsila som jag fick av Ajša. I den 
texten lär finnas beskrivning eller definition av melamiläran och vägen 
och en del av den texten citerar Hajrullah i sitt brev.175 

Under sin vistelse för studier i Đakovica var Hajrullah mycket 
framgångsrik på melami-vägen, enligt berättelserna från Šaban Gaši, som 
kommer från Đakovica.176 Hajrullah fick känna hans far, Mula Murat, och 
denna vänskap fortlevde vidare efter Andra världskrigets slut. Man 
berättar också att Hajrullah gjorde något ovanligt efter sin schejks död 
och begravning. Đakovicaborna byggde en turbe, ett mausoleum, åt 
schejkerna Sulejman-Baba och Hasan Prizrenli och anbringade ett inkast 
för pengar på dörren. Unge Hajrullah tog bort det och därefter sade han, 
att hans schejk inte var tiggare under sitt liv och inte behövde pengar nu 
efter döden. Det finns ett brev från Mula Murat som visar att han 
lovprisade och respekterade Hajrullah. En viss relation dröjde länge kvar, 
och de brev jag fick från Ramiz Ymeri vid mitt besök i Đakovica avslöjar 
att melami-relationen fanns kvar på båda sidor, mellan Hajrullah i 
Bosnien och några melamier i Kosovo. 

Hajrullahs verksamhet som sufimästare i melamiorden inskränkte 
sig till samtal och initiering av ett fåtal människor från byn, trakten och 
hela Bosnien. Som melamischejk var dock Hajrullah känd och erkänd av 
många andra sufier i Bosnien. De kände bara till hans sufiska identitet 
som enda kände melamimästaren i landet. De som var initierade eller 
intresserade av melamisufismen kunde få något mer från Hajrullah när 
det gäller melamiläran och vägen. Hajrullah grundade inget sufikonvent, 
någon tekija eller sufiförsamling. De intresserade brukade komma hem 
till honom eller träffas på någon allmän plats. Han brukade rent formellt 
inte använda moskéerna för sufiska ändamål som många andra sufiska 
grupper i Bosnien gör. Det fanns inga melamiritualer för initieringen och 

                                                      
175 Se andra brevet till Hadžibajrić (Sarajevobreven) där Hajrullah citerar melami-

definitionen från någon silsila som talar för att han hade ytterligare en text, som han 
möjligen kan ha fått av sin schejk. Denna text har jag emellertid inte fått tag på och 
inte heller någon vird som Hajrullah omnämner i sina brev. 

176 Samtal med min farfar, som jag antecknade under hans levnad i Tuzla där han bodde.  



95 

inga rituella ceremonier för initieringen och andra religiösa syften lika 
dem vi möter hos andra grupper. I byn Čelić, bland folket och de flesta 
ulema, var Hajrullah endast muderris och en storhet inom islamisk 
vetenskap och med språkliga kunskaper. 

Mina informanter utanför sufiska kretsar samt de skrivna artiklarna 
kunde inte ge någon mer detaljerad bild av Hajrullahs sufiska sida. 
Beganović återger en bild av honom som alim och religiös företrädare. 
Bara de som var initierade av honom och de texter han lämnat efter sig 
ger oss en bild av hans egenskaper som sufi. Jag kan säga att Hajrullah 
skiljer mellan sitt yrke som muderris och vaiz och sin roll som 
melamimästare. Han utnyttjade inte sin position eller sitt goda rykte hos 
folket och ulema för att sprida melamiläran. Även hans klädsel var 
egentligen kläder som hörde ihop med hans ämbete, något vi kan möta 
hos de flesta ulema från tidiga 1900-talet. Melamet var mer dold och 
bevarad för enskilda personer som verkligen var intresserade av den 
vägen. 

Hajrullah har enligt mina samlade uppgifter initierat bara ett fåtal 
personer. Av familjemedlemmar nämns sonen Ahmed och dottern 
Zejneba. Övriga är Ali Gaši, mjölnaren Husein Mešić från Čelić, 
historikern dr. Muhamed Hadžijahić och möjligtvis vissa imamer från 
närliggande orter. Vi känner inte till någon överföring av melamet till 
Kosovobaserade melamier. Fejzullahs hustru Kanita Hadžibajrić (d. 
2006) omnämns också, medan Šaban Gaši har fått tillåtelse att själv 
initiera i melamet.  

Hajrullahs verksamhet och bilden av honom som melamimästare 
och melamier överhuvudtaget kan analyseras genom de primära källorna, 
dvs. hans eget skrivna material (Risalei-salihijja, brev, sufimanualer, 
anteckningar i böckernas marginaler mm), genom intervjuer och 
berättelser av hans närmaste (hans barn, byborna, melamier initierade hos 
honom eller andra sufier). Det är nödvändigt att kombinera dessa källor 
för att kunna få en mer preciserad kunskap om och bild av Hajrullah som 
melamimästare, samt den lära som han hade och försökte föra vidare. 
Den centrala text genom vilken man kan närma sig melamiläran och 
melamisufismens väg är Risalei-salihijja. 



96 



97 

Risalei-salihijja 

Anvisningar om att bli vän med Gud 

De sju själarna och den normativa sufismen 

Innan vi går in på vår huvudtext är det nödvändigt att sätta in den i den 
sufiska tradition i vilken den hör hemma.  

Under min bekantskap med sufimästaren och lärde Fejzullah 
Hadzibajrić (1913-1990) som varade i nästan femton år (från 1976 fram 
till hans död 1990) fick vi arbeta med flera sufiska texter. Ibland arbetade 
bara Fejzullah och jag, ibland var det flera som deltog. Fejzullah hade 
särskilda sufiska föreläsningar för utvalda initierade sufier (murid) och 
sympatisörer (muhibb) och sådana brukade han hålla i sitt hem. Övriga 
föreläsningar och andra religiösa sufiska sammankomster var avsedda för 
alla. Föreläsningar ur Dželaluddin Rumis Mesnevi lyssnade vi till 
parallellt. Jag arbetade i en förberedande fas på publiceringen av de två 
första banden av Mesnevi (av sammanlagt sex). Min uppgift var att skilja 
Mesnevis huvudtext från kommentarerna.  

En del av de sufiska texter vi lyssnade till och läste handlade om 
människans andliga utveckling. Under flera år översatte vi flera kortare 
sufiska verk från arabiska och turkiska. Fejzullah brukade välja ut en bok 
eller en text, ibland en handskrift som han hittade i biblioteket, och 
översatte den högt medan jag antecknade. Vi arbetade ofta hemma hos 
honom i Sarajevo när hans familj var bortrest. Under en senare fas, när 
jag hade åkt tillbaka till min hemstad Tuzla, brukade jag förbereda 
översättningen för publicering i någon av våra religiösa tidskrifter, som 
gavs ut inom Islamiska samfundet i Bosnien. Jag brukade skriva några 
rader om författaren, något om själva texten, samt en del kommentarer. 
Sedan läste vi texten tillsammans och skickade till slut in den till 
tidskriften.  

Jag var relativt kunnig om många termer ur den sufiska traditionen 
redan då, eftersom sufismen var väl etablerad på båda sidor i min familj. 
Bosniskan och de andra språken var också fulla av de turkiska, arabiska 
och persiska ord som präglat livet på Balkan under flera hundra år. 



98 

Fejzullah brukade använda många begrepp på respektive originalspråk ty 
dem kunde man lättare förstå än i översatt form. Det var också en 
gammal tradition från den turkiska tiden och det klassiska 
utbildningssystemet. I Fejzullahs översättningar är texterna lättlästa och 
enkla vad språket beträffar. Därför uppfattade vissa universitetslärare i 
Sarajevo hans översättning av Mesnevi som arkaisk utan att inse 
förutsättningarna under översättningsfasen, nämligen att det var viktigare 
för Fejzullah att en bredare publik kunde höra texten, och senare också 
läsa den, än att den bara skulle kunna användas av en högre akademisk 
krets.  

Hur beskrivs människan i sufismen som tolkas av sufimästaren 
Fejzullah? Människan är kronan på Guds skapelse, det vackraste och det 
viktigaste Gud skapat. Syftet med människans skapelse är att hon skall 
lära känna sin Skapare. Det är en kärleksrelation, i vilken Gud älskar 
människan och hon längtar efter honom. Denna längtan beskrivs som 
människans strävan att återvända till ”det första matbordet” (bezmi-elest), 
till den period när själarna umgicks och gjorde det som var passande för 
deras egenskaper. Under livet brukar människorna minnas vissa 
sekvenser eller moment från det tidigare livet. Gud skapade Adam som 
en prototyp av människan, som utsädet till människosläktet. Människan 
är medveten om detta livet. Längtan efter återvändandet beskriver också 
Dželaluddin Rûmi i de inledande verserna i sin Mesnevi, om flöjten (naj 
eller ney) som gråter, klagar och berättar om sin ensamhet och avskildhet 
i denna världen.177 

Människan består av flera element: kropp (džism), själ (nefs), ande 
(rûh), hjärta (kalb), förnuft (´akl) som verkar tillsammans. Den 
kroppsliga själen (nefs) strävar efter det materiella medan den andliga 
själen (rûh) strävar efter sin Skapare. Hjärtat står mittemellan som ett 
organ som kan återspegla både renhet och syndens orenhet. Människan 
föddes med ett rent hjärta, som under livets gång förorenas och förmörkas 
genom synden och hennes glömska (gaflet). När någon initieras av en 
schejk eller sufimästare (muršid), blir vederbörande upplyst om vägen 
                                                      
177 ”Jag älskar den älskande människan (habib) och han strävar efter Mig. Vårt möte 

innebär döden, men det tycker människan inte om”, är en av de sufiska sentenser som 
vi fick höra av Fejzullah. En mera utförlig förklaring ger han i början av sin 
Mesnevikommentar, när han skriver om människan och Gud i de första verserna i 
Rumis Mesnevi (Hadžibajrićs kommentar i Rumi 2000:335–343). Se också Gaši 
2001:61. 



99 

och metoden, samt om ändamålet. För att kunna närma sig Gud måste 
människan rensa sitt hjärta (tasfijjetu-l-kalb) och uppfostra sitt ego 
(terbijjetu-l-nefs). Det sker med anvisningar och hjälp av en lärd och 
erfaren mästare. Sufimästaren tar muriden genom olika stadier 
(positioner, stationer eller faser). De har olika namn: mekam, tavr, rutba, 
deredža osv. Man använder också begreppet nefs (enfus, nufûs) som 
synonym för stadium (sju själar, sju nefs). 

Vägen (tarikat) heter i många sufiska traktater sejri-suluk och de 
som är på vägen är salik (pl. salikun). Detta begrepp används också i 
Risalei-salihijja. Även begreppen murid eller derviš brukas. Initieringen 
inom en tarikat hos någon schejk sker ofta officiellt inför hela den sufiska 
kommuniteten. Det betyder att initieringen och rekryteringen av nya 
medlemmar också är en social företeelse. Man har till uppgift att sprida 
läran och göra den känd för samhället och för potentiella nya 
medlemmar. Men själva akten är en mera intim akt mellan mästaren och 
kandidaten. Varje kandidat och varje människa har sin egen väg, sina 
egna egenskaper och problem. Därför ger mästaren olika uppgifter till 
varje medlem, enligt deras potential och tillstånd. Med tiden ändrar 
schejken på uppgifterna och på det sättet utvecklas människan genom de 
sju positionerna. När en murid nått sjätte positionen blir vederbörande 
färdigutbildad schejk, kapabel att lära och leda andra.  

Den sufiska vägen är inte en rak linje med början och slut, utan är 
egentligen en cirkel. En murid avancerar uppåt men återvänder till 
människorna. Men nu, efter en period av kamp och utveckling till en viss 
position, kommer människan tillbaka med uppgift att leda andra på 
samma väg. Den människan som funderar på att följa den här vägen 
måste vara disponerad, kapabel och mogen.  

Vi har arbetat med följande sufiska texter som handlar om de sju 
stadierna: 

 
• El-matleb fi meratibit-tarik (Om de sju tarikat-stadierna) av 

AbdulKadir Gejlani, en kort manual på arabiska som kortfattat 
beskriver de sju positionerna med tillhörande Gudsnamn, zikr, 
färg, tillstånd (hâl), plats (i kroppen), vägen (sejr). Tillsammans 
med denna text har vi publicerat Gejlanis tio råd samt ett annat 
kortare verk Kitabul-esrar (Hemligheternas bok) som tolkar de 
islamiska plikterna (bönen, fastan, vallfärden osv.) på ett sufiskt 
sätt och introducerar de sju stadierna; 



100 

• Mizanun-nufus (Själarnas positioner) av schejk Hafiz Hulusi, en 
översättning från turkiska. Författaren lägger vikt på drömmarna 
under de sju stadierna, eftersom drömmarna återspeglar 
personlighetsutvecklingen; 

• Sju stadier av en modern arabisk författare Muhammed Feki, ett 
kapitel ur hans bok om sufismen; 

• Tuhfa (Gåvan) av Fejzullahs schejk Selim Sami, en mer 
omfattande bok med nästan 800 verser som beskriver de sju 
stadierna mer detaljerat; 

• Mir´atuš-šuhud (Rymdens spegel), en traktat av en turkisk 
författare Mustafa Fevzi b. Numan där han poetiskt beskriver 
människans utveckling från perioden före födelsen fram till 
fullkomligheten (kemâl). Sagan berättar om kampen mellan de 
olika elementen i människan med underbara beskrivningar och 
metaforer;  

• Risalei-salihijja (eller Risâlei-sâlihijje) av Muhammed Nur Areb. 
 

Kan man utvecklas själva utan ledningen av en mästare? Det är nästan 
omöjligt, enligt de texter vi arbetat med. Man behöver en mästare som lär 
och leder en på den vägen och som själv har passerat de första sex 
stadierna. Det centrala temat i de sufiska texterna är kampen mot det onda 
inom människan (passion, lust eller nefs) vars egenskaper under vägen 
skall utbytas mot goda (tebeddelu-s-sifat). Kampen betyder inte att 
människan helt avstår från den naturliga lusten i livet, utan att man 
kontrollerar sitt ego och håller balans i tillvaron.  

De turkiska och bosniska risalorna 

Hajrullah har inte lämnat efter sig någon särskild bok eller något verk. 
Däremot har han efterlämnat ett stort antal egna mindre skrifter och 
anteckningar, brev och manualer, som jag fått från familjen eller från 
andra melamier i Bosnien och Kosovo. Risalei-salihijje är en kort text av 
melamigrundaren, melamipîr, Sejjid Muhammed Nûr, som Hajrullah 
hade skrivit av, troligen under sina år i Kosovo eller under sina studieår i 
Istanbul. Hajrullah har dessutom lagt till nio egna rader i slutet av 
Risalan. 



101 

Ordet risâla betyder traktat eller brev som författaren eller 
föreläsaren överlämnar till lärjungar eller andra läsare.178 Benämningen 
används ofta på de orientalistiska språken (arabiska, turkiska) i 
kombination med författarens namn eller i samband med innehållet. 
Risala som titel på kända verk hittar vi bland de första kända verken, inte 
minst om sufismen. Ett av de tidigaste kända litterära verken heter Risâlat 
al-ghufrân. Ett av de mest kända tidiga sufiska verken är al-Risâlat al-
Qushayriya. En annan tidig risala med titeln Risâlat al-malâmatiyya 
tillskrivs författaren al-Sulami (d.1021) där han presenterar den första 
melami gruppen i Nishapur från 800-talet.179 Ordet risala har även 
överförts som låneord till andra språk som t.ex. bosniska.  

Den turkiska Risalan 

Sejjid Muhammed Nur el-Arebi författade sin risala i slutet av sitt liv.180 
Själva namnet ”salihijje” betyder att han uppkallade risalan efter namnet 
på en person ur hans krets, med namnet Sâlih Rif´at efendi. Därmed kan 
Risalei-salihijja översättas med ”Salihs traktat” men också som ”Den 
goda traktaten”, enligt betydelsen av ordet ”salihijja”. Därför är det inte 
underligt att det under den nypublicerade texten av Risala står 
vasiyetnâme, som betyder att risalan är ett testamente som han lämnade 
efter sig till eleverna och läsarna.181 

Muhammed Nurs liv och verksamhet har gett mig kunskap om 
melamisufismens sociala omständigheter. Nur verkade inte från 
huvudstaden och inte heller från de stora osmanska städerna, utan från 
mindre orter i det europeiska osmanska Turkiet. Han reste mycket och 
samlade de inflytelserika och ulema kring sig. Hans verksamhet stördes 
inte av staten och inte heller av de lokala makthavarna. Nur reste till 
huvudstaden och melamisufismen spreds snabbt där. Han dog nära en 
liten ort, Strumica, och begravdes där, långt ifrån de stora städerna. Hans 
grav med turbe blev nästan bortglömd. Jämfört med andra sufiska 

                                                      
178 Wehr 1980: 338, 522. 
179 Gonta 1998:8; Deladrière 1998:1-5; Kumanlioglu 2001:9. 
180 Det framgår även av Risalans handskrift som vi hade vid översättningsarbetet i 

Bosnien 1985. 
181 Kumanlıoğlu 2001:35, 120. 



102 

gestalter i området, vars gravar blivit pilgrimsmål, är Nurs turbe relativt 
obemärkt.  

Nurs texter avslöjar också delvis deras uppkomst och de 
omständigheter som rådde kring honom och melamisufierna då. Många 
av hans risalor är korta texter, vissa rymmer bara en sida, och själva 
Risalei-salihijja är också ganska kort. Jag tror att många av dessa korta 
verk uppkom i samband med Nurs aktiviteter som föreläsare och 
melamiledare. Han följde det traditionella ders-systemet, enligt vilket 
föreläsaren presenterar temat vid ett eller flera tillfällen. Senare skulle en 
eller flera av hans närmaste elever eller frivilliga anteckna hans 
föreläsningar som de tillsammans skulle redigera och sprida vidare 
genom att mångfaldiga den ursprungliga texten. Många brukade skriva av 
texten för sitt eget bruk. Därför förekommer vissa texter i ett stort antal 
variationer, som är fallet med Risalei-salihijja. 

Åren efter hans död flyttade många av hans lärjungar till Turkiet. 
Visserligen tog de med sig ganska lite av det material de hade, men 
däremot det religiösa ramverk, som de bevarade inom sig. På så sätt 
bildades nya melamicentra och nya mästare kommer in på scenen. Bara 
en av dem flyttade västerut, den unge muderris Hajrullah flyttade till 
Bosnien, som redan hade varit under icke-muslimskt styre. Hajrullah 
valde Bosnien och inte sina hemtrakter i Montenegro, inte minst på grund 
av etniska och språkliga fördelarna, men också därför att det var ett land 
som lovade blivande lärda ulema ekonomiska och sociala omständigheter 
som kunde möjliggöra liv och arbete.  

Mängder av handskrifter 

Under mitt arbete med melamisufismen och Risalei-salihijja-texten har 
det också uppkommit en fråga om vilken eller vilka texter som borde 
väljas för avhandlingen. Att framställa en stämma med ålder och 
ursprung av handskrifter är ganska svår uppgift om inte omöjlig med 
tanke på tiden och resurser. En annan svårighetsfaktor vållade de 
historiska, geopolitiska och militära rörelserna i området. Sedan 
författarens död och hans verksamhet har sufier, från Kosovo i norr, 
genom hela Makedonien, Bulgarien, Grekland och ända fram till Turkiet, 
både kopierat och publicerat handskrifter av honom och bland dem finns 
också Risalei-salihijja. Men under hela 1900-talet skedde det stora 
förändringar på hela Balkan och ett land (Osmanska riket) förvandlades 



103 

till flera med alla folkomflyttningar och olika flyktingöden som följd. 
Många muslimer flyttade till Turkiet, inte minst melamierna som bodde i 
Kosovo, Makedonien, Bosnien. Muhammed Nurs grav blev med tiden 
mindre känd och antalet muslimer i Makedonien minskades också. 

Jag har bestämt mig för att använda den bosniska översättningen av 
risalan, eftersom den bosniska texten har betydelse för bosniska 
melamier. Texten är översatt från Hajrullahs egen handskrift och den 
kopplar därmed Risalan till både Hajrullah och till utvecklingen av 
melamisufismen i Bosnien och på Balkan. Risala-handskriften hittades i 
Gazi Husrevbegs bibliotek i Sarajevo, det kända bibliotek i vilket 
tusentals gamla handskrifter från hela Balkan bevaras. Handskriften 
tillhörde en person i Sarajevo vars bibliotek köptes av Gazi Husrevbegs 
bibliotek efter dennes död. Det framgår av själva handskriften, att 
Hajrullah Abdurahmanović hade skrivit av den från en annan handskrift. 
Fejzullah Hadžibajrić hittade handskriften under sitt arbete på biblioteket. 
Risalan är skriven på lösa blad och består av sammanlagt 10 sidor. Sista 
sidan är inte färdigskriven. Under sommaren 2003 försökte jag hitta 
handskriften på biblioteket i Sarajevo. Biblioteket flyttade tillfälligt från 
den gamla byggnaden till en annan byggnad och många handskrifter stod 
ouppackade i kartonger. Mannen som arbetar med dessa handskrifter 
bearbetade en del av dem men inte just risalan. Han visade mig tillfälliga 
kataloger skrivna av Fejzullah Hadžibajrić från 1980-talet och jag 
upptäckte ganska snabbt att Hadžibajrić granskat Risalei-salihijja och 
angett att den skrivits av Hajrullah Abdurahmanović från Čelić. Det 
datum som står i texten är den 28/11 1921.182  

Jag har också studerat två andra handskriftsversioner av Risalan. 
Den ena handskriften fick jag ärva av min familj. Risalan är en del av 
flera andra korta verk av samma författare, inbunden som en bok med de 
ungefärliga måtten 15x18 cm, nästan utan marginaler.  

Den andra handskriften hittade jag i Süleymaniyye-bibliteket i 
Istanbul. I biblioteket fanns flera handskrifter av Sejjid Muhammed Nurs 
verk. Risalei-salihijja fanns i avdelningen Yazma bagislar, inbunden i en 
bok, en samling av olika sufiska texter, under nummer 2997/9. 
Författaren anges som Nur ul Arebi al-seyh Muhammed Nureddin ibn el-

                                                      
182 Gaši 1985:17. I början av handskriften står det att den är skriven av Asim Sirćo, men 

denne Asim är antagligen bara inblandad som innehavare av Risalan. I sista delen av 
Risalan bekräftar Hajrullah i sina nio rader att han hade skrivit Risalatexten. 



104 

Huseyn. Måtten är 19x12,7 cm (texten: 14,6x10,1) och texten återfinns 
mellan sidorna 225-234. 

Hela samlingen innehåller sammanlagt 20 olika sufiska texter på 
392 sidor. Risalan börjar så här: 

Hadha Risalei salihijje li hadrati shaykh sayyid khawaja Muhammad Nûr 
al-´Arabî al-Malâmî, qaddasa Allâhu sirrahû 

Texten fortsätter med Bismillah-formeln och därefter börjar texten. 
Handskriften är inte Sejjid Muhammed Nurs egen, utan kommer från 
någon annans samling vars namn jag kunde inte hitta i boken. Vissa av 
Nurs övriga texter från samma avdelning kommer från biblioteket som 
fanns i Tahir Aga tekke. 

Den bosniska Risalan 

Som redan sagt, är den ”bosniska” Risalan relevant för vår forskning 
eftersom den innehåller delar skrivna av Hajrullah Abdurahmanović och 
hela den aktuella texten är skriven av honom. Dessutom började sufierna 
i Bosnien i allmänt och melamierna i synnerhet använda just denna 
översättning av Risala. Den turkiska Risalan och turkiska språket har inte 
inlärningsbetydelse för bosniska melamier och andra sufier eftersom de 
flesta av dem saknar kunskaper i turkiska. I slutet, efter Risalans 
avslutning, finns nio rader av författaren själv och nio rader till av 
Hajrullah Abdurahmanović. De två texterna finns inte i de två andra 
handskrifter som jag undersökte och inte heller i den moderna 
publicerade turkiska Risalan.  
Den ”bosniska” versionen innehåller, förutom texten, följande tillägg 
skriven i marginalen ovanpå titeln (i bosnisk översättning): 

Naš Pîr i Efendija, naš Hodža, blizu prelaza na drugi svijet, napisao je 
jedno vrijedno djelo pod imenom Risalei-salihijja 

Strax innan vår Pîr och Efendi, vår Hodža, gick bort till den Andra 
världen, skrev han ett värdefullt verk med namnet Risalei-salihijja 

Fejzullah Hadžibajrić översatte Risalei-salihijje från turkiska till bosniska 
och jag publicerade översättningen tillsammans med min inledning och 



105 

kommentarer i fotnotsform.183 Denna publicerade översättning använder 
vi också här. I slutet av texten finns nio verser (rader - satura) skrivna av 
Hajrullah Abdurahmanović, som vi redan nämnt. Handskriften tyder på 
att det fanns flera sådana i bruk och i korrespondens under den tiden. Det 
intressanta är hur handskriften hamnat i Sarajevo och genom vilka 
kanaler kunskap och idéer kan ha överförts: Hajrullah skrev troligen 
Risala under sin vistelse i Kosovo eftersom han nämner sin sufimästare 
från Đakovica, hafiz Sulejman Baba. Hajrullah bosatte sig i Bosnien efter 
sina studier i Istanbul, men hans handskrift kom till Bosniens huvudstad 
Sarajevo genom andra kanaler: En person (Ismet-efendija Bakršić) 
besökte en annan person i Mitrovica i Kosovo (hafiz Kadri-efendija, 
sufischejk i kaderiorden) och fick av honom den handskrift som senare 
kom i imam Asim Sirćos händer.  

Risalei-salihijja är skriven på osmansk-turkiska och innehåller ett 
stort antal arabiska termer och sufiska begrepp. För att kunna förstå 
textens innehåll måste man förklara de begreppen och termerna i texten. 
Textens struktur och innehåll visar att den är skriven för en särskild 
målgrupp läsare, i detta fall handlar det om sufierna, anhängare av 
melamiorden, möjligtvis andra sufier som är på samma väg. Författaren 
beskriver sju stadier på vägen mot Gud. Den sufiska vägen och stadierna 
beskrivs på olika sätt och med olika begreppsapparater i den sufiska 
litteraturen. Även i andra religiösa traditioner än den muslimska finner 
man litteratur med liknande tema.  

Risalei-salihijja har betydelse för en undersökning av Hajrullas liv 
och sufiverksamhet samt melamisufismens utveckling i samhället som 
kan beskrivas i flera punkter:  

 
• Det var Hajrullah själv som skrev den Risalan som använts 

som original till den som hittades i Sarajevo. Det betyder att 
han var aktiv och initierad i melami-orden redan under sin 
vistelse i Kosovo, i slutet av 1800-talet eller i början av 1900-
talet. Hans verksamhet resulterade i att Risalan lästes inom 
de utbildade kretsarna i både Kosovo och i Bosnien; 

                                                      
183 Den publicerades i tidskriften Islamska misao nr 80, 1985, s. 17-21. Se kopian av den 

publicerade Risalan i appendix 2. 



106 

• Risala hade bara betydelse för de utbildade och initierade 
melamierna eftersom den är skriven på osmansk-turkiska 
med avancerat språkbruk. De sufiska ledarna, schejkerna 
eller sufimästarna är också en viktig grupp i detta 
sammanhang;  

• Risala används som manual, handbok eller hjälpmedel för 
dem som är redan på väg att utveckla sitt andliga liv, 
förbättra sig själva och positivt förändra sitt förhållande till 
andra människor och omgivningen;  

• Dessa funktioner utesluter en bredare användning av Risalan, 
eftersom författaren riktade den till en viss grupp, dvs. 
melamier och andra sufier. Själva innehållet stödjer dessa 
begränsningar och även andra sufiska verk om sju stadier på 
sufiska vägen mot Gud bekräftar detta. Det betyder inte att 
melamier döljer sådana verk från andras intresse utan snarare 
att själva innehållet har en mycket begränsad läsekrets;  

• För bosnier och bosniska melamier har den bosniska 
översättningen av Risalan särskild betydelse. Översättningen 
visar tydligt processen med översättningsarbete av de sufiska 
texterna från de orientaliska språken till bosniska och 
övergången från den osmansk-turkiska perioden till den 
moderna, som nästan utesluter användningen av den 
orientaliska litteraturen i original bland dagens sufier. 

• Risala har också en psykosocial betydelse hos sufierna. En 
initierad sufi har som uppgift att utveckla sig i enlighet med 
de beskrivna stadierna, vilket sker i en intim och djup 
samverkan mellan sufimästaren (muršid) och den initierade 
(murid). Risalan kan betraktas som en förelagd karta över 
vägen, med vars hjälp en resenär följer och orienterar sig på 
den sufiska vägen.  

• Den bosniska översättningen av Risalan har stor betydelse för 
samtida melamier i Bosnien, men också för andra i 
grannländer som läser litteratur på samma språk. Själva 



107 

översättningen ingick i det omfattande arbete som utfördes av 
Fejzullah Hadžibajrić under hans verksamhet som sufischejk 
och författare. Detta arbete var också en del av den 
förändringsprocess som skedde under 1900-talet, där det 
klassiska skolsystemet och den klassiska inlärningsprocessen 
med metodik och tillvägagångssätt, ersattes av de nya, mera 
anpassade till de nya villkor och nya möjligheter som erbjöds 
i samhället. Detta innebar att klassiska sufiska verk, även 
sådana skrivna i början av 1900-talet, började översättas till 
respektive språk, men också antecknats på papper och 
publiceras senare. Tidigare dominerade muntlig överföring 
av kunskap utan att texter spreds som idag. Den tekniska 
utvecklingen av kommunikationsmedlen har underlättat 
sufismens textutveckling, så att sufierna också gått från orala 
till mer moderna metoder med publicerade verk. Klassiska 
föreläsningar har i någon mån förlorat sin roll, till förmån för 
mer moderna metoder, enligt vilka religionsutövningen är 
individualiserad och mera ses som en privatsak, något som 
har tagit över bland nutida sufier.  

 
Risalei-salihijja spreds ganska snabbt ut till de delar av stora Osmanska 
riket som författaren och huvudschejken Sejjid Muhammed Nur besökte 
eller där hans anhängare bodde. Det handlar om dagens Makedonien, 
Kosovo, Bosnien och Turkiet. Rent historisk-kritiskt kan man säga att 
översättningen av Risalan är en primärkälla för studiet av melamier i 
Bosnien, både för melamiläran och för en undersökning av förhållandena 
bland anhängarna till melamiorden. 

Innehåll 

De sju stadierna på den sufiska vägen beskrivs i de sufiska böckerna på 
olika sätt. Det finns två tabeller som beskriver de sju stadierna, som 
Fejzullah Hadžibajrić beskriver som en äldre resp. en nyare.184 Nedan 

                                                      
184 Hadžibajrić 1974:22. 



108 

presenteras båda; den första som används i Risalei-salihijje lyder som 
följer: 
 
1. Handlingarnas enhet (Tevhîdi-ef’âl)  
2. Egenskapernas enhet (Tevhidi-sifât)  
3. Essensens enhet (Tevhidi-zât)  
4. Föreningen (Džem´),  
5. Den väldiga föreningen (Hadretul-džem´)  
6. Föreningens förening (Džem´ul-džem´) 
7. Föreningens enande (Ehadijjetul-džem´) 

 
Den andra tabellen ser ut på följande sätt:  
 
1. Det passionerade jaget (Nefsi-emmâre)  
2. Det anklagande jaget (Nefsi-levvâme)  
3. Det inspirerade jaget (Nefsi-mulhime)  
4. Det fridfulla jaget (Nefsi-mutmeinne)  
5. Det tillfredställda jaget (Nefsi-râdije)  
6. Det tillfredställande jaget (Nefsi merdijje)  
7. Det helt rena jaget (Nefsi-sâfije).  
 
De två tabellerna används parallellt av Fejzullah Hadžibajrićs egna 
sufiska texter men vilka av de två som historiskt sett är äldre är det svårt 
för oss att spåra. Terminologin i båda tabellerna återfinns i Koranens text 
och i övriga teologiska texter, och i språkbruket i muslimska världen. 
Varför presenterade Hadžibajrić de två tabellerna bredvid varandra, som 
om det handlade om synonymer?185 Syftet var kanske bara att presentera 
båda metoderna. Antalet och namnen är egentligen mindre viktiga enligt 
Hadžibajrić, eftersom vissa andra sufiska texter utökar stadierna till 
tolv.186 Den andra tabellen använder sig av begreppet ”nefs” som 
översätts och tolkas som själ, jaget, självet, ens identitet, psyke, ande, 
personlighet och verklighet, men betyder även människan med både 

                                                      
185 Hadžibajrić 1974:22. Denna artikel är den första publicerade texten på bosniska, i 

vilken Hadžibajrić presenterar de sju stadierna och sedan dess har han publicerat 
flera, både översättningar från arabiska och turkiska och sina egna. 

186 Till exempel se Jašar 1996:34. 



109 

själen och kroppen.187 Det används ibland som ett negativt begrepp på 
turkiska och bosniska och betyder det också passion eller lust.  

De sju stadierna tolkas också som personlighetens utveckling, 
medan de sufiska begrepp som beskriver den sufiska vägen, översättas 
med motsvarande begrepp inom psykologin.188 Rûh är ett annat begrepp 
på arabiska som översätts med själ eller ande, men som är mer 
oföränderlig och ren.189 Det är nefs och inte ruh som bör uppfostras och 
renas enligt de sufiska texterna om sju stadier. Det är också nefs som får 
smaka döden. Gud blåste in i människan av sin ruh, som det står i 
Koranen, och samma begrepp används för ärkeängeln Gabriel (ruhu-l-
kudus – den heliga anden).190 Både nefs och rûh omnämns i Koranen i 
flera suror. De verserna ur Koranen används i sufiska texter som det 
främsta beviset på och förklaringen av sju själar, sju positioner eller 
stationer på den andliga sufiska vägen.  

Tevhid och ittihad  

Den tabell av sju stadier som används i vår Risala har som centralbegrepp 
ordet tevhid som betyder (Guds) enhet, enighet, enande. Där används 
också derivatet ehadijjet och ittihad som är något starkare till sin 
betydelse och kan tolkas som unifikation, enande osv. Dessa begrepp är 
knutna mer till Gud medan de nefs-stadierna har nefs som centrum. 
Tevhid-begreppet används i islamisk teologi och hos muslimer med olika 
syfte och i olika områden. 

Efter texten av Risalei-salihijja finns Hajrullah Abdurahamnovićs 
nio rader där han rekommenderar Risala till sina sufiska bröder och 
övriga läsare. Han lovprisar författaren och sin egen schejk Sulejman 
Baba från Đakovica, staden i Kosovo där han gick i medresa och där han 
initierades i melamiorden. Samtidigt skriver han i de nio raderna kritiskt 
om sig själv, klandrar sin egen position och gärningar som kan betecknas 

                                                      
187 Wehr 1980:985; Uludağ 2002:271. 
188 Se Pajević 1999: 25-31; 

http://www.healthbosnia.com/kongresi/wiamh/Tuzla/en/gasipaje.htm (Utskrift 2010-
04-05) och Lynn Wilcox bok Sufism and psychology (1995) vars översättning 
publicerades nyligen på bosniska (2006). 

189 Wehr 1980:356, Uludağ 2002:294. 
190 Om rûh se 4:171, 15:29, 17:85; om nefs se 12:53, 75:1, 89:27-30. 



110 

som typiskt melami-beteende. Som sagt i början, melami betyder just 
”klandervärd” och melamier beskrivs ofta på engelska som ”sufis of 
blame”.  

De övriga handskrifterna med samma text som jag studerade saknar 
Hajrullahs tillägg. Risalan har stort antal Korancitat och Profetens 
tradition (hadis), samt sagor och berättelser, oftast sådana som vi kan läsa 
i vissa andra islamiska texter av samma slag. Språket är ganska enkelt 
och tydligt, men samtidigt koncentrerat med innehållet som är mer 
komplicerat för allmän muslimskt bruk. Författaren inleder texten med 
anvisningar och råd om mudžaheda – kamp mot sig själv och mot det 
onda inom sig. Muhammeds kamp (mudžaheda) kräver att en melami 
måste kunna šeriat, islams grunder, att han eller hon måste lära sig 
tarikats hemligheter och till sist lära sig om hakikat (Sanningen, 
Realiteten) och kommer in i hakikat. 

Det finns tre positioner (i Risalan) som ingår i tevhid med de fyra 
sista som ingår i ittihad-positionerna. Av Risalan framgår också att alla 
sju positioner ingår i tevhid, men inte i ittihad (de sista fyra) som betyder 
att begreppet tevhid omfattar begreppet ittihad. Varje position innebär en 
särskild relation mellan en sufi och Gud samt omgivningen. Genom att 
ändra sig förbättrar en melami också sina relationer med omgivningen 
och miljön. Det är viktigt att försöka hålla ständig kontakt med sin 
Skapare genom en ständig zikr (zikri-daim) som är tarikats uppgift, och 
att försöka skåda Sanningens skönhet genom att lyfta upp dualitetens 
slöja. Studenten behöver läraren. Varje position har egna benämningar, 
zikr och bevis från Koranen, ibland också från hadis och olika berättelse 
(till exempel berättelsen om Medžnun och Lejla) och andra exempel.  

Avslutningsvis kan man säga att texten Risalei-salihijja kan 
accepteras som en primärkälla både innehållsmässigt och som en 
kvarleva. Det var enkelt att jämföra texten med övriga handskrifter av 
Risalei-salihijja eftersom det finns ganska många. Avståndet i tid och 
rum är också kort och antalet melamier och de lärda efterföljarna var 
också ganska många. Tack vare de lärda kunde melamier och andra sufier 
bevara ett så stort antal handskrifter och i dagens Turkiet finns 
organisationer och stiftelser som arbetar på att bevara och publicera 
sufiska texter translittererade till det latinska alfabetet och anpassade till 
modern turkiska.  

När det gäller Hajrullah är de nio raderna som han skrev under sin 
vistelse i Kosovo av stor vikt eftersom han berättar både om sig själv, om 



111 

sitt andliga liv, om sin mästare och sin sufiväg och även om melamiläran 
över huvud taget. Detta har stor betydelse för kommande kapitel när vi 
skall försöka presentera melamiläran hos Hajrullah och hans omgivning.  

Översättningen av Risalei-salihijja 

Den svenska översättningen är gjord från bosniska texten av Risalan som 
publicerades i tidskriften Islamska misao, nr. 80 från 1985. Översättaren 
av det turkiska originalet var Fejzullah Hadžibajrić. Därför är texten en 
av hans egna tolkningar av sufiska och teologiska begrepp och jag har i 
min översättning försökt behålla så mycket som möjligt av det. Utgåvan 
av texten i tidskriftsartikeln är inte konsekvent i sin typografiska form. 
Viktiga teologiska begrepp markeras både med fetstil och citattecken följt 
av en kortare förklaring. I konsekvensens namn följer jag 
tidskriftsutgåvan av texten i min översättning nedan. Mina egna tillägg 
och förklaringar är placerade inne i texten, mellan hakparentes, eller i 
fotnoter.  

(I marginalen över rubriken står skrivet:)191  

Strax innan vår Pîr och Efendi, vår Hodža, gick bort till den Andra 
världen, skrev han ett värdefullt verk med namnet  

 

RISALEI SALIHIJJE 

Bismillahir-rahmânir-rahîm 

I Allahs den Nåderikes, den Barmhärtiges namn! 

Det är bekant att [de gudomliga] manifestationerna (tedžellijat) är 
tre: 

1. Manifestationen av skönheten i Guds gärningar – asar, 

2. Manifestationen genom Guds egenskaper, 

3. Manifestationen av Fullkomlighetens Väsen 

Beskådningen och upplevelsen av dessa manifestationer är knutna 
till stadierna i tevhid, Guds enhet.  

Människan är i behov av ”mudžâheda” - kamp med sig själv dvs. 
med sina lustar - ty Allah sade i Koranen: ”… och kämpa på Guds väg 
med insats av er egendom och era liv!” [Koranen 9:41]. Det finns flera 

                                                      
191 Den bosniske översättarens tillägg. 



112 

slags av mudžaheda men mudžahedei-muhammedija [Muhammeds 
kamp] är på följande vis: 

1. Att sträva efter att lära sig šeriats regler. För att kunna 
handla enligt šeriat måste man känna šeriat: vad som är 
rätt respektive inte rätt eller vad som bryter mot 
föreskrifterna i šeriat. Om man inte har kunskap om šeriat 
försummar man Guds lag, dvs. man har varken kunskap 
eller förmåga att tillämpa den. 

2. För att sträva efter att få veta tarikats hemligheter måste 
man utöva zikri-dâim (ständig zikr) eftersom man 
eliminerar försumligheten (gaflet) med hjälp av zikri-
dâim. För att förstå anvisningarna för zikri-dâim behövs 
undervisning och talkin [övning] av ehli-zikr [zikr-
mästarna]. Ty, Allah, den högste, säger i Koranen: ”… 
fråga då de lärda (ehle-z-zikr) om ni inte vet” [K. 21:7]192, 
dvs. om ni inte vet på vilket sätt man utför zikr, enligt 
denna vers, fråga då schejker hur man utför zikr, så att de 
lär er och förklarar för er. Om ni inte gör så, kommer 
enbart antalet zikr inte att ge de förväntade resultaten. 

3. Hakikats hemligheter som innebär att bevittna Enhetens 
skönhet (mušahede).  Detta uppnår man genom att lyfta 
undan dualitetens skärm. För att kunna förstå dessa 
hakikats hemligheter och att upptäcka tevhids och ittihads 
mekamer (enhetens och enandets [stationer]) bör man ha 
en muršidi-kâmil [fullkomlig mästare], för ledning och 
inlärning. 

Enheten besitter tre stadier (tevhid): 

1. Tevhidi-ef´âl – handlingarnas enhet, 

2. Tevhidi-sifât - egenskapernas enhet, 

3. Tevhidi-Zât - Essensens enhet. 

De fullkomliga (ehli-kemal) har gett olika namn för dessa tre 
stadier. 

Det finns fyra stadier av enande (ittihâd): 

1. Džem´ - (Förening) 

2. Hadretu-l-džem´ - (Den väldiga föreningen)  

                                                      
192 De svenska översättningarna av Koranen som jag konsulterat tolkar ehl ez-zikr (ar. ahl 

al-dhikr) annorlunda:”de som fått förmaningar” (Zetterstén), ”de som går efter (de 
tidigare uppenbarelserna)” (Bernström). 



113 

3. Džem´-ul-džem´ - (Föreningens förening) –  

4. Ehadijjetu-l-džem´ - (föreningens enande)  

Även dessa stadier har de fullkomliga gett flera namn. 

Man bör veta att det är tre nivåer (mertebe) av tevhid: ef´âl, sifât, 
Zât. Dessa tre betecknar nivåerna av vänskapen med Gud, den högste 
(evlijâluk). Džem´ är den station som heter siddikijjet (uppriktighet, 
ärlighet som hos Ebu Bekr, Gud vare nöjd med honom),193 hadretul-
džem´ är den station som betecknar närheten (kurbijjet) medan 
džem´ul-džem´ är den station som betecknar profetskap (nubuvvet). 
Man bör även veta att början på hakikats stationer heter tevhidi-ef´al. 

 

TEVHIDI EF´ÂL 

Definitionen av denna mekam är: Då man fått kunskap om 
bilderna från Alemi-Berzah (Mellanvärlden) så får man känna smaken 
av Guds handlande (zevk194), dvs. bevittnande med en säker kunskap. 
Vad innebär det att säga ”bilder från Berzah”? Det är att se bilder före 
förekomsten av denna ordningsföljd och detta förlopp. Till exempel: 
molnen är en bild, himlen är en bild, bergen är en bild, djuren är en 
bild, människorna är en bild. I likhet med dessa bilder, dvs. deras 
relationer och beröringar, säger vi ”Bilder från Berzah”. Dessa bilders 
ursprung, och påverkan överhuvudtaget, är alla från den Sanne [Gud]. 

Alla gärningar i relation till oss själva, både goda och onda, 
kopplas till den Sanne. Och deras godhet och ondska gäller oss, 
eftersom allt är gott i relation till Gud. Han är obefläckad av onda 
namn, och därför säger Allahs folk (ehlullah) att gärningar tillhör 
Gud. Vi kan inte säga ”Allah har begått otukt”, därför att ordet ”otukt” 
kräver en person som begår det. Om en gärning inte tillskrevs 
människan skulle godheten och ondskan inte kunna uttryckas med ord. 

Saliks verksamhet under zikr är kopplad till uttrycket: ”Lâ fâ´ile 
illallah” som betyder: ”Det finns inget handlande subjekt utom Allah”. 

I Koranen är beviset för detta följande: ”Gud har skapat er och det 
ni gör” [K. 37:96]. För denna station finns många bevis. Även denna 
vers är ett bevis: ”Och vi har belastat dem på land och hav” [K. 

                                                      
193 Ebu Bekr (d. 634) var profetens närmaste vän och den första kalifen. 
194 Zevk (ar. dhawq), smak eller njutning, uttrycket kopplat till sinnena, men här i Risalan 

kan ordet avse smak som en direkt erfarenhet.  



114 

17:70].195 Detta är också ett bevis: ”Män dras till att (passionerat) 
älska kvinnor, söner och högar av guld och silver…” [K. 3:14]. Kadi 
Bejdâvi säger i sin ”Tefsir”196: ”Läsningen av denna vers med ref´ 
damma (i passivform) [zujjine] är i själva verket ett bevis för att varje 
sak som framstår som vacker för människan är sann”.  

Tevhîdi-sifât 

Den andra enhetsstationen är Tevhîdi-sifât (egenskapernas enhet). 
Definitionen av dessa sifater är: Hajat (Liv), ´Ilm (Kunskap), Iradet 
(Vilja), Kudret (Makt), Sem´ (Hörsel), Besar (Syn), Kelâm (Tal)197, 
detta är sant! Och det betyder: Allah är den som lever, Allah är den 
som har kunskap, Allah är den som har vilja, Allah är den som talar, 
den som hör, den som ser. På detta sätt får en sâlik genom sina sinnen 
veta att Allah den Upphöjdes väsen är beskrivet med hjälp av sådana 
egenskaper. Dessa sifater är en spegel för sâlik, och genom denna 
spegel upplever han de upphöjda egenskaperna hos Hakk (den Sanne). 

Bevis från Koranen för dessa egenskaper: 

Att livet i verkligheten tillhör Allah bevisar denna vers: ”Allah är – 
det finns ingen gud utom Han – den Levande och den Evige” [K. 
2:255].  Det betyder att livet endast tillhör Allah, och där man i övrigt 
ser livet, är det ett liv från den Levande Guden, den högste. Ty i šeriat 
är allt levande genom Guds Liv, och om detta är de lärda eniga, både 
ehli-sunnet198 och ehli-kelam (apologeter). 

För att Kunskap tillhör Allah talar dessa verser: ”Säg: Kunskap 
finns bara hos Gud” [K. 67:26], och: ”Allah vet allt och ni vet 
intet”.199  

Att Makt (Kuvvet) tillhör Allah säger dessa bevis: ”Det finns 
ingen rörelse, makt eller kraft utom hos Allah, den Högste, den 
Väldige!”,200 och: ”Stor är din Herre, den Allsmäktige, i Sin härlighet, 

                                                      
195 Författaren anger en del av vers 17:70 som ordagrant betyder ”och Vi har burit dem 

över land och hav” medan den bosniska översättningen översätter ordet hamelnahum 
med ”Vi har belastat dem”.  

196 Kommentar av Koranen. 
197 Det sistnämnda - Kelam (tal) - finns ej i den publicerade texten på bosniska, men i det 

inlämnade originalet. Tal som Guds egenskap omnämns i både Koranen och i 
islamisk teologi. 

198 Lärda inom sunni-islam, sunnimuslimer. 
199 Något liknande text i vers 2:32. Turkiska utgåvan av Risalan från 2001 har inte den 

delen alls. 
200 Hadis, och något liknande vers i 18:39. 



115 

fjärran från det de tillskriver Honom” [K. 37:180], och: ”All kraft 
tillhör Allah” [K. 2:165]. 

Att Vilja (Iradet) är från Gud bevisar denna vers: ”Din Herre 
skapar vad Han vill och Han väljer. De har inte rätt att välja” [K. 
28:68]. 

Att Hörsel och Syn är från den Sanne bevisar denna vers: ”Ingen 
är som Han! Han hör allt och ser allt” [K. 42:11]. 

Och bandet till denna mekam är ”La mevsufe illallah” - Det finns 
inte något beskrivet utom Allah! 

TEVHIDI-ZÂT 

Den tredje stationen av enheten är Tevhidi-Zat (Essensens Enhet). 
Existensen finns bara hos Gud, det finns inte någon annan existens 
(utom Gud), enligt Koranen: 

”Allt förgås utom Hans ansikte (Väsen)” [K. 28:88], och: ”Allt 
som är på den (jorden) är förgängligt, men det som återstår är din 
Herres ansikte, upphöjt (fullkomligt), ädelt” [K. 55:26,27]. Varje sak 
förgås och går under, bara Guds väsen är oförgängligt. Allt förgås, och 
eftersom allting är icke-existens, har de inte vudžud [existens], endast 
Allah existerar och finns till, existensen av annat finns ej. 

Uppmärksamma detta, bandet till denna mekam är ”La mevdžude 
illallah” – Det finns ingen annan existens än Allah.  

De som tillhör denna station är Allahs folk (ehlullah). De kallas 
också ”ehli-fenâ” [förgänglighetens människor]. De är inte mukellef 
[de förpliktigade inför lagen] i relation till denna mekam, men de kan 
inte uthärda att allt avslöjas för dem, så de följer i [denna mekam] 
större delen av sin tid sitt förstånd och förnuft, och handlar i enlighet 
därmed. De tillhör smakens människor (Ehli-zevk). De är också 
mukellef och, på grund av detta, är de under en tid ursäktade (uzurli), 
men annars är de svårmodiga, sorgmodiga och plikttrogna (kederli). 
Så vad som än manifesteras under tiden av den medvetna 
Gudsnärvaron (hudur), betraktas de som ursäktade, men när de i denna 
station inte upplever njutningar av hudur, är de svårmodiga. 

De som tillhör denna station är evlija [Guds vänner]. Evlija är 
alltid i ett av två tillstånd: De stunder då de befinner sig i sin mekam 
är det avslöjat för dem (ehli-kešf), och när de är framför skärmen då är 
de som andra människor (ehli-hidžab). För dem finns en ajet [vers]: 
”För Guds vänner finns det verkligen inte någon rädsla och de 
kommer inte att sörja”[K. 10:62].  

Om någon frågar dig, vem som kallas ”ehlullah”, så är svaret: De 
är sådana som lär känna Guds gärningar, egenskaper och namn; och 



116 

sådana som har dränkt sina egna gärningar, egenskaper och sitt väsen i 
den Sannes Väsen, i den Sannes egenskaper och i den Sannes 
gärningar, och avslöjar – det blir tydlig för dem – att gärningar, 
egenskaper och väsen är av den Sanne – dessa är evlije. 

Mekami-džem´ - Den fjärde mekamen 

På detta stadium blir salik Hakks (den Sannes) kraft. Genom 
dennes kraft manifesteras Allah, och han själv blir dold (batin). På 
detta stadium är saker och ting dolda i Hakk, så att de är ”bilder av 
skeendet” (suveri-ekvân), dvs. bilderna av skeendet är representation 
av ting i det ögonblick du sluter ögonen och bilderna kommer för dig i 
ditt sinne. På detta stadium är saker och ting dolda i Guds kunskap, 
och Guds väsen är tydligt. När en salik på denna mekam ser på tingen, 
ser denne Gudomliga bilder, och allt detta är uttryck (givande av 
namn), och lovprisning av Guds namn, i alla Guds föreskrifter 
[plikter]. 

Detta representerar ajeti-kerim [den ädla versen]: ”Allah och hans 
änglar välsignar Budbäraren” [K. 33:56]. Det betyder att alla Guds 
egenskaper flödar och hur de flödar, det är sanning. Därför är det sagt 
till Profeten, alejhis-selam [frid vare över honom] under Mi´radž: 
”Stanna Muhammed, därför att din Herre gör salavat (för dig) 
[välsignar dig]!” Och versen: ”Allah vittnar att det inte finns någon 
gud utom Honom” [K. 3:18]. 201 

På denna mekam uppehåller sig en salik inte länge eftersom den 
sannerligen inte är någon mekam utan består av ett tillstånd av 
drunknande. 

Händelsen med Medžnun och Lejla. Medžnun säger: ”Lejla är 
min, Lejla tillhör inte någon annan än mig”. Džem´-stadiet 
representerar detta utrop från Medžnun, att sakerna återvänder till ett 
dolt tillstånd (bâtin). 

Ett annat exempel. Om det intill väggen finns en pelare blir det 
en skugga av den på väggen när morgonsolen faller på den. Efter en 
viss tid, när solen nått högre upp och vid tiden för zenit, återstår inte 
något spår av skuggan, eftersom skuggan gömmer sig i pelaren 
(bâtin). På samma sätt är det för en salik, pga. visionen (šuhûd) och 
smaken (zevk), och när Hakk visar sig fullständigt, blir tingen (allting 
utom Hakk) dolda i den Sannes väsen så som pelarens skugga 
gömmer sig i pelaren, och en yttre existens av skuggan finns ej, för 
ögat återstår inte något spår. Och liksom skuggan är avspegling av 
pelarens existens, har på samma sätt det skapade ingen verklig 

                                                      
201 Mi´radž (ar. mi´râj) - Muhammeds himmelsfärd. 



117 

existens. Bara i kunskapen är det ett ting (en kropp), dess yttre 
existens finns ej överhuvudtaget. Och liksom man inte kan förneka 
skuggans existens kan man på detta sätt inte heller förneka det 
skapades existens. 

Därför är det skapade (halk) ett resultat av Guds namn Zâhir, och 
överhuvudtaget visar framträdandet av namnet Zâhir; [att] dess yttre 
existens ej finns. Därför har Allahs folk sagt (Ajâni-sâbite): ”Tingen 
har till sitt väsen inte ens känt doften av existens, för att inte nämna att 
de existerar!” 

Hadretul-džem´ - den andra mekamen av ittihad och den femte 
mekamen av Tevhid. Att säga ”Hadretu-l-džem´” betyder: Den Sanne 
är dold och det skapade är synligt. Det betyder att det skapade som var 
dolt i Guds kunskap (bâtin) också var bevarat i Guds kunskap. 
Namnen hämtade från den kunskapen har den Sanne bevisat med sin 
existens och sina avgöranden som knyts till betydelsen av hans namn, 
Hans namn har blivit tydliga och hans Väsen har blivit fördolt. I detta 
tillstånd ser, vet, och hör de skapade, men nu med den sanne [Gud], 
eftersom den Sanne i džem´ ser, hör och talar med människans kraft. 

Som det är sagt: ”Jag har blivit hans hörsel genom vilken han hör, 
och hans syn genom vilken han ser…”(till slutet av hadisi-kudsija202). 
I detta stadium är den Sanne människans (halks) kraft. Människans liv 
är med den Sanne, människans makt är till genom den Sanne, synen 
och hörseln är med den Sanne (Hakk). ”Allah ser verkligen (med, 
genom) sina tjänare” [K. 40:44].203 

”Allah talar genom sin tjänares tunga” [traditionens uttryck]. 
”Allah hör den som lovprisar honom”.204 

Detta stadium har Allahs människor kallat icke-obligatoriskt 
närmande (Kurbi-nevafil). Den som når denna mekam-nivå, den 
besitter allas kunskap, och den hör och den ser. Det betyder att det 
flödar keramet [under och mirakel] av kunskap från honom och 
egenskapernas fullkomlighet. Ty den som ser, hör och vet med den 
Sanne, dennes hörsel och syn och kunskap är förvisso lyckosamma. 
Den som befinner sig på detta stadium, vadhelst han ser, så är hans 
blick riktad mot det skapade (halk), men det dolda är tveklöst relaterat 
till Gud (Hakk). För dem som har uppnått detta stadium gäller 

                                                      
202 Hadisi-kudsi (”helig hadis”) uppfattas som Guds ord i form av tradition. 
203 Sista delen av versen. Författaren använder sig av ordparet Hakk-halk, Gud (den 

Sanne)-människan (den skapade). 
204 En formel som upprepas vid bugningen i den regelbundna bönen (salât). 



118 

benämningen Mukarrebin (de som är nära Allah).205 Det som är gott 
för andra anses oskönt för dem: ”Sköna gärningar för de utvalda är 
osköna gärningar för mukarrebin”.206   

Džem´ul-džem´ - den tredje mekamen av ittihad och den sjätte 
mekamen av Tevhîd. Om en salik på denna mekam skulle frågas om 
betydelsen av denna vers ur Koranen: ”Han är den Förste, den Siste, 
den Synlige och den Osynlige” [K. 57:3], så skulle han svara: ”Den 
Förste är min, den Siste är min, den Synlige är min, den Osynlige är 
min”. Eller till personen framför sig: ”Den Förste är din, den Siste är 
din, den Synlige är din, den Osynlige är din!”. I dessa svar talar han 
sanning. Ty den Sanne visar i hans vittnesbörd sin existens i denna 
avbild, men själva sättet för visionen är känt bara av honom (ehlullah). 

Slutligen, den som inte känner av smaken av dessa mekamer 
kommer inte att lära känna Koranens hemligheter och profeternas och 
evlijas hemligheter och en sådan är värre och lägre stående än ett djur. 
Denna vers ur Koranen visar på sådana: ”De är som boskap, till och 
med värre” [K. 7:179]. O min broder. Om du inte kan förstå denna 
förklaring, kommer du och går utan vinst och ingen njutning ska du 
uppnå.  

Och en sak till ska du få veta. Efter denna mekam finns en mekam 
till, och detta stadium har jag inte kraft att förklara och det kan inte 
framställas och presenteras så att du förstår. Ty denna mekam är:  

Ehadijjetu-l-´ajn och Mekami-Muhammed (Ehadijjetul-džem´) 

Bara Gavsi-’azam207 har makt över denna. Av hänsyn till oss kan 
han undervisa oss men vi kan inte erfara smaken (zevk) av denna 
mekam, ty i Koranen har det sagts: ”Närma er inte den föräldralöses 
egendom” [K. 17:34]. Den föräldralöse (det enda barnet, jetim) är 
hazreti pejgamber [profeten], frid över honom, och hans egendom är 
Ehadijjet [Enandet]. Detta är förbjudet för oss därför att vi inte kan 
närma oss detta. Om Pejgamber, frid över honom, själv undervisar oss 
i talkin, då kan vi få känna den smaken; denna zevk kan inte uppnås 
på annat sätt! 

Allahumme salli ´alâ Muhammedin ve ´alâ âli Muhammedin ve 
sahbihî ve sellim ta´zîmâ!208  

 

                                                      
205 I K. 56:11 berättas om mukarrebin-gruppen. 
206 Ett känt sufiskt uttryck. 
207 Evlijas pelare, Muhammeds andliga efterträdare, kutb (qutb). 
208 En salavat, välsignelse över profeten, med vilken Risalan avslutas. 



119 

Nio rader: 

Dessa mekamer kan inte upptäckas, inte heller upplevas eller ses, 

utom av ”sâhibi veledi kalb”209; andra kan inte vara smakens 
människor (Ehli-zevk). 

Bara den salik [som utövar] ständig zikr kan känna njutning, 

Muhammeds Sanning undervisar anhängarna av smak och 
skådande i talkin, 

Muhammeds Sanning undervisar ”veledi-kalb”-saliker i talkin. 

Den ständiga zikrens sällskap är de som ingår i ”Muhammeds 
Sanning” (Hakikati-Muhammedijja). 

Den som är på stadiet ”Muhammeds sanning”, han är 
”Muhammedsk”.  

Den som är på stadiet ”Muhammeds sanning”, han betraktar sju 
mekamer, 

och upptäcker både smak och ”skänkt kunskap” (´ilmi-ledun) – 
han tillhör avslöjandets och skådandets människor (ehli kešfi šuhud)! 

 

De nio raderna av Hajrullah Abdurahmanović 

 

O bröder! Upptäck dessa nio rader, och du ska bli anhängare av 
skådandet, 

Och du skall se och njuta av hemligheten och smaken och de sju 
mekamerna. 

Er broder Akovali Hajrullah210 har skrivit detta.  

Vår Baba vår broder i Đakovica, prisad vare Allah. 

Jag är en av hans ödmjukaste tjänare, prisad vare Allah. 

O mina bröder, jag ber om er dova [bön], 

För att jag begår synd varje stund. 

Jag är en av de mest föraktliga av tjänare, jag känner mig själv, 

På jordens yta är jag den största av syndare, jag känner mig själv. 

                                                      
209 ”den som har ett barns hjärta”. 
210 ”Hajrullah från Bijelo Polje”. 



120 

Kommentar: från tal till text 

Risalei-salihijja är en text skriven på osmansk-turkiska i slutet av den 
osmanska perioden på Balkan. Risala har ingen större litterär betydelse. I 
början av uppkomsten av Risalan och övriga texter av samma författare 
(men även övriga från samma period) hade texten betydelse inom ganska 
begränsade kretsar som kunde läsa osmansk-turkiska. Jag kan ana att 
Risalans betydelse då mera var avsedd för melamimästare och sådana 
som skulle använda texten för egen ledning och för att lära sig den 
sufiska vägen. Risalans innehåll och struktur är ganska tekniskt inriktad. 
Den är en manual, ett slags karta över vägen för de intresserade och 
speciellt för de initierade melamierna.  

I samband med stora sociala förändringar, med Atatürks reformer i 
Turkiet och bildandet av de nya staterna på Balkan, har betydelsen av den 
osmansk-turkiska Risalan förändrats. Texterna på osmansk-turkiska (och 
andra orientaliska språk) har blivit snarare material för specialister inom 
olika områden (språk och litteratur t.ex.) än texter för allmänt bruk. Med 
tiden har ett stort antal texter som var skrivna på osmansk-turkiska 
translittererats och publicerats i det moderna Turkiet, i vissa fall också 
anpassade till den reformerade turkiskan. Samma hände med Risalei-
salihijja och andra texter av Muhammed Nur. 

Inom den jugoslaviska och bosniska kontexten211 har de som är 
kunniga i orientaliska språk bearbetat och översatt många handskrifter. I 
vissa fall har det handlat om mycket begränsad verksamhet knuten till 
specialiserade institutioner med begränsade medel och i små upplagor, 
men i vissa fall har sådana arbeten haft större betydelse för bredare 
kretsar, inte minst sufiska. En av dem som arbetade flitigt med sådana 
texter, översatte och publicerade ett stort antal, var Fejzullah Hadžibajrić. 
Han har under sitt arbete på Gazi Husrevbegs bibliotek hittat, bearbetat 
och publicerat stort antal texter från arabiska, turkiska och persiska. Jag 
betraktar ett sådant engagemang och arbete som en fas i den sociala 
kontexten, där nya omständigheter och nya villkor skapar nya 

                                                      
211 Jag skulle vilja påstå att vi kan tala mer om den jugoslaviska kontexten här, eftersom 

mycket av forskningen kring de gamla historiska textdokumenten och handskrifterna, 
samt översättningsarbetet, inte varit begränsad till Bosnien utan har flutit över 
gränserna mellan Serbien, Bosnien, Kosovo, Makedonien och även Kroatien. Det 
samma gäller Risalei-salihijja- handskriften som från Kosovo hamnade i Sarajevo. 



121 

möjligheter. Människor och deras verksamhet är en del av den sociala 
kontexten och förändringarna i samhället.212 

Den moderna tiden med publikationer av olika slag, i bokform och 
tidningar, skapade nya behov hos människor, att köpa böcker och 
prenumerera på tidskrifter. Själva läsandet och skapandet av små 
hembibliotek har vunnit insteg även hos muslimerna. Risalei-salihijja har 
publicerats och blivit tillgänglig på bosniska för många, mycket fler i 
antal än den ursprungliga texten och läsekretsen har blivit bredare och 
inte inskränkt sig till enbart melamier eller sufier. Frågan är om det har 
större betydelse för rekryteringen av nya medlemmar i melamisufismen 
eller om att tillgängligheten kan leda också till ett mera isolerat religiöst 
liv och ett mera privat religiöst bruk där texterna är mer allmängods än 
mera privilegierade ägodelar som tillhör vissa grupper. Jag anser att 
texterna, genom dessa processer, har påverkat utövningen av religionen 
på det privata planet och samtidigt minskat det auktoritära inflytandet 
inom sufismen (och även inom islam!). 

Frågan om textens betydelse slutar inte här. Mångfaldigandet av 
texter leder inte direkt till en ökad religiositet. Det är flera faktorer som 
gör att textens betydelse minskat i det moderna samhället. Ett stort antal 
tillgängliga exemplar medför också att böckerna och texterna snarare 

                                                      
212 Vi kan dra en parallell mellan det arbete som flitigt utfördes av orientalisterna i Europa 

under en period med en verksamhet liknande den som utfördes av ulema och 
orientalister med muslimsk bakgrund i vissa muslimska länder. I fallet med ulema 
från Bosnien är det påtagligt att ulema fick lämna sina religiösa poster och 
anställningar och i stället ofta fick arbeta som orientalister och lingvister i olika 
statliga institutioner och bibliotek. På så sätt har de språkkunniga kunnat producera 
material som har mer betydelse för kultur och historia men även för bevarandet av 
den religiösa traditionen. Ett konkret exempel är översättningen av Risalan till 
bosniska och publiceringen av den. Ett ännu bättre exempel är översättningen av 
Mesnevi, som gjordes av Fejzullah Hadžibajrić. Det intressanta är att själva 
översättningsprocessen följde den traditionella, flera hundra år gamla traditionen, 
med dess tekijamiljö och med en religiös innebörd. Under den traditionella processen 
skedde också en förändring: en av åhörarna spelade in föreläsningarna på en redan då 
gammaldags magnetofon, för att sedan överföra ljudet till skriven text i ett senare 
skede. Texten skrevs ut med hjälp av skrivmaskin och med flera inblandade. Alla 
som arbetade med texten var frivilliga och allt det omfattande arbetet betraktades 
också som en del av det religiösa engagemanget. Denna flitiga strävan syftade till att 
försöka publicera Mesnevija för första gången, något som tidigare bara varit en dröm. 
Arbetet med Risalei-salihijja var något liknande, skillnaden var att en person 
översatte texten medan en annan skrev den för hand på papper. Senare kom 
skrivmaskinfasen och inskick till tidskriften. 



122 

blivit billiga, vulgariserade och bagatelliserade än tidigare. ”Heligheten” 
existerar mindre och kopplas inte så ofta ihop med texter som tidigare 
varit fallet. Det gäller även ”de heligaste” bland böckerna, Bibeln och 
Koranen. 

Risalei-salihijja är inte en ”helig” bok bland melamierna. Jag har 
inte heller registrerat att melamierna citerar Risalan ofta eller att den läses 
särskilt mycket. Innehållet och innebörden i Risalan är snarare ett ämne 
för en relation mellan en lärare (muršid) och en elev (salik) som måste 
genomgås och upplevas gemensamt. Så även om en elev har en text kan 
enbart denna inte vägleda eleven utan hjälp av en mästare, en levande 
ledare, som Muhammed Nur förklarar i början av Risalan. En salik måste 
vara villig, anstränga sig och kämpa på vägen och en melami bör 
kontrollera och kritisera sig själv, vilket Hajrullah Abdurahmanović 
betonar i slutet av texten. Detaljerade förklaringar och hänvisningar i 
melamisufismen ger Hajrullah i sina brev. 



123 

Hajrullahs brev till sufier  

Inledning 

Breven som jag presenterar här är de som Hajrullah skrev till Ramiz 
Ymeri i Kosovo och till Fejzullah Hadžibajrić i Sarajevo. De är skrivna 
på tre språk, arabiska, turkiska och bosniska, med vissa tillägg på 
albanska. Som undersökningsmaterial använder jag texter i urval från de 
bosniska breven i original samt från översättningarna gjorda av Fejzullah 
Hadžibajrić när det gäller breven skrivna på arabiska och turkiska.  

Breven skiljer sig i form, längd, stil och innehåll. Detta faktum är 
lätt att förstå och förklara eftersom de är adresserade till olika typer av 
personer. De två breven skrivna till Fejzullah Hadžibajrić i Sarajevo är på 
arabiska. De är också de längsta breven och innehållsmässigt är texterna 
av sufi-teologisk karaktär, med citat och namn på kända författare och 
auktoriteter. De breven är typiska för korrespondens mellan de lärda, 
ulema, och karakteristiska för de ulema som accepterar och utövar 
sufism. Breven är också utformade som något mer intima. Hajrullah 
skriver till sin broder i Gud (ehi fillahi), ber honom om att besöka hans 
sjuka dotter som var på sjukhus i Sarajevo och att tala med hans son 
Ahmed vid ett annat tillfälle. 

Breven som Hajrullah skrev till Ramiz Ymeri i Djakovica i Kosovo 
och genom honom till andra melamier och lärda i Kosovo, är utformade 
mer som brev från schejken till potentiella murider eller till melamier. 
Hajrullah skriver om melamier och melamiläran mer direkt och kallar 
Ramiz och andra till sig i Čelić, för besök, undervisning och initiering. I 
ett av breven skriver Hajrullah att han också är beredd att komma till dem 
för att överföra och ge ett nytt liv i melamisufismen bland bröderna i 
Kosovo. Av breven framgår också att Hajrullah svarar på de frågor han 
fått av Ramiz och andra i Kosovo. I två olika brev skriver han också att 
han är över 90 år gammal. Brevens och kuvertens datering tyder på att de 
skrevs under de sista åren i hans liv, vilket torde indikera att han inte var 
108 år när han dog, utan snarare nära hundra år gammal. På kuverten står 
att Ramiz Ymeri var skräddare till yrket, medan Hajrullah var muderiz, 



124 

något som skulle underlätta utdelningen av posten eller återskick av 
breven. En tydlig adress saknas. 

Huvudtemat är huvudsakligen melamiläran i Kosovobreven och 
sufismen och islam i Sarajevobreven. Melamibudskapet framgår 
emellertid och analyseras i bådadera fallen. Texten är rik på citat från 
Koranen, traditionen och andra texter, men inte bara citat. Mycket av 
texten utgörs också av Koranen och traditionen, men i en mera berättande 
form, där Hajrullah fritt använder sig av olika texter med egna inlägg och 
tolkningar.  

Sidonumreringen följer det bosniska originalets. Den första 
romerska siffran visar bladnummer medan den andra visar sidonumren 
från originalbreven. De första breven är översättningar från turkiska gjord 
av Fejzullah Hadžibajrić under en period av vår bekantskap på 1980-talet 
och breven som följer är skrivna på bosniska. Till sist kommer breven i 
översättning från arabiska som Hajrullah skrev till Fejzullah efter Andra 
världskriget, också översatta till bosniska av samma översättare. 
Översättningen följer originalen på bosniska så troget som möjligt, även 
översättarens kommentarer mellan olika stycken och inom parentes. Mina 
egna kommentarer och anteckningar står inom hakparentes eller i 
fotnoter. Jag har försökt följa Bernströms översättning bortsett från de 
delar där texten ger en annan eller annorlunda betydelse och innebörd.  

Översättning av breven i urval 

Kosovobreven  
 

Sida I/1  

Hû213 [Han, bara Gud] 

Till min käre Ramiz-ef. [efendija, herr] och alla andra 

                                                      
213 Hû är något reducerad form av arabiska huwa som betyder ”han” och syftar på Gud 

allena (Han). Hû används oftast i sufitexter och ibland i början av brev, som 
Hajrullah gör i sina brev. Han skriver Hû på första sidan högst upp, före brevtexten. 
Niyazi Misri, en poet som ofta uppges vara melamier, ger en sufisk tolkning i Ibn 
Arebis anda och tolkar olika ord i kapitel 112 (Ihlâs). Ordet hû syftar på den 
essentielle Gud, enbart Honom, utan någon annan skapelse. Den bosniska versionen 
av texten är opublicerad.  



125 

Till er uppskattade person en ärlig och särskild hälsning [mahsus 
selâm], [jag] önskar allt gott och en fullkomlig inriktning mot Allah, 
och att ni må avskärmas från allt annat än Gud (sivallâh). Om ni 
frågar hur det står till med mig, så jag är mycket svag och sjuk, och 
hostar mycket. Zendžefil214 lindrar hosta och är mycket nyttig, men 
finns inte här hos oss. Med Guds hjälp finns det bot i den. Med varje 
inandning och utandning väntar jag på min flyttning.215 Jag har många 
handskrifter (handskrivna texter), hadis, tefsir, några av dem är från 
Užice, av en Užice-schejk.216 Där fanns hans moské och mausoleum 
[turbe]. Han stupade som martyr [šehid] i byn.217 Hans böcker är: 
Kitabul-hattab, Tabekat evlijaleri, Nefehatul-uns (översättning), 
Mekamat evlijaleri… 

 

Sida I/2 

Gud den Upphöjde säger: Bismillah… 

Elif Lam Mim till muflihûn, och ända fram till ven-nas218 och åter 
säger Allah: ”I detta ligger förvisso en påminnelse (varning) till den 

                                                      
214 Jag kunde inte dechiffrera zendžefil, som jag anar är en naturmedicin. På flera sajter 

(flera med anknytning till Afghanistan) kan man hitta ordet ”zanjafeel” som syftar på 
en naturmedicin. I ett annat brev nämner Hajrullah zendžebil och zendžefil. Jag tror 
att zendžebil kan spåras på WHOs sida under namnet zanjabeel eller zangabil: 
http://apps.who.int/medicinedocs/en/d/Js2200e/30.html#Js2200e.30 (Utskrift 2009-
12-09). 

215 I Bosnien används begreppet seliti – att flytta (till den andra världen eller till nästa liv) 
vid döden. Preselio na ahiret (”Han flyttade till ahiret”), brukar man säga. 

216 Staden Užice ligger idag i sydvästra Serbien och under osmanerna var den befolkad 
huvudsakligen med bosniakiska muslimer, som tvingats flytta till Bosnien och 
Turkiet kring 1864. I nordöstra Bosnien byggde sultan Abdulaziz två orter för detta 
ändamål, Gornja Azizija och Donja Azizija. Se mer detaljerad i Handžić 1999: 650ff. 
Serbiska,bosniska och kroatiska versioner av wikipedia uppger inte samma fakta om 
Užice och Bosanski Šamacs historia i samband med muslimernas bortdrivning från 
Užice (Utskrift 2009-12-09). 

217 I originalet skriver Hajrullah šehid (martyr). I litteraturen omnämns två eller tre 
sufigestalter från Užice, Muslihuddin Užičanin, schejk Muhammed som skrev brev 
till vali i Belgrad och var på folkets sida vid upproret. Det är oklart om vilken 
Muhammed Hajrullah skriver om, vars mausoleum (turbe) och moské fanns i staden. 
Enligt flera hade detta område präglats av sufismen och associerades ibland till 
melamier. Se också Handžić 1999:650; Šabanović 1973:247; Hadžijahić 1952:215; 
Mušić 1963:249. 

218 Hajrullah syftar här på hela Koranen, från Bismillah-formeln, med vilken varje kapitel 
i Koranen inleds (förutom den nionde suran som är utan Bismillah) till sista orden i 
Koranen ven-nas. Elif Lam Mim är första versen i andra suran i Koranen och de första 



126 

som har hjärta…” till slutet av versen. (Inne fi zalike le zikra li men 
kane lehu kalbun…) [K. 50:37]. 

Dvs. hjärtat som är starkt förbundet med allt detta som Gud den 
Upphöjde nämnde i Sin ädla bok [kitab]: lovord och hot, befallningar 
och förbud, ateism, otro och hyckleri [munafik]. Allah den Upphöjde 
säger: Bismillâh ”Följ den raka vägen, som du har blivit anbefalld,” 
och ”/…/ och gå din väg rakt fram, som du är anbefalld, och låt dig 
inte påverkas av deras önskningar (begär, lust)”[K. 42:15].219 

 

Sida I/3 

Allah har sagt i denna och i alla andra verser [ajat] i Koranen… 

Och bokstäver [harf] le zikra, eftersom varje ord och varje bokstav av 
Guds tal (kelamullah), som är permanent, evig och av Gud, (har stor 
betydelse och vikt)…, och så sade Han i Koranen: ”den som har 
hjärta…” dvs. den som har ett friskt hjärta - kalbun selimun, han har 
kraft att gå den rätta vägen, och det är att känna sig tillfredställd, 
komma ihåg Gud, och att avslå allt annat som avleder tanken till något 
annat. Det är en ständig zikr på bevittnande sätt, med hela hjärtat och 
med all kraft, med varje atom, genom att bevittna och beskåda att allt 
avspeglar Allahs existens.220  

Dig skall jag lära zikrs metod och stadier [mekam], och kom när du 
kan, eftersom det inte går brevledes. Er broder Hajrullah från Čelić ber 
för er [gör dova] och väntar på svar.  

 

Sida I/4  

Jag önskar ärligt och uppriktigt [att Gud måtte leda alla] där i dessa 
trakter [på] den rätta vägen: bröder [ihvan] i varje orden och alla 
schejker och lärda [ulema] från Đakovica, särskilt Islam-ef. 
(Džehennemi, muderris [lärare]) och Hasan-ef. tusen selam. 

                                                                                                                        
verserna behandlar frågor om tron och beskriver de frälsta troende (till ordet mufihun, 
som Hajrullah anger i sitt brev).  

219 Hajrullah anger också 11:113 som skiljer sig något från det andra. Ibland anger 
Hajrullah sidnummer (sahifa), eftersom de flesta använder samma arabiska Koran 
(mushaf) med samma sidnumrering. Ibland är det svårt att följa verserna som han 
citerar, eftersom Hajrullah (och även andra) ibland använder sig av en del av verserna 
eller flera verser tillsammans. 

220 Här tolkar Hajrullah orden le zikra som betyder varning, påminnelse, och fortsätter 
med den delen av versen som innehåller ordet kalb, hjärta, men ett hjärta som är sunt 
och friskt att ta emot varningen och hågkomsten av Gud (zikr). 



127 

Allah har för profeten Davud [pejgamber] uppenbarat [vahj]: ”Jag svär 
vid Min storhet, mäktighet, att Jag inte skall överge (lämna) de av 
Mina tjänare som håller av Mig, och inte något av det som Jag 
skapat”. Du skall med fullständig tillförsikt få veta detta, den (hållning 
vid Gud), bortom allt annat, och inte för ett ögonblick på något annat 
sätt. Himlar och Jord, allt är underlagt Min makt, så hur kan min 
tjänare förlita sig på det skapade och inte på Skaparen?221 

 

Sida II/1  

Till mina bröder: kära Ramiz, Arslan, Ramadan och ni andra 

Om ni frågar och vill höra om den fattige, så är jag svag och lite sjuk 
[hastaluk], men den verkliga sjukdomen är hjärtats tomhet, när hjärtat 
inte gör zikr i varje stund, utan gör sig skyldig till [andlig] 
försummelse [gaflet]. Varje individ har sin plats i både paradiset och i 
helvetet [džennet och džehennem]: den troende, den icke troende, och 
kättaren. Varje individs räddning finns i en uppriktig handling, varje 
individ kommer att smaka döden och se sina gärningar. Den som har 
gjort en atom av en god gärning – kommer att se det, eller [den som 
har gjort] en atom av det onda – kommer att se det [K. 99:7-8]. 

Euzubillah - Bismillahi  

”Den Dag då människan skall ställas inför allt det goda som hon har 
gjort och allt det onda som hon har gjort, kommer hon att önska att 
den (Dagen) vore oändligt avlägsen… Allah varnar er och Profeten 
säger: ”Om ni älskar Gud följ mig…” [K. 3:30–31]. 

 

Sida II/2  

Fakir Hajrullah son till Abdurahman från Čelić, nära Tuzla. Om ni kan 
- besök mig så blir jag glad och samtal tycker jag också om. Jag 
rekommenderar âmentu-billâhi222 ärligt och uppriktigt, och tro och 
beteende enligt Koranen. Många filosofer talar felaktigt (de har fel och 
är felaktiga) och tillåter det som är förbjudet, tolkar annorlunda, de 
gör det förbjudna (haram) tillåtet (halal).  

 

 

 

                                                      
221 Här blandar Hajrullah (som han gör i vissa andra delar av texter) citat med egna ord 

och kommentarer. 
222 Amentu billâhi… är trons grunder (îmân) inom islam, se Hadžibajrić 2000:11. 



128 

SidaII/3  

Jag ber för er alla och önskar er den ständiga zikr (zikri-dâim), i varje 
in- och utandning Guds åminnelse – zikrullah… 

Jag kan säga (lära ut) Muhammeds sanning (Hakikati Muhammedi), 
zikrs väg (suluki zikr) och zikri dâim och instruera (göra talkin), så de 
som vill - kan komma… 

 

SidaII/4  

Till alla bröder (ihvan) i Prizren och Priština [skickar jag] en hälsning 
(selam) och uppskattning (nijaz): till kaderi-, šazili- och rufaisufier, 
till de ärliga bröderna önskningar om allt gott från Gud, till ulema i 
Đakovica samt till schejker, hafiz, talib [studenter] min bön och 
selam, och till de frånvarande (gâib) min bön och selam, och till 
Islam-efendi Džehennemi tusen selam. Be för mig. 

Efter selam och en god bön tackar Hajrullah Gud för att han, trots 
allt, mår bra. Han säger att alla kutub223 härstammar från Hasan och 
Husein vars morfar är Guds Profet (resulullah). Inom tarikat finns 
varken fientlighet, vrede eller strid, eftersom Profetens barn 
(ättlingar) undviker allt detta. Om detta står det [skrivet] i (böckerna) 
Nefehatul-uns och Tabekatul-evlija.224 

Jag tackar Ramiz-efendi för besöket (zijaret) och ber att du skickar 
telegram om någon annan vill besöka mig. Jag ber för er och önskar 
allt gott, Hajrullah. 

Jag är inte i stånd och har inte kraft att komma men jag är nöjd och 
glad att någon kommer till mig. Hos vanligt folk är ändamålet 
(meram) för besök ett, och hos oss ett annat. Mehabbet225 och samtal 
är besök hos oss. Guds kärlek är vår, men avam, det vanliga folket, 
emrullah [Guds påbud], ilmullah [Guds kunskap], ervahullah [Guds 
andar], de (jag) kan inte dö, de går över.226  

[Hadžibajrićs tillägg:] Vidare talas (i brevet) om döden, om att tåla 
svårigheter (dödskamp), okunnighetens dunkel osv.  

                                                      
223 Evlijas (Helgons) pelare, sin tids helgon. 
224 Översättaren till bosniska, F. Hadžibajrić, översatte inte den delen utan återgav i stället 

innehållet kortfattat.  
225 Mehabbet (även mehabet eller muhabet) betyder i sufiska traditionen i Bosnien 

sufiernas sammankomster med religiöst innehåll och Guds kärlek i centrum och så 
används ordet också i kommunikationen mellan sufierna. 

226 Det är svårt att förstå innebörden i texten och den otydligheten som vi ser i det stycket. 
Jag lämnade det oförändrat. 



129 

Sida III  

Till mina bröder – ihvan  

Efter hälsningen och efter bönen, vänder vi oss mot Gud och Han har 
sagt: ”/…/ vem som vill må tro, och vem som vill må vara otrogen 
/…/” [K. 18:29].227 Jag, den fattige, ber till Gud att alla otrogna och 
polyteister anammar den islamiska tron, så att de blir lyckliga och 
inser Muhammeds sanning.228 

Varje människa har två ljus (nûr) och två platser, i paradiset och i 
helvetet. Ett ljus leder till den ständiga hågkomsten (zikri-dâim), det 
andra ljuset leder till vändningen mot Gud och avvisningen av allt 
annat. Det gemena folket (avam) är som kreatur (hajvan), även om de 
lever upp till tusen år. De som inte lämnar det förbjudna är som djur 
eller ännu värre. 

”Jag svär vid det höga, makten, kraften, höjden, Jag kommer inte att 
avvisa de tjänare som vänder sig till Mig och inte till andra.” Detta bör 
man göra helt fullt av hjärtat, och du behöver inte bekymra sig hur den 
Allsmäktige kommer att handla med dig. 

O Gud, fyll inte mitt hjärta med girighet, begär och upptagenhet av 
något annat; den som fullständigt förlitar sig på Allah, för honom 
räcker detta och han skall få hjälp. ”Innâ lillâhi [”Vi tillhör Gud…”]” 
- Vi, skapelser, vi är bara hans tjänare, vi är i hans makt och kraft, vi 
vänder oss mot honom, vi erkänner vår maktlöshet och ber att han blir 
nöjd med oss. 

En fullständig hängivenhet för honom (detta är ett uttryck för en 
fullkomlig hängivenhet inför Guds allmakt, drunknande, erkännande 
av egna synder, och därefter om Han inte förlåter, vad är en tjänare!?). 
Allah den Allsmäktige talar i Koranen om säkerhet och fördärv, och 
säger: ”Är de (tjänarna) säkra mot prövningar genom frestelse – bara 
förtryckare (zalimûn, zulumćar), sådana som glömmer sig själva och 
inte tänker på sin undergång”. (Surei Džum`a, vers 162).229  

 

 

                                                      
227 Zetterstéens översättning är här närmare originalet. 
228 Här använder Hajrullah de förekommande uttrycken: kâfir (icketrogen, ateist) och 

mušrik (de som tillskriver Gud någon annan gudom eller tror på flera gudar i stället 
på en – polyteister) som motsats till mu’min (den troende). Samtidigt syftar han också 
i sina brev mot en mer fördjupad sufisk tolkning om širk, det vill säga att man inte 
kan acceptera andra saker och annat i livet som jämbördigt med Gud. 

229 Innebörden i denna passage är oklar och hänvisningen till Koranen stämmer inte. 



130 

Euzu Bismillâh 

Säg: Han, Allah, har makt att skicka kvalen (azab) över er, under era 
fötter, att pröva er på olika sätt…” [K. 6:65].  

Till sist, jag är fakir,230 jag skickar detta brev, jag önskar era själar 
frälsning och att det skall komma liv i era hjärtan, mahšer231 skall 
komma, människor skall komma ut till mahšer... (anges verser ur 
Koranen om detta). 

Det finns ingen utom Han, Allâh. 

Jag och min dotter Ajša är dag och natt i varandras tjänst (hizmet), jag 
tackar Gud att jag, förutom Ajša, har jag tre döttrar till, och sonen 
Ahmed, som är imam, mutevelija,232 men frid [selam] finns i 
vahdet,233 varje dag och natt skiftas änglarna kirâmen-katibîn,234 varje 
minut (dekika) noteras av dem. 

Gud har sagt: ”Varje vackert ord och god handling stiger upp, 
upphöjes till Honom” [K. 35:10]. Den ständiga hågkomsten (zikri-
dâim) medför till ett gott slut. Jag är sysselsatt med läsningen 
(mutalea). 

 

Sida IV 

Efter att Hajrullah skickat hälsningar till de lärda personerna i 
Kosovo, fortsätter han att skriva följande: 

Alejhisselam235 har sagt: ”O Gud, led mitt folk ty de vet ej”. Vi bör 
akta oss för bråk och gräl och följa tron och Profeten, vi, Hajrullah, 
Hû. 

                                                      
230 ”Den fattige”, ett uttryck som används ofta av sufier och i sufiska texter. Fattigdomen 

tolkas i förhållande till Gud och Guds ”verkliga rikedom”. 
231 Mänsklighetens uppståndelse, samling och även en bestämd plats på Domens dag.  
232 Mutevelija är en bosnisk version av arabiskans mutawallî och betyder i Bosnien den 

person som tar hand om församlingen och moskén.  
233 ”men hälsningen är i enhet”. Enhet, enighet, vahdet, motsats till myckenhet, stort i 

antal, kesret.  
234 Inom islams teologi finns fyra stora änglar: Gabriel (Džebrail eller Džibril), Azrâîl, 

Isrâfîl och Mikael (Mikâîl). Änglarna Kirâmen kâtibûn (de ädla antecknarna) 
registrerar enligt tron människors gärningar under livet. 

235 Alejhisselam används i Bosnien ofta som synonym för Profeten Muhammed och 
uttrycket kommer från den lovprisningsfras som brukas läggas till när Profetens 
namn skrivs eller uttalas. Vanligtvis är det uttrycket sallallâhu alejhi ve sellem (Må 
Gud välsigna honom) eller bara alejhis-selam (Frid vare över honom), därifrån 
kommer Alejhisselam som synonym för Profeten Muhammed. 



131 

Jag önskar [att se] muslimer i varje by och medresa-skolor i varje stad, 
rikedomen bevaras med givmildhet, med okunnigheten kan inte tron 
bevaras. 

Čelićbon Abdurahmanović Hajrullah ber för er, om ni kan besöka 
honom... 

Jag inväntar svar. 

Ni skall veta att Belgrad eller Beograd ligger sex timmars väg från 
Čelić, men att det finns förbindelser (han anger tider för tåg ….)   

Er bror Hajrullah 

Till mina kära bröder, jag önskar er alla allt gott, jag ber och önskar er 
goda gärningar. Jag älskar dessa områden och har längtat efter er. 
Guds erinran (zikr) har sina ingångar och utgångar, Allah Allah Allah 
bör uttalas i varje ögonblick. Jag sänder en selam till hadži hafiz 
Ahmed-efendi, han blir bra med Guds vilja. Upplys mig om alla 
förändringar.  

Fakirullah236 Hajrullah från Čelić  

Till min käre bror Ramiz-efendi 

Brevet du skickade tog jag emot med glädje, och jag är mycket nöjd 
med det ni skriver till mig. Jag är, som ni redan vet, bunden till 
sängen, men min hälsa är bra och jag tackar Gud. Du skriver att en 
bror skulle komma, och om Gud vill,237 så väntar jag honom. Jag 
skulle vilja att ni kommer tillsammans, ni skulle vara mina gäster. 

Sedan en längre tid finns Mula Murats son Šaban och Šabans son 
Nijazija i Čelić. Även Ali från Orahovac har besökt mig. Ni känner 
varandra och har träffats, och du vet att mehabbet är nyttigt, och jag 
skickar selam till er alla... och Šaban och Nijazija skickar också 
hälsningar och respekt till er alla. Jag önskar er en trevlig bajram.238  

El fakir Hajrullah 

Är ni mycket upptagna och förtrollade av världen (dunjaluk239)? 

                                                      
236 Här använder Hajrullah uttrycket fakirullah, Guds fattige som förklarar betydelsen av 

ordet fakir när Hajrullah skriver det bredvid sitt namn. Han är alltså den fattige hos 
Gud eller i relationen till Gud, något som i själva verket ger honom högre status 
bland människor. 

237  I originaltext: ”om Allah gör nasib”. 
238 Bajram eller turk. bayram och arabiska ´îd är namnet på de två högtiderna som 

muslimerna firar, den ena efter ramadans slut och den andra i samband med 
vallfärden (hadj) och offerslaktet (kurbân). 

239 Bosniska uttrycket dunjaluk kommer från dunya, denna värld, det världsliga, som inte 
bör ta människan för mycket i besittning. 



132 

Sida V  

Jag vänder mig till mina uppriktiga bröder 

Den lycklige Ramiz-efendi och hela sällskapet. Med vackra tankar och 
en god bön, med kärlek och sann uppriktighet och längtan efter er, 
vänder jag mig till er och tillönskar er den ständiga hågkomsten (zikri-
daim). Om ni frågar efter oss fattiga, så mår jag bra och tackar Gud, 
jag finns på jorden och går, men jag är svag (zaif). Jag tycker om era 
besök. Du bör söka tillåtelse (izun) för din talkin från hadži Ahmet-
efendi, eftersom det är han som är din muršid och din mazhari-fejz.240 
Ja, det är sant att det finns många böcker (kitâb) hos oss, många är 
handskrifter skrivna av kända islamiska storheter: Kutbi-Azam241, 
Muhjuddin Rufai, Hasan Šazili, Muhjuddin Arebi, AbdulKadir, Šejh 
Zade, Ajni, Ali-efendi. Jag är villig att även sälja dem. 

Schejk Rufai, Kadiri, Šazili ve schejk Ušaki, denne fattige har alla av 
deras evrad, och alla är sanna. Jag är villig (âšik) att ta emot besök 
(zijaret) av alla personer som önskar något. Även för halveti-tarikat 
har jag vird. Hadži Ahmed-efendi be för mig... 

Hajrullah nämner i brevet Sokrates, Platon, Aristoteles och 
Muhammed el-Gazali, och anger att Gazali är imâm. 

Ber och väntar på svar - Abdurahmanović Hajrullah från Čelić 

Med Muhammeds ljus, sallallahu alejhi ve sellem, mildhet och 
barmhärtighet vare över honom, och hans följeslagare (ashâb), ber jag 
och vänder mig till mina bröder. 

Med uppriktighet och sanning skickar jag en särskild hälsning till er. 
Jag tackar Honom, den store den upphöjde, vi mår hittills bra och är 
vid god hälsa och vi önskar alla där hälsa och glädje. Till er alla 
önskar jag förlåtelse och befrielse från Gud och i denna värld (dunja) 
en fullkomlig tro (îmâni kâmil). Där hos er, till troende Arslan, 
Ramadan och alla andra önskar jag, Hajruddin son till Abdurrahman, 
allt väl. 

Hajrullah anger titlar på böcker han använder. Han nämner 
handskrifter av en schejk från Užice som var martyr, som Hajrullah 
anger i ett tidigare brev. Han skriver igen om den ständiga 

                                                      
240 Dvs. från mästaren kommer godhet till dig. Begreppet talkin som instruering i 

sufiorden omnämns tidigare i breven och i Risalan. 
241 Det är oklart vad menas med vissa namn. Kutbi-azam den störste schejken eller 

helgonen bland schejkerna, huvudpelaren i den andliga hierarkin inom sufismen) kan 
vara den melami huvudmästaren och grundaren Muhammed Nur Arabi från 1800-
talet. Hajrullah nämner också Abdulkadir (Jilani), grundaren till kaderiorden som 
också benämns som kutbi-azam. 



133 

hågkomstens (zikri-daim) betydelse samt om Ibn Arebis lära om Guds 
enhet. 

Hajrullah skriver också några dikter på arabiska som i fri 
översättning lyder: 

 

Min Gud, gör så att jag försvinner i din närvaro, 

Att drunkna i essensen av din existens. 

Låt mig försvinna i skådandet av din existens. 

Skär av alla mina andra band, förutom bandet mellan mig och Dig 

Det finns ingen Gud utom Du, Hû … Hû … Hû … (Han existerar  

Han existerar ...) 

Det är känt att svaga, som jag, åstundar att nalkas Honom, Den 
Allsmäktige, Hû...  

 

Det finns tålamod och tacksamhet (sabr och šukr). Vi bör be och 
tacka… Kul huvallâhu ehad…242 

Baki [den Evige Gud]243 - jag står kvar och skickar hälsningar och 
lyckoönskningar med en god bön till er alla.  
 

Sida VI  

9/VII 62 – Čelić 

Jag har fått brevet som ni skrev till mig och jag blev mycket glad och 
ber för alla muslimer som finns i världen med det som de har 
(tevedžuh).244 Om ni frågar efter mig, så är jag gammal, 90 år, men 
med förståndet i behåll och vid god hälsa. Det har redan gått sju år 
sedan min förmåga att gå upphörde, jag har reumatism i benen, jag ber 
sittande,245 läser virder och Koranen, jag är mycket nöjd att Gud har 

                                                      
242 Den syftning på Guds namn, el-samed som nämns i Koranen i kapitel 112 (Ihlas).  
243 Guds namn Bâkî används ofta i förening med ordet fani (det förgängliga) som 

personen ibland placerar före sitt namn. Ett annat uttryck är fani fillah – baki billah 
(det som försvinner i Gud och blir evigt med Gud). 

244 Meningen är otydlig. Ordet tevedžuh kan betyda meditation med Guds närvaro men det 
är oklart varför ordet hamnade här. 

245 Ordet bön i dessa översättningar betyder både den obligatoriska tidebön (salât eller 
namaz) som är utförs under bestämda tider och kräver en rituell tvagning (wudu´ eller 
abdest) och andra föreskrivna detaljer, samt bönen som kan utföras med att 
handflattorna vända uppåt eller bara för sig själv och som är inte knuten till strikta 
bestämmelser och tider. I den meningen skriver Hajrullah om den obligatoriska 



134 

gett mig denna sjukdom, han har också gett mig tålamod och jag 
tackar Gud mycket för detta.246  
 

 

Fig. 11. Kopia av brevet (sida) VI som Hajrullah dikterat och sänt till 
Ramiz Ymeri i Kosovo. Enligt jämförelser är brevet skrivet av 
Nijaz Gaši. 

                                                                                                                        
bönen som har även vissa fysiska moment och kroppsställningar. Om en inte kan 
utföra salât från början från stående ställning måste denne utföra salât ändå, sittande 
eller liggande.   

246 Här anges paret tålamod och tacksamhet (sabr och šukr) som Hajrullah upprepar i sina 
brev. 



135 

Om ni frågar efter vår orden (meslek) så följer vi (tabi) Guds profet 
(Resulullah), det som gäller enligt Koranen och hadis – šeriat – så 
måste det vara.  Vi är alla troende (mumin) och har tron (iman) och har 
talets gåva. Men människan bör ha en sann tro (imani-hakiki) som är 
personlig (zati) och ett hjärta som är upplyst (nurli, nurani). En ängel 
härskar i hjärtat med uppenbarelse och inspiration – ilham. 
Människans hjärta bör påminnas om Gud och det går inte om kärlet 
inte är rent. Det betyder att människans kropp blir ren såsom Gud, den 
upphöjde, har påbjudit i Koranen, och att människan leds upp till den 
väg på vilken Muhammed vandrade, frid vare över honom, och hans 
vänner, [Det betyder] att acceptera denna väg och att underkasta sig 
denna väg (teslim), [På så vis] skall människan få allt av Gud... För 
detta behövs en fulländad mästare (muršidi-kamil). Om jag kunde stå 
på benen skulle jag komma till er för att se hur det står till hos er, om 
det finns sympatisörer (ašik), och [möjlighet] att blåsa liv i denna 
orden (meslek) som den hade under Baba-efendi och Hasan-efendi.247  

Jag skrev till er för två-tre år sedan: Vår meslek är samma som 
Muhjuddin Arebis och Imam Gazalis, vi har inga hemligheter, vi 
inbjuder öppet särskilt de lärda (ulema). Vi hade några lärda  […] men 
alla dog och nu i denna stund finns det ingen. Om det skulle finnas 
stor enighet hos er och sympatisörer (ašik) där, och om ni alla kommer 
överens och anstränger er tillsammans – då skulle jag kunna komma 
dit. Jag har en dotter som hjälper mig (hizmet) med Guds vilja och 
kraft. För en villig sympatisör (ašik) är det inte långt [att resa för att] 
att komma till mig, om det finns sådana, eftersom jag är ensam (garib) 
och hittills har jag varit gafil [försumlig] men nu har Allah gett mig 
godhet. Du har lovat att komma, och jag tar emot alla som vill komma 
och ta emot igen [initieras igen i melamet]. Och när ni kommer på 
besök (zijaret) då skall vi komma överens och vi kommer att veta hur 
situationen ser ut, och då skulle jag kunna gå med er dit, kan ni skriva 
ert svar på det. 

(Hikmani-hećim248 hade tjänat hos 4000 profeter, och har kommit ihåg 
åtta saker och beter sig (handlar enligt) med de åtta sakerna och blir 
hikmani-hekim:  

 

                                                      
247 Hajrullah nämner två schejker som finns skrivna i hans silsila före honom: Sulejman 

Baba-efendi och Hasan-efendi som utfärdade silsilan till Hajrullah. Vi kan bedöma 
att deras tid var den gyllene melami tiden i Đakovica och i Kosovo. 

248 Det handlar snarare om Lokmani-hakim som omnämns i Koranen i suran 31 med 
samma namn (Luqman). 



136 

 

1. jag vaktar hjärtat med Allah, att aldrig skiljas,  

2. jag har skyddat min hals – jag har inte ätit det förbjudna 
(haram), 

3. jag har dolt det förbjudna för mina ögon – ser inte det som är 
haram, 

4. tunga - hjärtas uttolkare (terdžuman).  

Två saker kan jag aldrig glömma: 

1. Allah, 

2. döden, att mitt sista andetag blir Allah. 

Och två saker har jag glömt i grunden, och nämner aldrig inför 
någon: 

1. Först har jag glömt vem jag har gjort gott 

2. och den andra saken är att jag glömmer vem som har gjort 
mig illa, (eftersom) de inte gjorde illa mig utan sig själva. 

Nu har jag inget mer att skriva. En särskilt hälsning (selam) till er. 
Jag väntar på ett snabbt svar.249 

 

Sida VII   

Mina kära bröder (ihvan) och vänner (ahbab).  

Jag har fått ert efterlängtade brev och jag har delvis förstått vad ni 
skriver. Hur mår ni och era familjer? Om ni vill höra hur jag mår så är 
jag mycket sjuk och har redan varit det i två månader. 

Jag ber Gud att hela mänskligheten må bevara religionen (dîn) och 
tron (îmân) vid sin sista suck (andetag) och jag ber för mig själv och 
för er alla: Och ni får be för mig och be till Gud att jag bevarar min 
religion och min tro (din och iman), och att er bön måtte bli väl 
mottagen (kabul). Det enda som jag sörjer och gråter över är att jag 
inte funnit någon att överlämna detta Guds uppdrag (testamente – 
emanet) till. Därför ber jag er att om det finns någon Guds villig (ašik) 
som strävar efter Guds kärlek (ašk), ni ber honom komma så att jag 
kan lämna uppdraget vidare till honom under de få dagar jag har kvar 
att leva. Jag ber er om detta, om ni vet att det finns någon, även i 
Prizren eller var som helst där ni känner till någon, bara att det inte 

                                                      
249 Följer tillägg skrivet på albanska av Nijazi Gaši som skrivit brevet, samt ett tillägg på 

arabiska av själva Hajrullah. 



137 

blir så [dvs. att det inte finns någon efterträdare], jag har ont i min själ 
för denna sak. 

MS Hälsningar till er alla från mig Hajrullah ibn Abdurahman 
(arabisk text följer) 

Hajruddin-efendi250 

 

Sida VIII  

Seljamu aljejkum251 

Kära bröder (ihvan). Det har kommit ett brev från er som gläder mig. 
Om ni frågar hur jag mår, så är jag sjuk sedan över en månad och 
kroppen har börjat svullna. Vi kommer att dö, ty varje människa skall 
smaka döden men själen skall inte helt skiljas från kroppen eftersom 
innan själen lämnar kroppen skall den se om den är bestämd för 
paradiset (džennetli) eller helvetet (džehennemli). Och så kommer det 
att sägas till själen såsom Allah sa (i Hadž-kapitlet) att varje människa 
kommer att bli varse sin plats innan själen lämnar kroppen, om den är 
bestämd för paradiset eller för helvetet (Om själen kommer in i 
paradiset ska kroppen också vara i paradiset), det skall uppenbaras för 
henne.252 

Jag är över 90 år och har många synder [på mitt samvete], jag har 
begått kanske upp till 100 synder (džunah) varje dag och därför tycker 
jag att det inte finns någon större syndare än jag. Min enda tröst är det 
som Allah sa till profeten Muhammed: Ve bi rahmetihi ve bi zalike fel 
jefrehu huve hajrun mimma jedžmeun.253 Denna vers finns i sura Jûnus 
i sida (sahifa) 214 och jag ber Gud, och jag önskar vid Muhammeds 
ljus (nûr) och sanning, att mitt allra sista andetag blir den ständiga 
hågkomsten (zikri-dâim) Allah Allah Allah, zikri hakikati Nuri-

                                                      
250 Brevet skrivet av dottern Zejneba, med blyerts penna, som nästan allt annat som själva 

Hajrullah skrivit.  
251 Olika folk uttalar den islamiska hälsningen (selam) på olika sätt och anpassar den till 

eget språk och bruk. Brevet är skrivet av Nijazi som visar tendens att skriva selam 
enligt uttal från Kosovo där de flesta är albaner som det arabiska ”l” uttalar mjukare 
än bosniaker. 

252 Muslimska teologer uppfattar livet efter döden på olika sätt. Hajrullah står fast med 
den delen av islamiska lärda som tror på det eviga livet med både kropp och själ dvs. 
att livet fortsätter att känna både lust och straff kroppsligt efter den nya födelsen, och 
Hajrullah anger verser ur Koranen som bevis för detta. 

253 Större delen av vers från 10:58: ”...Gläds över dessa Guds gåvor och över hans 
barmhärtighet, som är förmer än [de rikedomar] ni kan samla!”  



138 

Muhammed, Zuhurati ilahijje i fenâ fillâh ve bekâ billâh.254 Detta är 
vattnets färg, eftersom vattnets färg reflekteras och är samma som 
kärlets, vatten har inte en egen färg, kärlet ger färg åt vattnet. Sålunda 
är Nuri-Muhammed som vattnet, Allah fena-fillah zuhurati ve nuri ve 
rujet ve mušahedetun... (otydlig)... Även ef´al är som vattnet, solen är 
en och det finns miljarder och miljarder kärl. 

En särskild hälsning till alla (mahsus selam) och jag ber er att inte 
glömma att be en god bön (hajr-dova) för mig. Jag har många böcker 
om den den andliga kunskapen (ilmi-ledun) men det finns inga 
kvalificerade personer (ehl) som jag kan överlämna dem till. Till Mula 
Murats Šaban har jag gett rådet att läsa Sejjidi Melamijje, Abdullah 
Bosnevi på turkiska, hela melami meslek. 

[Här följer ett tillägg, skrivet på albanska, om att Hajrullah är mycket 
sjuk samt Hajrullahs underskrift på arabiska] 

Sarajevobreven 
Det första brevet har jag redan presenterat i föregående kapitel, eftersom 
den större delen handlar om arvet inom familjen. Jag presenterar här de 
delar som mera handlar om Hajrullahs sufisk-melamiska tänkande och 
natur. 

 

Första brevet 

Hû 

Till den närvarande brodern på Guds väg 

Es-selamu alejkum ve rahmetullahi ve berekatuhu 

Jag ber för er alla, om lycka till din hustru och dina barn, att de ska 
ledas på den raka vägen och uppnå den ständiga hågkomsten (zikri-
daim) i Muhammeds sanna ljus (nûr), sallallahu alejhi ve sellem. 

Om ni frågar efter främlingen (garib) och Guds, den upphöjdes, fattige 
(fakir), så är vi kvar på jorden och i denna värld. Jag väntar på ditt 
besök med din hustru, att av henne få höra sättet av Guds hågkomst 
(zikrullah), hur ett verkligt och uppriktigt hjärta utför zikr, inte det 
fysiska, i hjärtat är zikrullah, Guds manifestationer [latife] i hjärtat. 

                                                      
254 Den otydliga texten som enligt min förståelse berättar om den sanna åminnelsen, zikr, 

med Muhammeds ljus, Gudomliga uppenbarelser i försvinnandet och existensen med 
Gud med bevittnande och vissionen. Gud uppenbaras på olika sätt hos olika 
människor som Hajrullah exemplifierar med skålen, vatten och solen. 



139 

Du får veta, o min bror på Guds väg, att jag fruktar och bekymras över 
slutet av mitt liv och mina [sista] andetag. 

O vår Allah, skydda oss och er alla och alla troende, både män och 
kvinnor (bos. mumin och muminka) genom Din barmhärtighet och 
förböner (šefaat255) av Muhammed och andra profeter och budbärare, 
med lag och utan lag, och med helgon.256 

 

Fig. 12. Första sidan av Andra brevet Hajrullah skrivit till Fejzullah 
Hadžibajrić i Sarajevo kring 1960.  

                                                      
255 Šefaat, förbön hos Gud för syndare på domedagen som profeter och helgoner, särskilt 

profet Muhammed, har en av Gud given egenskap.    
256 I brevet finns tillägget mellan parantes som förklarar skillnad mellan nebijj och mursel 

(eller resûl) pl. murselîn: resûl är profet som hade egen lag (šeriat) medan nebijj är 
profet som inte hade egen lag utan följde lagen av tidigare profet. 



140 

Andra brevet 

För min broders närvaro i Allah, min broder Fejzullah-efendija 

Esselamu alejkum ve rahmetullahi ve berekatuhu 

Med sanning och uppriktighet i hjärtat, det största bekymret (musibet) 
för islam och muslimerna (ehli-islam) är de lärdas död, Mustafa-
efendis och andras som Nur-efendis övergång från denna värld (dunja) 
till mellanvärlden (alemi-berzah).257 

Vi tillhör alla Allah och ska återvända till honom, och särskilt en lärd 
som är rädd om sig, som uppför sig väl, den gode och uppriktige, [som 
handlar] enligt šeriats föreskrifter, tarikats etik, och hakikats gåvor, 
och med överflöd av kunskap i hjärtat, med Gudskunskapens gåva, 
som en bok som utgör kärnan (lubb ve magz) av Koranen – som (ett 
utflöde av detta) är Mesnevi, Hafiz Širazi, och andra, som hadži 
Mustafa-efendija Merhemić och Zahić (Nur-efendi), Allah vare nöjd 
med dem. 

Šejhul-ekber Muhammed Muhjuddin ibn Arebi (heliga vare de alla i 
renheten) säger, vilket Abdul-Gani Nablusi nämner i sin kommentar 
till Fusûs el-hikem, enligt den hanefitiska skolans doktrin och 
kaderiordens inspiration (hanefi-mezheb och kaderi-mešreb), heliga 
vare de i renheten,258 andra bandet sidan 87, där han säger: ”Och vi 
har nämnt i ’upphöjelsens bild' efter den naturliga döden, om den store 
schejken Muhammed Muhjuddins259 ljusa själs möte med helgonet 
sultan Zennuni Misris260 själ, när de möttes efter döden i 
Berzahvärlden, varvid Muhjuddin sade: ”O min bror Zennun! Varför 
sade du i din Risala: Allt som kommer till dina tankar – Allah är dess 
motsats“? Zennun svarade: 'Ja, det sade jag. Hur kan Allah vara 
samma som allt skapat av Allah (kevn) dvs. allt skapat som existerar 
(ajnu vudžudil-kevni), eftersom det existerande är en ren intighet 
(något som har blivit till), det har inte stabilitet (varaktighet). Allah 

                                                      
257 I brevet tolkas alemi-berzah som tiden under själars vistelse från döden till 

återupplivelsen. Brevet skrevs i samtid med bortgången av två kända personligheter 
från Sarajevo: Mujaga Merhemić (i brevet Mustafa) och Nur Zahić. Den sistnämnde 
var känd teolog medan Mujaga Merhemić var en känd och rik Sarajevobo men också 
välutbildad filolog i de orientaliska språken som höll föreläsningar i Rumis Mesnevi 
och andra persiska klassiker, oftast i sitt hem i Sarajevo. Merhemić dog 1959 som 
betyder att brevet har ett senare datum. Se Hadžibajrić 2002:257. 

258 Hajrullah syftar på alla de nämnda sufierna och lärda. 
259 Bokstavligen ”den största mästaren”, som Ibn Arebi ofta kallas. 
260 Zunnun (Dhul-Nun) Misri (d. 859) är en av de kända sufierna från tidiga perioden i 

sufismens historia. 



141 

fanns när kevn inte fanns, så hur kan Allah finnas om kevn inte finns, 
och kevn existerar med Allah, dvs. existerar med Guds existens, 
eftersom Allah är samma som tingens existens men inte själva tingen. 
Tingen är ren icke-existens (intet), de har inte egen existens, det finns 
inte någon existens utom Allahs existens, Gud är den enda essensen. 
”Allah existerade och inget var av honom, och idag är det samma som 
det var då” (hadis). Och Zennun sa: Det är kunskap som gått mig förbi 
och jag var fångad (habs) och nu öppnade jag ögat och det passerade 
mig (förbi mig), och jag blev tagen som jag blev’. Jag sa: ’O Zennun! 
Jag vill inte ha dig sådan. Och vår Herre har sagt: Och Allah visade 
för dem det som de ens inte hade tänkt. Det är kunskap som varken 
begränsas av tid eller form, eller av tillstånd och plats. Och Zennun sa 
till Muhjuddin: ’Må Allah belöna dig för min skull. Det som jag inte 
hade har förklarats och det uppenbarade har uppenbarats, och den 
östliga porten (šerki) har öppnats efter döden, och jag hade inte någon 
aning (haber) om det. Må Gud belöna dig med allt gott, o min bror 
Muhjuddin”. Så slutade Zennuns dialog. 

Och den stolte Hajrullah säger: O min bror Fejzullah. Be för mig och 
glöm mig inte heller efter min bortgång.  

O min bror Fejzullah. Kommer den Östliga porten (šerki) efter döden 
att bli varje troendes lott, mäns såväl som kvinnors? Svaret är som 
Šejhul-ekber säger på sidan 87 i Fusus: ”Upphöjelsen kommer att bli 
deras lott bland ehli-sunnet vel-džemaat261 som går på tarikats väg av 
de som blir frälsta i detta liv och goda gärningars upphovsmän, och 
stiftarna,262 och de andliga barnen som håller fast vid Gudsfruktan och 
šeriat, och den som har fått instruktion [talkin] genom hjärtats 
hågkomst (zikr) Allah Allah, och vird, och upprätthåller detta 
beständigt (devam) utan avbrott, även om en sådan inte kommer fram 
till evlijas position här, kommer han att uppnå det i Berzah. Men 
[detta gäller] inte för sådana murider som har lämnat (avbrutit) vägen, 
på deras hjärtan har stämplar satts. 

Upplivandet av kroppen (i ahiret) [i den andra världen], sådan den var 
i dunjaluk [i denna världen], bygger på tydliga bevis, av vilka det 
finns 500 verser i Koranen. Imam Abdulvehhab Šarani säger: ”Idag 
finns det många bland ulema, studenter, saliker och murider som inte 
ångrar sina synder och inte ber Gud om förlåtelse (som inte gör tevba 
och istigfar) och ytterst sällan gör zikr. De kryper varken hit eller dit, 
läser inte Koranen med meditation, förenekar hadiser.” Allah säger i 

                                                      
261 Muslimer i stort som följer traditionen och samfundet. Uttrycket syftar oftast på de 

rätttrogna muslimer. 
262 I originalet vakif, stiftaren av allmännyttiga stiftelsen.  



142 

Koranen: ”De tror på vissa delar av Koranen och förnekar andra” [K. 
2:85]. De tror på det som passar deras begär, medan det som inte 
passar, det tror de inte, varken [det som står i] Koranen eller i 
hadiserna. De är avskurna [från Guds närvaro] och bör göra tevba med 
uppriktigt ånger.  

Du skall veta, o min bror Fejzullah, att hadži Mustafa var en lärd 
(alim), en god människa, ärlig och from. En människa som levde 
enligt šeriat, tarikat, marifet. En människa är i sin väns tro (din), som 
hon älskar, och i ahiret skall hadži Mustafa ha de egenskaper som han 
hade i dunjaluk. Det är viktigt att älska i Guds namn och hata i Guds 
namn.  

Många av šafii-imamerna, som Gazali, Barizi, Tadžuddin Subki, 
Kurtubi, Hadimi, må Allah höja upp deras positioner, har sett Guds 
sändebud (med hjärtat och i drömmen), de älskade honom och följde 
honom.263  

Schejk Ebul-Hasan Šazili säger: ”Om jag vore avskild (beslöjad) från 
Profeten [bara för] ett ögonblick skulle jag inte räkna mig som 
muslim”. 

Sulejman Hudri säger: ”Jag satt vid tröskeln till Imam Šâfiis 
mausoleum (turbe) och jag slumrade till för en kort stund. Jag såg en 
grupp människor i vita kläder, på huvudena hade de ahmedija-mössor 
från vilka ljus (nûr) strålade, de gick (sig) mot mig och när de 
närmade sig fanns bland dem hazreti Profeten264 sallallahu alejhi ve 
sellem. Jag kysste hans lyckobringande hand och han sa till mig: Gå 
till Revza. Och jag gick med honom till schejk Dželaluddins hus. Så 
här beskrivs upplevelsen av schejk Dželaluddin i boken ”Helgonens 
grupper” (Tabekat Šarani). I dörren väntade Dželaluddin på dem och 
han kysste Profetens hand. Vi gick in i huset och satte oss. 
Dželaluddin frågade hazreti Profeten om vissa hadiser.265 Detta 
omnämns även i boken ”Hemligheternas skatt” (Hazinetul-esrar) s. 
291 avsnittet ”Om livet på dunja (om livet i denna värld) och i graven 
(kabur) till Domedagen, om orsaker till visioner av Profeten i 

                                                      
263 Šafii-skolan (Shafi´i) är en av de fyra rättskolorna inom sunnitisk islam. Med imam här 

menas en lärd framstående från den skolan. 
264 Här används bosniska uttrycket Pejgamber som kommer från turkiska/persiska och 

betyder sändebud eller budbärare. Jag valde ordet Profet som är ganska användbart 
på svenska i detta sammanhang.   

265 Profetens utsagor eller hans egna ord till hans samtida som i islam har högsta ställning 
som källa efter Koranen.  



143 

drömmen, om mottagande av gåvan från honom och kedjan (silsilan)”. 
Se efter själv, o Fejzullah. 

Nedžmuddin Kubravi säger i sin Kommentar till Resan mot Allah, att 
det finns [lika många] vägar mot Allah som det finns människors 
andetag, så en murid måste vaka över och vårda [varje] andetag. 
Ismail Hakki säger: ”O salik! Om dina andetag under en timmes tid 
passerar förgäves är det som om du förbrukat en dag, och om du 
förbrukar en dag är det som om du förbrukat en vecka, och en månad 
är som hela livet.” En resenär mot Sannningen har i varje andetag två 
bajram (glädje, fest): en sururun (glädje) och en zevkun [försmak], 
glädje av ankomsten till Guds skönhet. Det sägs i Buhari: ”Det finns 
fyra nafaka,266 de är nödvändiga för en tjänare att uppnå kunskap om 
Gud: 1. Försörjning av föräldrar, 2. Egen försörjning iftar (egen 
middag), 3. Egen försörjning sehur (egen frukost), 4. Försörjning av 
den egna familjen. Försörjningen bör täckas genom en tillåten inkomst 
(halal). 

Efter selam och hajr-dova (hälsning och en god bön) för dig, vill jag 
säga till dig: Om du frågar om mitt tillstånd, så mår jag bra och är vid 
god hälsa, men kan inte stå på benen och inte heller gå, eftersom jag 
har ont i benen. När det gäller hjärtat så är jag bekymrad, berörd och 
sorgsen, jag kan inte säga allt till dig. Först är det mitt långa liv, och i 
Koranen sägs det: ”Har vi inte gett er så långt liv att den som låter 
förmana sig skall kunna lyssna till förmaningarna? [...]”.267 Det är 
bekymmer och fruktan för trons (iman) bevarande och tanken på livets 
slut. Om frågor i graven (kabur), om avläggande av räkenskap på 
Domedagen (bos. Kijametski dan), om vägandet av gärningarna, om 
granskningen av räkenskapsböckerna, om Sirat-bron [Sirat-ćuprija], 
om jag skall bli en människa med svart eller vitt ansikte, och dessutom 
särskilt omsorg för Emina, för familjen, för muslimerna (ehli-islam) i 
Jugoslavien. 

Jag är i en position som liknar profeten Lûts. Han sa: ”Om jag har en 
kraft mot er (att straffa er) eller att dra mig undan till en avskild och 
bevarad plats”.268 Du skall sedan veta, o min bror, att jag var i Cazin-
medresa 1894 när Sejfullah-efendija Proho var lärare [muderris] där, 

                                                      
266 Termen nafaka betecknar i islamisk rätt en muslims juridiska försörjningsansvar. 
267 Koranen 35:37 (Bosniska originalet anger bar en del av versen). I Zetterstéens 

översättning, som är något närmare det bosniska originalet, är versens nummer 34. 
268 I Koranen omnämns Lut flera gånger men just detta citat kunde jag inte hitta. Däremot 

kan vi relatera den till flera andra verser om Lut som liknar detta citat. Som tidigare 
nämnts använder Hajrullah citat från olika källor och ibland utan att ange om det 
handlar om Koranen eller hadis-traditionen. 



144 

och jag kommer ihåg hur han tolkade Tarikati-Muhammedijja då. Jag 
kommer också ihåg frågorna från styrelsen för Vakuf-vilajet i Bosnien 
om styret över vakuf-egendom, hur man skulle använda pengarna, om 
vi behövde medresa-skolor, ulema och studenter (taleba). Under den 
tiden revs många medresa-skolor. När tron (iman) blir svag bör man 
be och vända sig till Gud såsom profeten Lut gjorde, och i Koranen 
sägs det: ”Den som lämnar Min zikr, honom skall Jag ge ett eländigt 
liv” [K. 20:124]. Allah har sagt: ”När den som känner mig blir olydig 
gentemot mig, skall jag ge makt över honom åt den som inte känner 
mig”. Styret i Bosnien är som dödligt gift. Den som när sig med våld 
kommer att förgiftas, om Gud vill (inšaAllah). Därför, alla som 
hjälper otron och de otrogna, samt försummar att handla enligt 
Koranen och šeriat, kommer att fördärvas och förlora [både] dunja och 
ahiret. 

O min bror i Allah. Betrakta inte mina skrivfel. Jag är ursäktad av min 
ålder, skriver detta med tårar, ber för alla muslimer (ehli-islam). Man 
bör läsa schejkernas virder. Alla virder härstammar från Profeten 
alejhisselam som šazili, kaderi, Muhjuddins, Gazalis, uššaki. Jag har 
inte kaderi-evrad men läser efter morgonbönen (sabah) Fujudati-
rabbanijje. Jag såg Mevahibi-ledunijje hos Mustafa-efendija Bašić i 
Visoko. Om Ibn Ataullah Iskenderijje finns hos dig så skicka den med 
Ahmed. Om du också har kaderi-evrad och schejk hafiz Husni-
efendijas evrad, skicka dem också.269 

Selam till alla bröder (ihvan) i Sarajevo, Visoko, i Oglavak och i 
Živčići. En särskild selam (mahsus selam) till din hustru. Hör hon zikr 
när hon läser upp”Hajj”? Varje dag tusen gånger ”Allah”, men att hon 
må höra det inom sig, och beskåda, meditera (murakaba) och att strikt 
vända sig (tevedždžuh) mot Herren (Rabb). Det finns inget förutom 
Allah. Att vända bort alla tankar från hjärtat utom på Allah. Jag 
förlängde mitt skrivande på grund av kärlek. Se inte på mina fel i 
skrivandet. 

[…] 

                                                      
269 Hajrullah nämner flera böcker, vissa av dem troligen bönemanualer, som kallas på 

bosniska vird eller evrad, som en del av muslimer använder som dagliga frivilliga 
böner. Redan här kan vi lägga märke i skillnaden mellan breven skrivna till Kosovo 
och dessa skrivna till Sarajevo. Hajrullah har gemensamma religiösa, språkliga och 
kunskapsmässiga ämne och förutsättningar för ett annat samtal med Fejzullah i 
Sarajevo än med sufierna i Kosovo. Här omnämns vissa bosniska sufier som Husni 
Numanagić från Visoko som skulle ha egen vird enligt brevet. Det är möjligt att 
brevet skickade Hajrullah med sonen Ahmed som besökte Fejzullah Hadžibajrić i 
Sarajevo och samtidigt sin syster Emina som var på sjukhuset. 



145 

Och profeterna, Gud välsigne dem [salavat], har inte själva tillägnat 
sig kunskap eller föreskrifter, utan bara mottagit dem genom en 
särskild uppenbarelse (vahj). Och dessa är buden från den Sanne 
(Hakk), må Han vara prisad och upphöjd, genom en ängel (melek), 
eller genom avspegling av ett sken [som strålar] från hjärtat, och deras 
hjärtan är rena och inget förnuft kan föreställa dem, ty förnuftet är för 
litet för att begripa det. Detta är deras närhet med vilken de begåvades. 
I Koranen sägs: ”Han är den förste, den siste, den tydlige, den dolde.” 
[K. 57:3]. Se på Šerhi Fusus av Mulla Džami, andra band s. 158. Om 
den givna kunskapen inte kommer genom Koranen och Šeriat och i 
enlighet med dem, då är de evlijâu-š-šejtan (satans vänner), som det 
var i fallet Bel-am ibn Bâûrâ. Detta framgår av boken Et-tenviru fi 
iskatit-tedbir (Upplysning beträffande frågor om planer-program). 
Denna bok är för den som har en fullkomlig mästare (muršidi-kamil) 
från den första mekam till den sista mekam. Dessutom finns i boken 
Hasbihali salik (Vad en salik behöver). Även på turkiska finns 
beskrivet vad en muršidi-kamil är. 

O min bror på Guds väg. Har du Mevahibi ledunijje av Kutb Kastalani 
och har du Kommentar av Kušejris Risala? Skicka svaret till mig. Har 
du boken El-Minen? Dessa är fina böcker. Alla dessa böcker har jag. 
Alla dessa böcker är bra att du har. 

Vår meslek (position) kräver först šeriat, sedan tarikat, ma´rifet sedan 
hakikat. Bror min, vår meslek är hakikat-mesleki (den sanna meslek), 
meslek av Muhjuddin, hos oss finns ej bid´at och finn ej rijaluk 
(falska föreställningar). Melamier är sådana som inte visar sina goda 
sidor (hajr), och inte döljer sina dåliga sidor (šerr). I Silsila sägs: 
”Melamet är att dricka av uppriktigheten med njutningen (smaken) av 
hjärtats zikr och förverkligas med sanningen. Det är omöjligt att 
föreställa sig eller att få kunskap om detta om det inte finns 
uppriktighet i hjärtat. Melamier söker inte tacksamhet eller beröm. 
Huzejfe radijallahu anhu säger: ”Jag frågade Profeten om vad ihlas 
(uppriktighet) är, och han sa: Jag frågade Džebrail [Gabriel] som sa: 
Jag frågade vår Herre Allah vad ihlas är: Det är en hemlighet som Jag 
lägger in i hjärtat på den tjänare som jag älskar.” 

El-fakir Hajrullah el-garib 

(från arabiska till bosniska Fejzullah Hadžibajrić, 1981)  



146 

Texten i den nutida historiska kontexten 

Texter som presenteras återspeglar en del av den turbulenta historiska 
utvecklingen på Balkan med alla och oftast snabba förändrignar på den 
politiska, språkliga, etniska och inte minst religiösa nivån. Hajrullah har i 
egenskap av utbildad teolog och mästare i melamisufismen skickligt 
skiftat mellan olika typ av texter, beroende på mottagare, omständigheter 
och språkliga begränsningar. Alla dessa texter, förutom Hajrullahs silsila, 
är knutna till det kommunistiska styret. Trots att melami-sufismen är 
starkt individualiserad och har ett ganska reducerat församlingsliv, visar 
Hajrullahs texter att han och hans korrespondenter var i behov av möten 
och kommunikation. Som i inledningen sagts, skiljer sig de två olika 
brevtyperna i vissa avseenden. Fejzullah Hadžibajrić i Sarajevo är 
Hajrullahs kollega både i teologin och i sufismens hela bredd. Hajrullah 
är ganska intim med honom, skriver till honom även om privata problem 
och söker tröst och hjälp. Hans teologiska och sufiska språk är mer 
avancerat än det i Kosovobreven och Hajrullah delar Fejzullahs kunskap i 
den omfattande sufiska litteraturen och erfarenheter. Som en man som 
älskar böcker skriver Hajrullah mycket om det och citerar ganska mycket 
av sådana texter som är svårlästa för många sufier, t.ex. delar av Ibn 
Arebis och Šaranis verk. Samtidigt svarar Hajrullah på frågor om 
melamisufismen till alla som ställer frågor. 

Texter, speciellt breven, är inte enda sättet att sprida sufismen och 
melmiläran. Hajrullah berättar om melamilärans natur och det som 
kännetecknar en melami, men han påpekar samtidigt vikten av att ha en 
levande mästare, som erbjuder alla intresserade att komma till sig, och 
nästan desperat ropar efter sådana som går på Guds kärleks väg att 
komma till honom innan han dör. Hajrullah skriver att initieringen inte 
kan ske via brev. För att hjälpa de intresserade tar han reda på tiderna för 
tåg till huvudstaden Belgrad och vidare till Čelić och skickar med dem 
med brevet. Hans gästfrihet hindras inte av hans sjukdom. Fejzullah 
besökte honom medan han och hustrun var sjuka och liggande i sitt rum. 
Fejzullah visste inte det och Hajrullah ville inte berätta sådana detaljer 
som kanske skulle hindra någon att komma till honom.  

Med sin kollega diskuterar Hajrullah en del av de förändringarna i 
samhället som de bevittnar och deltar i. Han är särskilt upprörd över 
händelserna som skakar Bosnien, muslimer och Islamiska samfundet. 



147 

Hajrullah reser mycket och ser mycket före 1955. Han nämner 
förbigående förändringarna i Bosnien sedan slutet av 1800-talet, året 
1894 och orten Cazin i västra Bosnien när han besökte den lokala 
medresan. Hajrullah anger inte detaljer och går över till andra händelser 
som enligt honom visar en stagnering av religionen i samhället och bland 
muslimerna. Det känns att han var emot sådana reformer som gick på att 
stänga de klassiska lägre medresaskolorna och i stället öppna vanliga 
folkliga mekteb-skolor, och betraktade det som en del av trons 
tillbakagång hos de ansvariga och hos folket. Hajrullah beskriver också 
det kommunistiska styret i Bosnien som ett gift som dödar, något som de 
troende kunde bevittna genom den aktiva kampen mot religionen i 
trossamfunden på olika sätt. Men Hajrullah kommenterar detta i sitt brev 
till Fejzullah, på arabiska språket. Öppen kommentar med samma 
meningar på bosniska kunde kosta honom dyrt. 

Dessa förändringar i det religiösa livet i Bosnien betraktade 
Hajrullah genom en teologisk prisma med islamiska källor, Koranen och 
sunnet (hadis-traditionen), och jämför dessa med exempel som finns i den 
teologiska litteraturen. För Hajrullah som en from muslimsk teolog var en 
självklarhet att både otro och polyteism, samt hyckleri (kufr, širk och 
nifak) var det värsta som ett samhälle kunde drabbas av. Hajrullah är en 
ortodox islamisk teolog som försöker vara from och ärlig och som 
faktiskt tror på Gud och de heliga texterna. Det som gör honom unik är 
hans parallella melamisida som enligt honom kunde kombineras med en 
för många samtida ortodox och sträng islam. Och Hajrullah gör det 
ganska lätt och smidigt: först lagen, šeriat, sedan vägen, tarikat och till 
sist sanningen, hakikat. 

Breven och hans övriga texter var också ett sätt för honom att 
ventilera egna känslor, kunskap och budskap. Jag kan inte undvika det 
faktum att Hajrullah var ganska ensam och ensamheten i en by utan 
människor som ville eller kunde kommunicera med honom ersatte han 
med läsningen, Gudsdyrkan och zikr, och inte minst skrivandet och 
sändandet av brev och andra texter. Hans sjukdom hindrade honom att 
röra på sig, men i övrigt var han tillräckligt frisk att utföra de andra 
aktiviteterna fritt. Det synes också som att Hajrullah ganska bra klarade 
av att möta alla förändringar i samhället, då hans relation till makthavarna 
under de olika perioderna var pragmatisk. Han försökte hela tiden dra 
största möjliga nytta av situationen och undvika bråk, stridigheter och 
konfrontation.  



148 

Breven och texter är en produkt av Hajrullas tid där möjligheter 
erbjöd honom att kommunicera på detta sätt. Alla brev skrev han inte 
själv, vissa av dem fick han diktera så att vi har breven på tre olika språk. 
Flera språk kunde nå flera olika grupper och människor, men samtidigt 
gjorde detta det möjligt att eventuellt dölja innehållet för oönskade läsare. 
Under Hajrullahs tio sista år behövde han också andra med att skicka 
brev och med att ta emot besök och gäster. Han skriver att han 
uppskattade besök, samtal och gäster och hans hem var ofta fullt med folk 
som kom av olika anledningar. Men, som skriver Hajrullah i sina brev, 
det inte går brevledes:  

Tebi ću kazati talkin zikra i mekame, pa kad možeš dođi jer to ne ide preko 
pošte. 

Dig skall jag lära zikrs metod och stadier [mekam], och kom när du kan, 
eftersom det inte går brevledes.  

I breven förklarar Hajrullah vikten av den fysiska kontakten mellan 
mästaren och de intresserade för melamet. Initieringen kräver närvaro av 
båda parter. Han skriver också om det riktiga livet med samtal och det 
goda sällskapet – med sanningen och viktiga ämnen som behandlas. Han 
leder oss egentligen till den informella melamiförsamlingen och till ”det 
levande melamet”. 

 



149 

Det levande melamet 

Möten med samtida melamier 

Jag beslöt redan från början av mitt forskningsprojekt att försöka komma 
i kontakt med så många levande melamier som möjligt. Anledningen till 
detta var att den vanliga och kanske lättare vägen till medlemmarna 
saknades i melami-fall. Melamierna i Bosnien hade inga samlingslokaler 
eller tekija som andra sufiordnar, där eventuellt flera medlemmar kunde 
finnas och kontaktas. Jag var i stället tvungen att inskränka mig till 
enskilda personer och enskilda kontakter för att kunna träffa levande 
melamier. Krigen i Jugoslavien och emigration bidrog till att många 
skildes från varandra och kontakterna försämrades. Det hände också med 
mina kontakter med vissa yngre melamier, som jag lärt känna före kriget i 
Bosnien. Så sent som under sommaren 2007 fick jag tips om en melami-
sajt på bosniska och enligt vad som framkom där fanns det förbindelser 
med Turkiet och melamier där.270 

Den första kontakten med levande melamier hade jag med mina 
närmaste familjemedlemmar, min mor Zejneba, min bror Muhamed, och 
min farbror Ali Gaši. Tidigare hade jag också antecknat en del av 
melamitraditionen från min farfar Šaban Gaši och min far Nijaz Gaši 
(Prizren 1926 – Malmö 1999). En del av anteckningarna skickade jag i 
form av ett brev till Fejzullah Hadžibajrić 1982. En del av 
melamihistorian fick jag också under mina år med schejk Hadžibajrić 
som också hade skrivit om melamierna och översatt ett par sufiska texter 
skrivna av melamier.  

Melamischejk Sulejman Kollari (död i december 1989) hade ett par 
av sina elever bland teologistudenterna i Sarajevo. En av dem, Sulejman 
Bugari, som senare blev imam i Sarajevo, är en av mina viktigaste 
melami-informanter, inte minst på grund av vissa relationer han hade till 
Hajrullah Abdurahmanović. Dessutom har jag bevarat de brev som jag 

                                                      
270 Sajten på bosniska www.melami.tk är inte aktiv sedan 2009 men melamisufism och 

relaterade texter publiceras och diskuteras på flera andra bosniska sajter. 



150 

fick från schejk Sulejman Kollari där han bl.a. svarar på mina frågor 
kring melamet. 

Jag har delat upp det material jag har i tre kategorier, beroende på 
hur nära till Hajrullah och melamet i det moderna Bosnien det är 
anknutet: Melamet som familjearv, Melamet som andligt arv, Melamet, 
som revitaliserats efter Hajrullah. 

Melamet som familjearv 

Som tidigare framgått, har vi haft melamitraditionen i både min fars och 
min mors familjer. Šaban Gaši initierades i melamet i Kosovo, liksom 
min far. Ali Gaši initierades däremot av själve Hajrullah. Šaban Gaši 
initierade också sin dotter, Hadžera Patel, samt Muhamed Gaši, enligt en 
intervju med honom från 2003.271    

Muhamed talade inte mycket om sin egen initiering och erfarenhet 
som melami, eftersom han ansåg att dessa ting var av mera natur privat 
och borde vara en ensak mellan honom och hans mästare, farfar Šaban 
Gaši.272 Muhamed har ordning och reda i sitt liv. Han brukar vakna tidigt 

                                                      
271 Muhamed Gaši är född 1947 i Zenica och som äldste son i familjen fick han uppleva 

de många förändringar och svårigheter i livet som hans föräldrar fick stå ut med 
under åren efter Andra världskriget i det forna Jugoslavien. Muhamed avlade 
civilingenjörsexamen i kemisk teknologi i Tuzla och blev licentiat i marknadsföring 
Osijek (Kroatien), arbetade som ingenjör och chef vid Sodafabriken men från 1991 
arbetade han som expert vid en nybildat företag. Under kriget i Bosnien-Hercegovina 
började Muhamed arbeta som rådgivare vid den regionala styrelsen inom området för 
återuppbyggnad. Muhamed har översatt två böcker om sodaframställning från tyska 
och publicerat flera egna böcker om små företag, familjeföretag, tillverkning och 
teknologi, samt starta-egethandböcker, där han kombinerat teknologi, ekonomi, 
information med egen erfarenhet från flera olika länder. För sitt arbete har han haft 
stöd både lokalt, regionalt och från andra länder, inte minst från Tyskland och 
Sverige.   

272 Šaban Gaši (1901-1993) föddes i staden Đakovica i Kosovo där han blev initierad i 
melamet hos en schejk med namnet Idriz-aga. Han följde med min far till Bosnien på 
1960-talet och bosatte sig i Tuzla, där han hade en lägenhet med egen madrass -
verkstad bredvid vårt hus under hela min barndom. De sista åren av sitt liv 
tillbringade han i ålderdomshem i Tuzla där han trivdes ganska bra. Han brukade ta 
emot folk på besök och flera lärda och kända från Tuzla brukade besöka honom 
regelbundet. Vissa andra sufier och ulema betraktade honom som sufimästare i 
melamet.  Šaban var lärd i turkiska och albanska och kunde läsa även arabiska. Han 
lämnade en poesisamling på albanska och flera andra egna skrifter. I sitt rum hade 
han ett antal böcker och några melami-manuskripter som han brukade läsa och 



151 

och lägga sig tidigt, han umgås inte mycket med människor, besöker 
moskén enbart för att utföra bönen och brukar lämna moskén direkt 
efteråt. Även besöken i stadens nakšibenditekija, som öppnades för några 
år sedan, drog han ned på. Muhamed tycker om att lyssna på turkiska 
sufisånger, ilahije, och försöker göra det i lugn och ro.  

Muhamed säger att han borde tillbringa mer tid med Šaban och 
lyssna på honom, men samtidigt att det är ofta så i livet att man missar 
chanser som kommer och går. Muhamed tycker att hans far Nijaz var en 
riktig sufi och en bra människa och han nämnde flera exempel på hans 
godhet. Muhameds bild av sin far Nijaz visar honom som en människa 
som försökte se det goda överallt. Nijaz var positivt inställd och strävade 
efter att hjälpa andra mer än sig själv. Nijaz brukade hålla tespih, 
radbandet med 99 kulor, i handen och brukade läsa böner eller upprepa 
Guds namn tyst. Han försökte hålla zikr vid liv i sitt hjärta, den ständiga 
hågkomsten av Gud, berättade han. 

Muhameds religiösa liv i allmänhet och hans liv som sufi i 
synnerhet kan betecknas som privat och ytterst inåtvänt. Muhamed har 
varken behov av sällskap, religiösa eller sufiska sammankomster, vara 
tillsammans med människor eller delta i ritualer tillsammans med andra. 
Hans religiösa liv är hans ensak och räcker. Diskretionen i hans religiösa 
praktik är ett uttryck för en strävan efter religiös uppriktighet. Men 
samtidigt är Muhamed öppen och döljer inte sina religiösa handlingar – 
han går till moskén nästan varje dag och han svarar direkt om någon 
möter honom att han har sin bön att utföra.  

Som jag redan nämnt i Hajrullahs biografi, hade denne fyra döttrar 
varav bara en, Zejneba, blev initierad i melamet. Jag intervjuade henne 
för första gången 2003 och senast i december 2006 när hon berättade om 
den dagliga bönemanualen (vird) som hon också läste upp på turkiska och 
tolkade åt mig. Hon säger att hon fick denna vird av sin far någon gång 
kring 1960. Den är i form av ett häfte med Hajrullahs egen handstil där 
han förklarar vad man bör läsa ur Koranen, vilka salavat och zikr, samt på 
vilket sätt. Han förklarar också hur en melami koncentrerar sig och utövar 
zikr i sitt hjärta. Han skriver också om hur man utför zikrövningar rent 

                                                                                                                        
översätta för oss och andra som besökte honom. Bland böckerna fanns Rumis 
Mesnevi med kommentar på turkiska, Ibn Arebis Fusus med kommentar av Abdullah 
Bošnjak, en bosnisk sufisk författare i bajrami-melami orden från 1700-talet som jag 
nämnde tidigare, med flera andra. På Šaban Gašis gravsten står det att han föddes 
1903 men enligt vissa andra dokument är hans födelseår 1901. 



152 

fysiskt. Zejneba berättade att hennes svärfar Šaban Gaši också fick 
samma vird, för att sprida melamet vidare. Det finns en uppfattning att 
arvet måste hållas hemligt, eftersom det är heligt, men detta stämmer inte, 
enligt Zejneba. 

Hajrullah beskrev i den turkiska texten hur man skulle utföra zikr 
och Zejneba tolkade innehållet på bosniska: 

 

 

Fig. 13. Zejneba Gaši i sin lägenhet i Malmö under läsningen av den vird 
hon fått av Hajrullah. 

Talkin Muhammedi sallallahu alejhi ve sellem ve zikri daim melamijje ve 
nakšijje. 

På den vänstra sidan, under den vänstra bröstvårtan, på tre fingrars 
avstånd, sitter hjärtat. Inne i hjärtat finns Hakikati-Muhammedijja, och den 
utför ständigt zikr genom att uttala Guds upphöjda namn (ismi-dželal) 
Allah... Allah... Allah, och även om du inte hör det, koncentrera dig på det 



153 

(tevedžuh), med kunskap och tankar i förening (göra rabita), och samordna 
denna ständiga zikr med meditation (tefekkur), utför zikr [...] utan bokstav 
eller röst (bilâ harf ve lâ savt). Du skall tre gånger läsa upp Ihlas och en 
Fatiha, tänk på sanningen och uppriktigheten (sidk ve ihlas), Muhammeds 
lag – šeriat och självkontroll, och ångra dina synder (muhasebe ve tevbe). 

 

Fig. 14. Sidorna tre och fyra i virdhäftet Zejneba fått av Hajrullah. 

Den första raden översatte inte Zejneba, eftersom den fungerar som en 
rubrik till det som Hajrullah beskriver efteråt, nämligen en instruktion för 
sättet att utföra zikr, talkin, som är både profetens och melamis och 
nakšis (en förkortning av nakšibendi) praxis. Efter denna passage, som 
Hajrullah skrev på ett separat papper, kommer nästa där han föreskriver 
ett annat antal läsningar. Zejneba fortsatte läsningen: 

Läs Kulhuvallah [dvs. kapitel Ihlas] tre gånger, Fatiha sju gånger, tillägna 
alla dem från melami-silsilan, kaddesellahu sirrehum [må Gud helga deras 
hemlighet], även de fyra sista i silsilan, Muhammed Nur, Sulejman Baba, 
Hasan-efendi och Hajrullah-efendi.  

Zejneba var lite osäker beträffande vissa delar av texten. Hajrullahs 
handstil är svårläst och hon hade problem att identifiera vissa ord. Vissa 



154 

delar upprepar Hajrullah och, som i nästa stycke, lägger han till något 
nytt: 

Du skall med koncentration (tevedžuh) läsa tre Ihlas, sju Fatiha, tre 
salavat-tundžina, tre salavati-fatih, offra detta som gåva till Profeten, hans 
vänner (ashab), till alla fullkomliga (kâmil), profeter och till alla i silsila-
siddikijja (nakšibendi) och alla andra.  

Zejneba vet inte exakt om det är salavati-feth ellet salavati-fatiha eller 
salavati-fatih.273 Hajrullah skriver sedan åter om koncentrationen på 
hjärtat, det ständiga zikr med hjärtat och själva stället i bröstkorgen där en 
melami måste försöka lyssna på zikr, och sist i det stycket anger 
Hajrullah tre själstillstånd: den animala 
själen (hajvani), den barmhärtiga själen (rahmani), den sataniska själen 
(šejtani). 
I fortsättningen förklarar Hajrullah de första tre enhetsstadierna (tevhid), 
som en vägledning och introduktion i den sufiska vägen i melamet: 

Ni skall veta att enheten (tevhid) är tre. Tevhid betyder att Gud är en, med 
hjärta och med smak [zevk]. 

Tevhidi-ef´al – all skapelse som handlar, Allah är aktör, den närvarande 
älskande Gud. 

Den andra tevhid är tevhidi-sifât. Det betyder att Gud har egenskaper och 
att det som vi har är Guds egenskaper. Att den älskande Gud har de 
egenskaperna måste du omvittna.  

Tevhidi-zat, de som har existens (vudžud), skall veta att existensen tillhör 
Gud. Den skapade människan måste vittna om att det är bara Guds väsen 
som existerar. Den rätta positionen (mertebei-siddikijje), tre tevhid, att 
söka spår hos det skapade, tre positioner (mekam) att med njutning se och 
vittna om dem (mušahede).  

Efter dessa förklaringar om de tre första positionerna (mekam), skriver 
Hajrullah att han är medlem, salik, i melami, halidi, uvejsi samt 
nakšibendi och šazili. Han upprepar läsningen av Fatiha, Ihlas och salavat 
samt påpekar betydelsen av bandet med de heliga, profeter och evlija och 

                                                      
273 Salavat är välsignelse över profeten Muhammed och under tidernas lopp har många 

salavat skrivits. En av de kända, som ofta upprepas också i dagens muslimska 
Bosnien, är den ovannämnda salavat tundžina. Salavat-fatihan är något mindre känd, 
men en sådan hittade jag på en sufisk hemsida www.zikr.org (utskrift 2009-12-09) 
där de återger den arabiska texten och en translitteration med kyrilliska bokstäver.  



155 

profetens familj, ehli-bejt, och fortsätter med konkreta råd som Zejneba 
kunde citera utantill: 

Jâ Muhammed, ahbeb men ši`te fe inneke tufarikuhu. Jag vet när han skrev 
det till mig,  

sade Zejneba, och fortsatte:  

Det betyder: ´O Muhammed, älska vem du vill, men du kommer att skiljas 
från den´. Bara Allah skall du ständigt ha i åminnelse, daim, som den 
älskade: Ve kanellahu ve lem jekun meahu šej-en, fel-ane ala ma kane. 

Zejneba kunde inte översätta det sista citatet från arabiska, men kommer 
ihåg innehållet, att Gud existerade när inget annat existerade, och ännu är 
densamme. Efter ett textavsnitt, som handlar om familjeangelägenheter, 
kommer en del av texten med konkreta böneuttryck för vissa särskilda 
behov och situationer i livet. Men vilken praxis Zejneba själv följde efter 
sin far, kunde vi inte ta reda på exakt denna gång. Jag upprepade frågan 
om hennes konkreta förpliktelser eller bönemanual som hon följer och 
hon svarade under det senaste samtalet på följande vis: 

Jag har fått rådet direkt från min far att läsa sju Fatiha och tre salavat efter 
varje tidebön, och sju gånger ajetul-kursi-versen274 mot rädslan som jag 
hade, och det hjälper mig faktiskt, så att rädslan försvinner så fort jag 
börjar läsa dem. Annars har jag under de senaste åren brukat läsa mycket i 
Koranen, som är min bästa vän här i livet. Jag läser också suran Jasin och 
upprepar då vissa verser ett antal gånger.275 

Hon citerade den salavat hon fått av sin far. 

Kommentar 
Muhameds och Zejnebas relation till Šaban och Hajrullah är djupt intim 
och i beroende av släktnärheten. Zejneba upprepade nästan alltid att hon 
älskade sin far mycket och att hon liknar honom, inte minst genom att 

                                                      
274 Vers 255 i Andra suran, som muslimer upprepar ganska ofta, särskilt efter regelbundna 

bönen. Denna vers anger Guds egenskaper. 
275 Koranläsningen inom den muslimska traditionen är en typ av Gudsdyrkan. Muslimer 

som kan läsa brukar läsa enskilda stycken ur Koranen eller hela Koranen, en tradition 
som hör samman med profeten, att kontinuerligt läsa hela Koranen, ”hatma”. 
Koranläsningen brukar läsarna tillägna profetens själ men också andra dödas själar 
som en gåva eller (för)bön. Zejneba berättade att hon brukade läsa hela Koranen flera 
gånger varje månad och ännu mer under månaden Ramadan. 



156 

hon åtföljde honom mest av alla barnen. Samtidigt kunde hon inte eller 
ville inte beskriva den andliga vägen mer detaljerat. Hon läste upp vird på 
turkiska, det språk hon lärde sig med sin makes familj i Kosovo och i 
Makedonien, men hon svarade inte tydligt på mina frågor om själva 
vägen och målet med melamet. Det som hon följer efter sin far är Fatiha- 
och salavat-läsningar, böner, Koranen och fromma handlingar. 

Zejneba berättade också om sina drömmar och visioner, hon hjälper 
andra som är i behov av hjälp genom sin kunskap om nyttiga läsningar 
och böner, men också genom konkreta råd om livet och handlingar i livet. 
Hon är en from kvinna med sunt förnuft och med ganska goda resultat i 
eget liv, som många andra märker: en kvinna som uppfostrade och 
försörjde fyra söner under tjugo år och som faktiskt var överhuvud för 
hela familjen i stället för maken, som var i Sverige. 

Hennes melamiidentitet kommer till synes genom de läsningar som 
hon fått från Hajrullah, mer muntligt än skriftligt, att läsa sju gånger 
Fatiha efter varje bönetiden, salavat och zikr genom att koncentrera sig på 
sitt hjärta. Vissa av Hajrullahs böneformler hade också stor betydelse för 
Zejneba, när och hur hon läste dem, ständigt eller vid behov. Det handlar 
om vissa speciella salavat, böner, Guds namn och suror ur Koranen. Det 
som hon upprepar ofta är den tradition som kan definieras som 
vägledande, att älska Gud mer än allt annat och vara medveten om att 
man ska skiljas från alla och allt när döden kommer. Hon var också 
kritisk mot att umgås med människor, eftersom man då förlorar kontakten 
med Gud och med zikr, varför det enligt henne var bättre att hålla 
undvika människor och tomt prat. Med nästan samma ord som Nijaz 
kritiserade oss, för att vi inte tog hänsyn till hjärtat och zikr, riktade 
Zejneba sin kritik mot de yngre och sin äldre syster Ajša och bror 
Ahmed. Man får inte tillåta att dunjaluk, världen som förgår, omsluter 
eller tar över människan. I stället bör var och en ägna sig mera åt dyrkan 
av Gud och hålla sig från människor. 

Melamet som det andliga arvet 

Galib Omerhodžić är enda levande person utanför familjen bland mina 
informanter som initierades i melamet hos Hajrullah. Han var över åttio 
år gammal när vi träffades våren 2003 men ändå med god hälsa och på 
gott humör. Galibs hus ligger i Tuzla, ett kort avstånd från mitt dåvarande 
hus, i ett område med tätt liggande hus som ligger på bergslutning och 



157 

bland vilka finns en liten lokal moské, en mahala-moské. Trots närheten 
till moskén är Galib inte så ofta där. I stället ber han hemma för det 
mesta, bortsett från fredagsbönen, då han besöker någon av de större 
moskéerna i Tuzlas centrum.  

Det var inte första gången jag träffade Galib. Redan under min 
gymnasietid fick jag träffa honom genom Šaban Gaši (som var också 
melami). Det första mötet med Galib glömmer jag aldrig. Vid den tiden 
läste jag poesi av den kände persiske poeten Omer Hajjam (Khayyam) i 
en bosnisk översättning som publicerades i en tidskrift. När jag satt hos 
Galib citerade han samma verser ur Hajjams poesi som jag läst i den 
tidskriften, men han tolkade också de verserna som om författaren ägnade 
sin poesi åt Gud, inte åt kvinnor och den världsliga njutningen. Det var en 
sufisk tolkning. Den tolkningen var något nytt för mig.  

Den första träffen med Galib ledde till mer eller mindre regelbundna 
besök. Jag brukade ofta besöka honom och vistas hos honom, och våra 
möten bestod av samtal, läsning, gemensamma böner och diskussioner. 
Det var jag som lyssnade på honom för det mesta. Ibland var vi 
tillsammans med andra från Tuzla, Šaban, vissa arabiska studenter och få 
andra som var intresserade av sufism och religion. Det var också under de 
känsliga tider då många äldre fruktade att säkerhetstjänsten skulle skugga 
och spionera dem. Galib kände alla sufiorienterade muslimer i Tuzla och 
likaså de flesta kända sufier i Sarajevo och i mellersta Bosnien. Men han 
var också något speciellt, eftersom han inte brukade besöka stora 
sufisamlingar, utan begränsade sitt umgänge till samtal och gemensamma 
religiösa möten med enskilda personer. Men det som ännu mer skilde 
honom från de andra sufierna var att han var melami, något som jag 
försökte undersöka litet närmare under åren 2003 till 2006. 
Hans vaksamhet mot spioneri och förföljelser satte sina spår i hans 
beteende och tänkande. Galib ville inte bli filmad eller inspelad med 
videokamera, men tillät ljudinspelning. Han brukade sitta på sin soffa i 
vardagsrummet som var integrerat med köket och där hans hustru 
Munevera lagade mat, te eller kaffe. Den stämningen minns jag redan 
från allra första mötet med honom, en familjatmosfär med varmt och 
omtänksamt bemötande. Samtal med Galib behövde inte startas formellt, 
han började tala, citera Koranen, berätta berättelser och fråga om 
betydelsen av vissa verser ur Koranen. Även om jag försökte skapa lite 
struktur i vårt samtal, gick han oftast mycket längre i sitt tal, och spårade 
ur, bort från den ursprungliga frågan. Det gjorde inte min uppgift lättare. 



158 

Efter ett litet tag lyckades jag ställa nästa fråga och försöka styra vårt 
samtal något. Men materialet blev ganska stort och ibland komplicerat 
med många avsteg utanför ämnet och utvikningar i berättandet.  

Galibs berättande anknöt ofta till hans egen andliga och 
intellektuella erfarenhet, hans upplevelser och drömmar. Han sade att 
hans väg började redan när han var nio år gammal.276 Sedan började han 
söka eller träffa människor med liknande intressen och inriktning och då 
började träffa Hajrullah. Hans hemby Šibošnica ligger ungefär en mil från 
Hajrullas by Čelić, men avståndet utgjorde inget hinder för pojken Galib 
att, som han sade, springa till Hajrullah full av kärlek och förväntan. 
Även under Andra världskriget brukade Galib komma till Hajrullah. Då 
jag ställde min fråga om hans initiering hos Hajrullah i melamet och den 
andliga vägen som han eventuellt ärvt av honom, berättade han om sina 
första möten med Hajrullah, när han besökte honom tillsammans med sin 
ungdomsvän Osman Čamdžić.  

 

 

Fig. 15. Galib Omerhodžić i sitt hem i Tuzla.  

                                                      
276 Om drömmar berättade även hans hustru Munevera, men hennes upplevelser och 

drömmar hade ofta anknytning till händelser i familjen och till familjemedlemmar. 
De heliga, profeter och änglar var också en del av deras drömmar och visioner. 



159 

Galib: Vi gick flera gånger till din morfar och sov över hos honom. Då 
levde också Muhamed, bror till Ahmed, och han tog emot oss, Ahmed var 
pojke då. Muhamed dödades av partisaner senare.277 

Ašk: Vad hade ni för samtalsämnen? 

G: Bara muhabet, muhabetullah [Gudomliga samtal].  

A: Utförde ni zikr?  

G: Zikr förekom inte hos din morfar, bara muhabet, samtal. 

A: Läste han upp något ur böcker? 

G: Han var levande bok. Vi lyssnade på honom noggrant och med respekt. 
Han sade: Man bör invärtes inrätta sig så att ögonen ser och hjärtat säger 
Allah Allah, det är den av Gud givna synen, det gudomliga skådandet. 
Varje ting har Allah skapat, och Allah säger - i varje ting finns min vishet, 
ser ni inte det? Han lärde oss om det andliga skådandet. 

A: Talade han om zikr med hjärtat? 

G: Det är något annat. När jag en gång gick, det var på sommaren, sa han 
till mig: Låt oss gå till min åker [bos. njiva] som ligger lite längre bort från 
huset. Och han sade att vi skulle ta abdest [rituell tvagning], och att jag 
skulle göra talkin. Vi tog abdest och han sade till mig att sitta intill hans 
knän med händerna på hans och han lärde till mig den talkin, sättet att 
utföra zikrs, som han också hade skrivit till mig, varpå han sade: passa på 
vad jag kommer att säga till dig: På vänster sida, under vänstra bröstet, på 
tre fingrars avstånd finns kalb [hjärtat], och inne i kalb finns Hakikati 
Muhammedijja [Muhammeds sanning]. Denna Hakikati Muhammedijja 
med ismi-dželal [Guds namn] är det som utför zikr Allah. När du andas ut 
säger den Allah, men du bör inte upprepa det utan du skall bara veta att det 
är så, inte läsa och recitera. Det är zikr utan harf [bokstav], utan röst och 
något annat. Det heter zikir-nefes [andetags-zikr]. Och detta får du, det är 
från mig. Och på det sättet fick jag ta emot talkin av honom. Och så sade 
han till mig: Du behöver inte vända så mycket på huvudet, det finns 
dervischer som gör det, si och så, men det du har inte behov att göra, det 
behövs inte. Du skall idag läsa La ilahe illallah, Allah och Hu hundra 
gånger, och det räcker för dig, behövs inte mer. Detta [råd] får du av mig, 
gör så, och du skall göra framsteg.  

I föregående stycke berättade Galib om sin initiering i melamisufism hos 
Hajrullah. Skillnaden mellan melamisufism och andra sufiska grupper i 
                                                      
277 Enligt tidigare presenterade uppgift från Hajrullahs biografi dödades Muhamed av 

tyska soldater, inte av partisanerna. 



160 

Bosnien är tydlig: de två, Galib och Hajrullah var ensamma, avskilda från 
andra, och ute i naturen utförde de den enkla initieringen. Som Galib 
sade, behöver man inte anstränga sig med kroppsliga rörelser under zikr, 
varken rösten eller en formell upprepning behövs, utan man skall bara 
lyssna på hjärtat, som självt utför zikr. Det finns påtagliga liknelser 
mellan Galibs initiering och andras, inklusive min egen. Och så fortsatte 
Galib berätta om sina egna upplevelser under åren efter initieringen: 

Då började jag i detta överflöd av känslor, detta flöde av ašk [Gudomlig 
kärlek], sedan började jag uppleva goda drömmar och jag var spänd. De 
brukade komma varje år, som om de samlades på min bröstkorg, som ett 
jättelikt berg, som en stor tyngd men samtidigt någonting så ljuvligt, 
utsökt och hänförande att det går inte att berätta, varje år. Som om 
någonting pumpade upp mig med andlighet, under fem års tid grät jag för 
varje namaz [bön], så hänförd var jag, full av någonting, det kan inte 
beskrivas, förstår du. Det kunde vara under några sekunder, sedan kom jag 
i ett tillstånd som om jag inte var på jorden, utan som om jag fanns i 
himlarna, någonting mycket vackert. När jag höll på med detta rann 
tårarna som hos min vän Ahmed när han brukade komma till mig. Han 
sade flera gånger till mig: en järnkäpp skulle jag kunna slita ut innan jag 
hittade en som du. Han älskade mig mycket. Flera gånger brukade jag gå 
till Mejdan-moské [i Tuzla] för att be kvällsbönen [akšam] där Kurt var 
[Tuzlas] mufti. Han såg något ovanligt hos mig och sade till mig: kom du, 
yngling, till mig. Hans hus låg strax nedanför moskén.  

Medan vi pratade, eller snarare medan Galib talade, drack vi traditionellt 
bosniskt kaffe med kakor som hans hustru serverade. Då och då gjorde 
han en paus och fortsatte sedan genom att återge olika verser ur Koranen, 
olika hadiser ur profetens liv, och andra historier, som han tolkade på sitt 
eget sätt. Samtidigt tolkade han de traditionella texterna och berättelserna 
och gav egen bild av dem. Jag lyssnade på honom och erinrade mig 
samtidigt att han berättade något liknande för många år sedan. Nu har 
Galib börjat använda samma texter och berättelser i den kontext som 
råder i efterkrigstidens Bosnien. Han problematiserade och 
kommenterade uppkomsten av nya grupper, som före kriget var 
främmande för Bosniens utövning av islam. Han kritiserade också ”den 
torra religionen”, utan känslor och andliga upplevelser, som ofta utövas 
av de officiella religiösa företrädarna och försökte placera den i en 
bredare kontext.  

Galib gjorde åtskillnad mellan den formella fromheten med olika 
rituella moment och den andliga fromheten som tar sig uttryck i form av 



161 

känslor, och tårar, och jämförde det med den torra baklava-kakan och 
baklavan med sockerlag (agda). Ofta började Galib sina tal med enkla 
citat ur Koranen eller något kort av Profeten och sedan fortsatte han. Man 
skulle undvika tomt prat och hålla sig till sanningen och det väsentliga. 
Exemplet han anförde var att det, enligt Profeten, är bättre att hålla tyst 
om man inte kan säga något gott. Han fortsatte med en annan liknelse. 
Skägget betraktas av vissa muslimer som viktigt, men att det är 
egentligen lättare att låta skägget växa än att hålla tyst eller bara säga 
något gott. Galib av ett annat exempel om zekat, allmosan, att det är en 
plikt för alla förmögna muslimer att skänka 2,5 %, men att han tolkade 
zekat mera allmänt och menade att varje människa är förpliktade att ge 
zekat av det man har i form av kraft, kunskap och materiella ägodelar.  

Galib citerade också en vers ur Koranen som säger att godhet inte 
består i att vända huvudet mot öst eller väst, utan att tro på Gud, eftersom 
det är den rena tron som är viktigast. Och så fortsatte Galib berätta om 
sina andliga upplevelser och drömmar som han började få redan som ung. 
Drömmarna anknöt ofta till den omgivningen där han befann sig, han såg 
och hörde olika religiösa ting, personer, ljus och folksamlingar. Moskén 
och möten med speciella människor också förekom också, liksom bönen, 
känslor och känslomässiga gester. Drömmarna berättad också om hans 
plats i det andliga sammanhanget. Han blir väl mottagen, han får en 
speciell dryck och detta tillstånd varar under flera dagar.  

Plötsligt såg jag i drömmen att det en pojke med arabiskt utseende 10 år 
gammal kom till mig och sade: kom med mig till begravningsplatsen, jag 
ska leda dig. Under tiden, när vi gick ned kom vi in i gemak där fanns tre 
hurije. Deras skönhet kunde man inte skåda, och med en gång började de 
läsa: Subhanallahi vel hamdu lillahi ve la ilahe illallahu vallahu ekber ve 
la havle ve la kuvvete illa billahil-alijjil-azim. Jag vågade av blygsel inte 
titta på dem, och när jag tjuvtittade såg jag att de höll glas med någon 
dryck i händerna. Jag måste passera förbi dem, och jag frågade pojken vad 
detta var. En av dem sade: för att hedra dig vid din ankomst, utför vi tazim 
[heder]. Den första gav mig av drycken, varvid jag smälte, och den andra 
och den tredje, osv. Och de läste i kör Subhanallahi… Jag gick vidare och 
bad två rekat [en kort bön]. Sedan undrade jag hur skulle jag komma 
tillbaka, vara tvungen att komma förbi dem igen, men hur kan jag av 
blygsel förmå det? Plötsligt såg jag mig i drömmen i min trädgård. Kort 
efter var jag i mitt rum och vaknade. Då kom känslorna och tårarna, min 
hustru sade ”lägg dig”. Det var före gryningen. Då tog jag abdest, gick till 
moskén som var på kullen och kom dit, väntade på mujezin och berättade 



162 

vad jag drömt. Plötsligt andra natten drömde jag att jag svävade helt 
ovanför himlarna. Jag vet att det inte finns något mer, […] jag tittade dit, 
det var utan ände, och mot andra sidan också utan ände, allt var lysande 
och allt flimrade av ett sken som inte kan ses med ögon, subhanallah. Och 
då kom en röst till mig: O Ahmed, säg till mina tjänare att återvända (till 
det rätta). Då vaknade jag och mitt hår stod på ända, jag var uppfylld av 
zikr Allah, jag försökte släta till håret, men det reste sig igen. Detta 
tillstånd varade under tre dagar.  

Galib berättade om flera sådana andliga [bos. ruhanijetski] drömmar och 
fortsatte:  

Allah säger, dželle šanuhu, azze ve džell, i Koranen-azimuššan: Den som 
kämpar i vårt namn, honom skall vi leda på vägar som leder till oss. Du 
kan inte hitta detta någon annanstans i böcker eller hos schejker, Allah ska 
lära dig. Profeten sade [i Koranen]: Jag är av de första som tror […]. Den 
första på Guds väg är den som offrar sig.278 

[…] Det ackumulerades inom mig och jag började drömma goda 
drömmar. Jag vaknade uppe i himlarna, som genljöd av min extas, om det 
nu var dröm eller verklighet. Jag började också vakna under nätterna. 
Ingen sade till mig att det var bra, utan jag började av sig själv, som om 
någonting drog mig. Och jag fortsatte till idag. Allah säger att nattliga 
böner starkast påverkar själen. Och vissa ajet från Koranen har jag 
antecknat i min översättning av Koranen och dessa har jag upplevt och 
genomfört i praktiken, det lever hos mig. Jag har sedan länge läst Koranen 
men jag hade från början inte haft en tydlig bild eller framställning av den 
förrän jag haft dessa upplevelser. Sedan började jag tänka som din morfar 
Hajrullah efendija sagt: man bör fullständigt rena sig och underkasta sig 
Allah dželle šanuhu, en hel och ren underkastelse.  

Och så började jag studera om ajet när Gud sade till änglarna ”Jag vet det 
som ni inte vet”, hur du kan ge människan den frihet, att de skulle spilla 
blod osv., och han svarade ”Jag vet det ni inte vet”. Citat, det är vers 40-41 
ungefär i sura Bekare: Bismillahirrahmanirrahim. Kalu subhaneke [De – 
änglarna sa] lovprisad vare dig, la ilme lena - vi vet ingenting, de nekade 
sin kunskap… illa ma allemtena - bara det som du lärt oss – bara det vi 
vet, inte mindre eller mer, bara det vi vet. Och det är från dig. Och till slut 
säger de: Inneke entel alimul-hakim, ja Rabbi [o min Herre] det är bara du 
som har kunskap, visshet, det är du som vet och det är du som gör.  

                                                      
278 Galib lägger till Guds namn dželle šanuhu och azze ve džell, mäktig och upphöjd, som 

är olika sätt att lovprisa Gud. Efter Koranen brukade han lägga till azimuššan, ibland 
kerim, som är olika sätt att visa respekt och lovrisa Koranen som Guds ord. 



163 

Och då ställde jag min fråga om melamet och skillnaden mellan melamier 
och andra sufier och Galib svarade att melamier börjar där andra sufier 
slutar. Han fortsatte genom att åter göra distinktion mellan förnuftet som 
inte förmår att närma sig Gud, utom till en viss punkt, då man behöver 
hjärta och rena känslor. Han berättade att Hajrullah sagt att hjärta kan 
omfatta hela rymden och skapelsen. ”Ty hjärtat har sina egna vägar som 
förnuftet aldrig kan förstå och acceptera. Förnuftet saknar förmågan att 
känna doften och aromen, förnuftet är bara förnuft”, sade Galib. 

Galib fortsatte genom att citera Koranen och verserna om dyrkan 
(ibadet) som yttersta anledningen till att människan skapades. Han 
relaterar detta till hjärtat, som inte kan delas och där prioriteten är Gud. 
”Som din morfar Hajrullah sade: ögon ser och hjärta säger Allah. Det är 
inte så att du räknar ett antal [zikr] utan att inse Hans tecken och fenomen 
när du ser, hör, känner, förnimmer, ty Allah säger: i varje ting är min 
visshet, ser ni inte det?” Galib angav flera verser om Guds tecken och 
behovet att följa och utforska Guds tecken (ajat) kring oss och inom oss. 
På det sättet vägleder Gud oss. Och så fortsatte Galib att berätta om 
upplevelser och förklarade dem på följande sätt: 

Dessa tårar är bevis, som Hajrullah sa, att du ser Allah med hjärtats ögon, 
inte bara med kunskap, eftersom vi vet, men nu njuter du det och dricker 
den drycken [šerbe]. När du erfar den extasen och skönheten bekräftar du 
det med tårar. De stationerna i livet upplevs av dig, du blir bjuden på 
šerbe, och tårarna bevisar det. Om du är äkta då kommer tårarna, annars 
kommer inte tårarna. Särskilt om du är ensam, isolerad, då är det äkta. Isa 
alejhisselam [Jesus] säger till sina efterföljare: ni ser, men ser ändå inte. 
Det är det gudomliga. Det betyder återuppvaknande, pånyttfödelse och att 
befrias från alla bojor och relationer. Han blir en ren Allahs tjänare. 
Subhanallah. Och han är i en ständigt zikr, som heter zikir-daima med 
hjärtat. Allah säger i Koranen: Ve le zikrullahi ekber. Bönen [namaz] 
avlägsnar onda och skamlösa gärningar men zikrullah, det är något annat, 
något större, det är det verkliga livet, känslor, rörelsen, hela människans 
väsen stiger upp.  

Galibs andliga vägar visade ofta på en förbindelse mellan den nattliga 
frivilliga bönen (och bönen i allmänhet) och den ständiga zikren (zikri-
daim) som måste bekräftas med känslor och upplevelser. Beviset är igen i 
Koranen och Profetens exempel. Sådana kallar Allah som sina tjänare, 
abd, i några verser i slutet av sura Ali-Imran, som Profeten brukade 
recitera under frivilliga nattliga böner:  



164 

Bismillahirrahmanirrahim: Ve lillahi mulkussemavati vel-erdi. Vallahu 
alla kulli šej-in kadir.  

”All makt tillhör Allah över himlarna och jorden. Allah är mäktig över alla 
ting.”  

Inne fi halkissemavati vel erdi vehtilafillejli vennehari le ajatin li ulil 
elbab, eller hur?  

”I skapandet av himlarna och jorden, skiftet mellan natt och dag är 
verkligen tecken för de förnuftiga.”  

Och vilka är de?  

Bismillahirrahmanirrahim: Ellezine jezkurunellahe kijamen ve kuuden ve 
ala džunubihim ve jetefekkerune fi halkissemavati vel erdi. Rabbena ma 
halkte haza batilen subhaneke fekina azabennar.  

”De kommer ihåg mig stående, sittande och liggande på sidan, och de 
tänker på skapandet av himlar och jord (mina tecken), och sedan säger de: 
Ja Rabbi [o vår Herre], du har inte skapat detta förgäves, lovprisad vare 
Du, och skydda oss från straffet i elden.” Det är när man kommer in i det 
ständiga zikr. Det är inte bara den bönen som vi måste utföra. 

Galib anförde sedan versen om godheten igen, att det väsentliga inte är att 
vända sig mot öst eller väst utan att det väsentliga är en ren och uppriktig 
tro. Inte formen, utan andligheten, att människan närmar sig Gud med 
odelat hjärta. Och Gud är närmare oss än vi själva, vilket enligt Galib 
betyder att Gud är ständigt närvarande och aldrig frånvarande, och 
åberopade åter Hajrullah: ”Som din morfar sade: man måste vara fani och 
att bara Allah finns, han egentligen är bara han, Huu, vahdehu. Vad 
betyder detta – han och endast han, det finns ingen annan utom honom. 
Han är alltid nära men är vi nära honom?”. 

Det mest intressanta för mig var Galibs tolkning av de verser ur 
Koranen, sura 56, som talar om tre grupper av människor där han 
teologiskt försöker bevisa och hänvisa till en för honom verklig skillnad 
mellan andligheten hos olika människor som i sin tur ger dem olika 
positioner hos Gud: 

Allah säger dželle šanuhu: Jag har lovat mina troende džennet, trädgårdar, 
floder, men bara lite av min bevågenhet är bättre än allt detta. Och dessa är 
mina riktiga tjänare - abdullah. Detta sägs bäst av Allah dželle šanuhu i 
sura Iza vekaatil vakia: Ni människor skall delas upp i tre grupper, den ena 
är lycklig, den andra är olycklig, och den tredje har föregått och kommit 
före andra. Den första gruppen är stor men den sista liten. Allah benämnde 



165 

dem mukarrebin, de som har kommit före andra. De är helt nära mig, och 
Allah kallar dem som mukarrebin, de främsta. Han säger också: finns 
någonting som är vackrare än paradiset? Och då kallar han de själar som 
har kommit till ro att komma dit. Vad är en själ som har kommit till ro 
enligt din mening, vad skulle det vara? Allah benämner dem som sina 
egna tjänare, Allah är nöjd med dem och de är nöjda med honom, så kom 
till mina goda tjänare och kom till mitt paradis. Enligt din mening vad det 
skulle vara? Mutmeinne? Allah dželle šanuhu säger: Räddad är bara den 
som renar sin själ.  

Galib återger i det kommande stycket en rad sufiska författare som Rumi, 
Ibn Arebi och Hajjam. Det intressanta är hans placering av den kände 
ryske författaren Leo Tolstoj bredvid Ibn Arebi i frågan om den ”torra 
fromheten” gentemot den verkliga religiösa upplevelsen. Detta var enligt 
Galib en gemensam nämnare för flera, oberoende av deras formella 
trostillhörighet. Leo Tolstoj är å andra sidan en läst författare i 
Jugoslavien och en uppskattad humanist hos många muslimer. För Galib 
var Tolstoj också ett exempel på den andliga vägens människa som hade 
den riktiga religiösa upplevelsen. 

Hjärtat är havet och förnuftet är en droppe i havet. Mevlana Rumi sa: det 
går inte att med förnuftet nå Gud, utan med hjärtat och med känslorna. Nu 
måste din kunskap vattnas med agda, med känslor. Och varmed ska du 
vattna känslorna om inte med tårar? Om du inte är levande kan du inte 
vattna med tårar, om du inte gråter hur kan du äta baklava utan agda? 
Baklava utan agda blir torr och kärv. Som Rumi och Omer Hajjam säger: 
den torra fromme. Det är mycket underligt det som Hajjam skaldade i sina 
verser: 

En poesisamling och en tunna vin 

En bit torrt bröd, stum tysthet, 

Och endast jag och du – kring oss öknen - 

Detta är kungariket – inte den kronan av rubiner!279  

Han sa mycket med det. Alltså, med kunskap kan man inte beskriva 
känslor, exempelvis mina känslor och upplevelser kan jag beskriva med 
ord? Ja, bara lite men det räcker inte.  

När Tolstoj levde, han kunde också persiska, turkiska och arabiska, och 
när han utförde Gudstjänst kunde han gråta under fyra timmar och kring 
honom glänste allt och strålade. Och när det hänförde honom gick han till 

                                                      
279 Liknande Omer Hajjams rubaiya-vers finns i Khayyam 2001 vers XI. 



166 

prästen för att avlasta sig och tala lite. Och eftersom han insåg att prästen 
var okunnig och ingenting förstod lämnade Tolstoj honom och gick 
ifrån… Som Šejhul-ekber [Stora mästaren, Ibn Arabi] sa när han var i 
fängelse, talade han med någon okunnig bonde så att denne började gråta. 
Då frågade Arebi honom om bonden tyckt om hans tal, men bonden 
svarade då att han mindes sin get när han såg på Arebis skägg och började 
därför gråta. Det var bondens ašk. 

Galib berättade också en hel del om sina resor genom Bosnien och sin tid 
med andra sufier i mellersta Bosnien, men knöt an det till sin egen 
erfarenhet och väg. Han brukade besöka sufier i Sarajevo och i mellersta 
Bosnien. Han delade den gemensamma sufiska traditionen med dem, men 
brukade också umgås med andra lärda och människor i Bosnien 
intresserade av andliga frågor. 

Kommentar 
Galibs förhållande är typisk för sufismen men ändå unikt melamiskt. Han 
gärna blandar sina egna drömmar, upplevelser och egna tolkningar och 
förståelsen av Koranen och andra texter med verkliga händelsen i sin 
relation med Hajrullah. Ibland är det svårt att skilja hans melamiska 
historia och hans egen, Galibs, historia. Hans sätt att berätta är klassikt 
muslimskt och samtidigt sufiskt – genom berättelsen och tolkningen 
undervisar ledaren människor kring sig, men berättande är oändligt och 
ger intryck av att vara ostrukturerad, på grund av ständigt nya 
associationer. Denna typ av samlingar har ofta betydelse i tekijamiljöer 
efter zikr-samlingar och kombineras med sufisånger (ilahije) som 
sjunges. Inom melamisufismen visas att mehabbet och sohbet - de 
religiösa samtalen har mer central position och ofta helt ersätter det 
gemensamma zikr. Eller som Galib uttryckte det – vi hade bara muhabet. 

Som i Zejnebas fall, påpekades särskilt vissa saker inom melamet: 
Guds enhet (tevhid) och närvaro överallt och inom människan, den 
ständiga hågkomsten (zikri-daim), hågkomsten med hjärtat (zikri-kalbi), 
koncentration och meditation mot hjärtat och zikr som hörs i hjärtat. 
Några särskilda rituella zikr-sammankomster finns ej, formella tider eller 
grupper kunde vi inte finna. I stället umgicks Galib med både melamier 
och alla andra, sufier, andra muslimer och andra människor. Koranen som 
Galib använde var en översättning från 1930-talet, men han citerade 
arabiska originalet och översättningen utantill. Galibs berättelser innehöll 
också många andra historier, från profetens tid (hadis), andra profeter och 



167 

de heliga. Men alla historier hade anknytning till melamet-vägen och 
Galibs egen tolkning av den. 

Det var samtidigt svårt att skilja Galibs egen historia från olika citat. 
Han citerade oftast på arabiska när det gäller Koranen, men 
översättningen var ofta hans egen tolkning, blandad med egna ord, som 
de lärda inom islam vanligen gör när de håller predikan, föreläsningar 
eller tal. Medan citaten från Koranen och traditionen kan betraktas som 
normativa och som bevis för det Galib står och berättar, har övriga 
utsagor och citat inte samma karaktär. Men de är nästan lika viktiga, 
därför att de fyller samma funktion som hos övriga religiösa grupper. 
Drömmar kan också betraktas som viktiga och inte bara för Galib och 
hans hustru. Drömmarna kan enligt traditionen vara en del av profeternas 
egenskap och kan vara resultat av den gudomliga inspirationen och 
visionen. Drömmarna är också och nästan uteslutande en del av den 
sufiska traditionen och den sufiska vägen.280 

Galib är också en människa av sin samtid. Påverkan från den 
kommunistiska perioden märks. Hans melamisida medförde enligt min 
tolkning, att Galib inte blandade sig i mycket inom de muslimska 
kretsarna i Tuzla. Hans moskébesök inskränkte sig till den obligatoriska 
fredagsbönen och så var det under kommunisterna. Trots att 
religionsfriheten i dagens Bosnien erbjuder ett rikare religiöst liv är hans 
hållning samma som förut. Hans vänner har oftast anknytning till 
sufismen och Galib är en eftersökt melamigestalt i Bosnien. En man nära 
honom sa till mig att han också är ”melami-kutb”, en andlig pelare bland 
dagens melamier i trakten. Även högutbildade bosniaker, ”sökare” från 
Bosnien men också från andra europeiska länder besöker honom. En av 
dem som besökte honom var Sulejman Bugari och vissa andra från hans 
krets.  

Det nya melamet 

Det kan kännas som om melamet i Bosnien skulle försvinna med de 
gamla som är initierade hos eller i relation till Hajrullah. Men det har 
skett en revitalisering och i efterkrigstidens Bosnien har vi en ny 

                                                      
280 Beträffande ”sanna drömmar” åberopar bosniska sufier ofta den hadis där profeten har 

sagt att ”sanna drömmar är en fyrtiosjättedel av profetskapet”. Se Schimmel 2000:14, 
109, 277. 



168 

generation melamier med imam Sulejman Bugari i spetsen. Sulejman är 
född 1966 i Orahovac i Kosovo och initierades i melamivägen redan som 
student av en person som heter Ali Dermala och denne blev i sin tur 
initierad av schejk Sulejman Kollari. Vi träffades första gången under 
hans studier i Sarajevo vid Islamiska vetenskapsfakulteten på 1980-talet. 
Sulejman fortsatte studierna vid Islamiska universitetet i Medina 1991 där 
han samtidigt memorerade Koranen och blev senare också hafiz, en som 
kan hela Koranen utantill. Studierna i Medina avslutade han 1998 vid 
avdelningen för Koranen och Korantolkning (tefsir). 

Idag är Sulejman en av de populäraste imamerna i Bosnien och 
andra jugoslaviska länder. Han reser ofta, uppträder offentligt och i radio 
och på TV, han verkar särskilt bland ungdomar. Genom tiden som imam i 
Sarajevo har Sulejman skapat sin egen image och krets av människor som 
samlas och som fungerar som hans informella grupp. Han berättade för 
mig att så många som över 70 personer av honom fått ett slags 
bönemanual (vird) eller anvisningar. Han är emellertid diskret med sin 
melamitillhörighet inför en bredare allmänhet, som känner honom som en 
god och mottaglig imam och andligt stöd. Han har också sin egen 
hemsida där han presenterar vissa av sina texter, föreläsningar och 
multimedia. Sulejman påpekar att hans familj härstammar från Bulgarien 
och att hans familj kom till Kosovo efter osmanernas fall där. Bugari har 
också publicerat tre böcker:  

 
• Vratimo se Gospodaru (Återvänd till vår Herre!), en samling av 

mer än 50 föreläsningar (hutba) vid fredagsbönen, som blivit en 
bestseller i bosnisktalande länder och den bosniakiska diasporan 
med mer än 10 upplagor. 

• Mi smo jedan drugom najbolji poklon (Vi är varandras bästa 
gåvor), en samling av hans föreläsningar på TV och intervjuer 
som publicerades 2007. 

• Dersovi i druženja (Föreläsningar och sammankomster), 2009. 
 

Bugari har egen hemsida www.sulejmanbugari.com281 där han presenterar 
sig själv, sina föreläsningar, de tider när och platser var han uppträder 
osv. Hayat TV-station och mediabolag publicerade en serie DVD-skivor 
med Bugaris program, föreläsningar och kontaktprogram om droger. 
                                                      
281 Utskrift 2009-12-09. 



169 

Bugari är själv aktiv i kampen mot droger i Bosnien och arbetar delvis på 
ett avvänjningscenter nära Sarajevo. Nuförtiden studerar han socialt 
arbete i Sarajevo. En sökning på Google ger 84800 svar på Sulejman 
Bugari och Facebook avslöjar 19032 fans kopplad till Bugari (2009-08-
10). 

Bugari är min andra huvudinformant för melami i efterkrigstidens 
Bosnien. Jag intervjuade honom flera gånger mellan 2002 och 2009. Han 
besökte också Sverige under samma period flera gånger och uppträdde i 
olika bosniska föreningar i landet. Sulejman Bugari kan också fungera 
som en kontrollperson i undersökningen av melamier och melamiläran 
som härstammar från Hajrullah och melamier som inte har den formella 
relationen med honom.  
Jag har också varit ett par gånger tillsammans med hans grupp. En gång 
var vi i en lägenhet i Sarajevo. Gruppen bestod av yngre män och kvinnor 
som satt tillsammans i ett rum. Vissa kvinnor rökte också. Stämningen 
var halvfamiljär, inte formell och sträng som vi kan se i vissa andra 
församlingar. Det var inte bara Bugari som talade utan också andra, både 
män och kvinnor. De hade inte gemensam zikr utan bara samtal. Det som 
påminde om ”vanliga” sufiska sammankomster var att de hade också 
sjungit ett par ilahije, religiösa sånger, som vissa av dem (inte bara 
Bugari) hade skrivit.  

Några ur Bugaris grupp har också organiserat en konferens vid 
vilken de samlade ett antal bosnier från många länder. Jag var också med 
på denna konferens och presenterade unga bosnier i Sverige. Förutom de 
olika bosniska etniska organisationerna som var representerade, var det 
också ett antal framgångsrika bosnier vid konferensen. Deras 
presentationer och närvaro tolkade jag som ett medvetet försök att bevisa 
möjligheten att vara aktiv både religiöst, kulturellt och framgångsrik i 
yrkeslivet på en gång. Under konferensen fick jag en lapp av en av 
Bugaris närmaste med ett litet sufiskt citat av den kände sufischejken och 
grundaren av kaderiorden Abdulkadir Gejlani.  

Jag träffade Bugari våren 2003 för första gången med avsikt att 
intervjua honom. På min första fråga om tarikat och islam svarade Bugari 
på följande sätt: 

Varje tarikat måste ha stöd i Koranen och Sunnet (Profetens sed), och man 
kan förstå att om en grupp poängterar en av de goda egenskaperna då får 
den egna gruppen namn enligt just den egenskapen, exempelvis saburije 
(sabirun, de som är tålmodiga), sadikije (sadikun, de sanningsenliga), 



170 

enligt en egenskap av Guds sändebud som en grupp tagit som motto. Men 
det innebär inte att den gruppen kan nedvärdera andra grupper pga. sin 
egen särart. Förstår du? Det är mycket viktigt! De har stängt in det egna 
tarikat som om det ägde hela tron […] 

 

 

Fig. 16. Sulejman Bugari i Sverige (september 2003). 

Ašk: Vad är skillnaden mellan melamierna och de andra sufierna?  

Sulejman: Melamier och melamet är ett namn som har kommit från 
profetens praktik att vara beredd att konstant korrigera sig själv, och 
melamet betyder just det att ständigt kritisera sig själv. Det betyder att 
förutom olika stadier, mekam, keramet, att vi är beredda och medvetna att 
medge egna fel och kritisera oss själva, och det är väg av Profeten, 
sallallahu alejhi ve sellem. 

A: Och skillnaden från andra tarikat? 

S: Du säger tarikat, men man kan inte säga att det är en tarikat som ordet 
brukas idag, det är mera fråga om ett återupplivande av Profetens praxis, 



171 

en erinran av en lära någon schejk etablerat. I grunden finns inga tarikat, 
men vissa har pga. okunnighet gått till det formella och börjat påstå att 
bara den egna vägen är den rätta. Men den rätta vägen är att återvända till 
dem som grundade ordnarna (tarikat), dvs. ett återvändande till rötterna, 
till sättet att leva som de människorna enligt vilka ordnarna fick namn, till 
roten och grunden, till medvetenheten om Allah, att erinra sig Allah varje 
ögonblick, en konstant närvaro, och att konstant vara beredd att erkänna 
egna svagheter och fel och inte tillskriva sig den godhet som Gud, den 
upphöjde, gett oss. 

Vägen som Profeten Muhammed gått är bred och universell, flexibel, men 
samtidigt osynlig för alla, det viktigaste för tron är beteendet, det är det 
som ska leda människor till paradiset. Den företeelse, vägen, melami, är 
ett försök att återuppliva Profetens beteende, genom att ge företräde för 
tron (iman), hjärtat, kärnan, och inte formen, som kan leda till 
motsättningar även i tarikat, genom att betona formen mer än det 
väsentliga. Och det syns i beteendet. Oavsett tarikat, om människans 
beteende inte stämmer överens med Profetens, då är det fel oavsett 
formen. Profetens beteende är en modell för varje tid. Det går inte att 
upphöja sig, att utmärka sig, tillskansa sig och privatisera trons skönhet, 
det går inte att skilja sig från församlingen eftersom Allahs hand är med 
församlingen. Vägarna till Allah är olika genom olika känslor och 
avdelningar i tron.  

Vissa vill påstå att [melamet] är den trettonde tarikat282 – nej! Just sådana 
som har tillskrivit sig tarikat ville säga att melamet är den trettonde tarikat, 
därför att det passar dem som har valts av människor, av rykten, röster, 
men jag vill säga - inte av Gud. Människor har valt denne eftersom ingen 
annan fanns och den person tar på sig det som en tradition, utan att visa 
viljan att förbättra sig, att ändra på någonting som är ytterst viktigt. 

Sulejman fortsatte sitt svar genom att tala om kärlek, om denna värld och 
Gud, om behovet att anstränga sig och ”plöjas” på Guds väg. Han tycker 
om att leka med orden och dess betydelser som till exempel ordet ”plöja”, 
orati, uzorati för att människan blir uzoran, en förebild. Människan måste 
överlämna sin kropp och det kroppsliga till den ursprungliga materien – 
jord för att behandlas och för att bli en förebild för andra. Då får man 

                                                      
282 Det påstås att det finns tolv tarikat, tolv sufiordnar, med många förgreningar. Bugari 

menar här att melamiorden inte är den trettonde i raden utan står snarare utanför den 
klassificeringen, melamet är något annat enligt honom. Avsikten var inte att bilda en 
tarikat till, menar Bugari. 



172 

också betrakta saker och omgivningen och livet mera realistiskt och, som 
Sulejman säger, ”med en uppriktig syn”. 

I likhet med Galib talade Sulejman också om hjärtat, om att vi har 
bara ett hjärta, medan öron och ögon är par, liksom händer och fötter, 
men det är i hjärtat som godhet och ondska existerar. Behovet att 
uppfostra och förädla sig själv, att plöja sig för att vildhet ändras till 
ödmjukhet är någonting som Sulejman upprepade flera gånger med bevis 
från Koranen, Profetens sed men också från annan litteratur. Han citerade 
olika religiösa sånger (bos. ilahije) men också arabiska ordspråk och olika 
sufiska författare.  

 Varför kan människor inte enas och vara tillsammans? Kärlek till det 
förgångna som kommer och går, och kärleken till olika saker. I hjärtat 
finns flera saker man är förtjust i och vill äga, t.ex. flera klistermärken, 
men Gud har gett oss ett hjärta. Men två öron, det är intressant, eller hur? 
Två ögon, men en mun, två händer. En tolkning är att vi skall lyssna mer 
än tala, men också att alltid lyssna på olika utsagor. Guds profet har 
lyckats lösa problemen bland människorna genom att lyssna på båda sidor. 
Ögonen: den verkliga synen och den skenbara (illusoriska) synen, om man 
betraktar saker i livet illusoriskt är detta skillnad mot den riktiga synen. 
Därför säger Allah i Koranen: det är inte deras ögon som är blinda utan 
deras hjärtan. Det finns exempel på varje sak i Koranen. Därför säger 
Profeten sallallahu alejhi ve sellem: Gör en revolution i Koranen. Vad 
betyder det? (han citerade här hadis på arabiska). Därför att det i 
(Koranen) finns all kunskap för dem som har gått och för dem som 
kommer. Så bearbeta själen, plöj den, revolutionera den tillsammans. Men 
i stället försöker människor själva och kommer och säger: jag gjorde det 
och inte du. Hej, tillåt människor plöja dig, den (kroppen) är också en bit 
av jord på 70-80 kilo. Tillåt dig alltså att bli plöjd för att du skall kunna ta 
emot sådd, att jorden inte ligger i träda. För att människan kan kunna bli 
förebild måste hon först plöjas (ordlek på bosniska uzorân – ûzoran). Det 
är samma ord men med olika accent. Vi vill ha allt utan att anstränga oss, 
vi vill alla vara chefer utan att göra något. Vi brukar säga: du har makten, 
det är lätt för dig, du är chef, utan att fråga hur mycket han satsat han på 
sig och sin kunskap. Man vill inte respektera andra, vill inte erkänna 
andras lycka och framgång, avundsjuka muslimer mot muslimer, sina 
egna. 

Därför säger de sufiska mästarna: odla blommor i er trädgård, inte ogräs, 
dem som vi även vattnar med gångna händelser. Och så låter ilahija (här 
sjöng han): O min bror och syster kom, med (džennet) paradisträdgården, 
lev upp. Vilken trädgård? Dig själv! Det sägs: när ni går förbi paradiset - 



173 

trädgården ha trevligt och njut. Men gör det redan här i denna världen, i 
detta liv. Men vi ser inte det eftersom trädgården är full av ogräs. Du 
måste plöja och få bort ogräset för att finna värdigheten inom dig själv. 

För att bryta monologen ställde jag frågan om melamigrundaren 
Muhammed Nur och hans roll. Min avsikt var att få hans svar på 
Muhammed Nurs roll som melamigrundare, eftersom jag upplevde att 
Sulejman i sina svar och tal relativiserar melamets särart och placerar den 
i mer allmän islamisk kontext. 

Muhammed Nur tycker inte att han är bättre än andra, utan försöker forma 
den bästa vägen. Andra mästare kom till honom och fick råd av honom. 
Och han själv hade fyra idžazetname [diplom] (uvejsije, nakšibendije med 
flera), som säger att han fick bevis på att den vägen måste vara mer 
universell. Hans svar till alla var likalydande, att gå tillbaka till rötterna, 
och dem som vill kan acceptera och som inte vill, bara går vidare… Allah 
ska visa vem som hade rätt. Och det fanns sådana som inte ville acceptera 
honom där – honom som var arab i en icke-arabisk värld. Det fanns en lärd 
som kom till Nurs dörr, men då hade han redan avlidit. Hans själ längtade 
efter honom men han kunde inte komma i tid pga. avund och förtal av Nur. 
Han blev sorgsen och orolig och inte kunde sova. När sömnen behärskade 
honom till sist drömde han och såg i drömmen profeten, sallallahu alejhi 
ve sellem, som sa till honom att inte vara sorgsen och fick av honom direkt 
det som han sökte. 

Det är en väg utan tvång. Det finns inte tvång för någon till något, själva 
själen måste komma till uttryck. Vi måste torka dammet och skräpet, som 
har samlats under tiden, av själen. Och det kan vara också kunskap som 
skapats för att bevisa sig själv. På det sättet förstod jag den vägen som jag 
fick av min lärare. Och han sade aldrig ”jag är melami, jag är uvejsi, jag är 
någon…” Stor vikt är på kunskap. Profeten sa: Alla människor ska till 
paradiset, förutom sådana som inte vill. 

Sulejman försökte förklara alla relationer och skillnader med hjälp av 
tevhid, Guds enhet, och applicera detta i vardagslivet, i människans 
handlande och agerande. Han uttryckte ofta orden ”universellt”, ”förena”, 
förena saker, tankar, hjärtan. Och han försökte bevisa detta med hjälp av 
islamiska källor, Koranen och Traditionen (profetens väg). När han talar 
om människans väg i denna värld talar han ofta om alla människor 
oavsett den formella religiösa tillhörigheten, och på samma sätt försöker 
han undvika skillnaderna mellan olika ordnar, tarikat, eftersom allt 
handlar om människans hjärta, Profetens väg och hans tradition. Den sista 
meningen från föregående stycke talar om Sulejmans ”universalisering”, 



174 

som han kallar det: Alla människor ska till paradiset förutom sådana som 
inte vill. Och så fortsätter han som följer nedan: 

Alla är födda att komma till džennet förutom sådana som inte vill. Men det 
finns åtta olika nivåer i paradiset, olika stadier och positioner för 
människor. Även de som bara smakade tevhid ska ha sin plats i paradiset, 
men det är skillnad med dem som ständigt skall vara i profetens närvaro. 
Tevhid är mycket viktigt. Hur man kan förena saker, allt, hur man kan 
förena tankar, förena hjärtan trots att det är ett. Men det finns massor av 
önskningar… men det är viktigt att ha bara en. Muhammeds väg är just att 
förena. Du vet precis var du befinner dig på vägen och vilka punkter är du 
svag på, så måste du befria dig på den vägen. Det lättaste sättet att göra det 
är genom en uppriktig människa: att komma till det att jag vill säga till dig 
vad är det med mig. Men du vägrar tala om dig för att inte avslöja vem du 
är. Det säger också psykoterapeuter att du måste tala om dig, vem du är 
osv. Hur kan jag hjälpa dig om du inte berättar – uppriktigt. Det villkorliga 
jaget och det riktiga (verkliga) jaget. Som psykoterapeuter i väst brukar 
säga – du måste säga vad du har för känslor, var befinner du dig. Utan det 
går det inte. Vi brukar dölja det inom oss. Det är ett möte med sig själv, att 
komma fram med det verkliga jaget. Om du vägrar då har du tomma 
”datorfiler” där vinden kan blåsa. 

Bugari använder sig ofta av sådana exempel från vardagen och det som är 
nära alla människor. Det exemplet med datorfiler, som jämför 
människans hjärna eller kapacitet och människans koncentration att hålla 
sig i världen, är något typiskt för Bugari. Under våra intervjuer kom 
också exempel från medicin, läkaryrket, psykiatri, modern teknik, språk. 
Han leker med språket och försöker hitta samband mellan människan, 
språket och handlingarna. 

Jag frågar om olika stadier som omnämns i sufiska texter och inte 
minst i den Risalan vi presenterar i avhandlingen. Och så svarade 
Sulejman: 

Varje stadium är beskrivet i Koranen, de som nämns i tesavvuf [sufism]. En 
lärd sa om tesavvuf: Det var sanning och nu är det namn. Det var då en 
praxis utan benämning, och sedan fick det en form. Om du säger tarikat 
eller melami eller nakšibendi då är det redan skillnad och oenighet. I 
Koranen finns tarikat nämnt men som Profetens väg, frid vare över 
honom. Vi kommer att vattna dem med överflödande vatten. Vilket 
vatten? Det är andliga vattnet. Även när du säger ordet islam tänker genast 
många på sablar och krig. Det kan ändras exempelvis till [ordet] iman och 
man begår då inte fel. Det är form. Formen är inte obligatorisk [farz]. 
Vissa behöver formen men om formen uppfattas som viktigaste då är det 



175 

fel. Många har bara formen och håller fast vid formen, även när de begår 
hadž, vallfärden, och vet inte vart de åker. 

Det finns tre kategorier människor: muslim, mumin och muhsin och den 
fjärde är mukin.283  [Och det var] Ibrahim [Abraham], när han ville se 
Gud. Gud sa: ”När jag blir i dina tankar alltid, varje ögonblick, då är 
hjärtat lugnt och fridfullt”, och det är zikrullah, ständig zikr.  ”Gå du Musa 
och Harun [Moses och Aron] till Farao men glöm ej mig - ve la tenija fi 
zikri, så att jag alltid förblir i era tankar. Den riktiga vänskapen startar när 
vi har samma mål, exempelvis att jag vill ha din vänskap bara för att göra 
zikr Allah, att det är villkor, och inte av materiella skäl. /…/Varför 
behöver du Harun, o Musa? För att lovprisa dig mycket och att komma 
ihåg dig mycket - kejnu sebbihake kesira ve nezkureke kesira – 
övertygelsen.  

En frågade mig: hur kommer man till kunskap [gnosis] och jag svarade: 
bara upprepa ”el-hamdu lillah” [tacka Gud] och Gud ska genast visa dig 
sina tecken som du kommer att förstå. Och vad betyder ”el-hamdu lillah”? 
/…/ Allah är den som ger och Allah är den som tar. Säg därför el-hamdu 
lillah ständigt. Vi måste vara som myror. Hur gör en myra? Om du sätter 
ett hinder på myrans väg hittar den genast andra vägen och så vidare hela 
dagen, försök själv, el-hamdu lillah. Därför finns det en vers i slutet av 
kapitlet Myran [Myror]: Och säg: el-hamdu lillah, Allah kommer mycket 
snart att visa sina tecken, och ni ska förstå dem /…/. Vad sade Ilhamija 
[Bugari sjöng]: 

Ilhamiju ne falim, 

gori doli ne palim 

na dušek se izvalim 

La ilahe illallah. 

Jag lovprisar inte Ilhamija 

Upp eller ner – berör inte mig, 

jag lägger mig på en madrass 

La ilahe illallah. 

Vad betyder det, det är sagt på bosniska. Jo, han, Ilhamija lovprisar inte 
sig själv och bryr sig inte om huruvida någon höjer upp honom eller 
förolämpar honom med alla onda ord [upp eller ner] utan att han är helt 

                                                      
283 Dessa fyra kategorier kan översättas med muslim, troende, någon som gör goda 

gärningar och någon som är absolut övertygad. 



176 

neutral och med Gud. Han dömdes till avrättning av Dželal-paša i Travnik, 
och han gick medvetet till honom och avrättades. Ilhamija kallades från 
Dželal men han visste att han kallas från Zul-Dželal (Gud).284 

Sulejman Bugari talade åter om Guds enhet och försökte hitta exempel på 
bosniska: za + jedno = zajedno för + en = fören(-ing, -ad). Om vi är 
tillsammans då är vi förenade med en Gud och med samma ändamål. Det 
fanns flera sådana exempel som Sulejman använde i sina tal. I 
fortsättningen talade han om relationen med Gud, som i vissa delar 
påminner starkt om Galibs. 

Säger Allah i hadisi-kudsi:285 O min tjänare, Jag är med dig, och med vem 
är du? Jag är din, vems är du? Subhanallah så kraftig och mäktig den är: 
Jag är med dig och med vem är du? Jag är din, och säg du, vems är du? Är 
du min? Därför börjar Bismillah med: ”med namnet”, inte ”med Gud”, för 
att det finns sådana som är med namn men inte med Allah. Ett plastiskt 
exempel: en man säger till sin hustru ”min älskling” men han är egentligen 
med en annan. Därför måste du uttala Allah hela dagen. Lyssna nu på 
detta: Om du inte dricker drycken som profeten Muhammed drack, då kan 
det inte botandet påbörjas. Hela dagen kan du ropa och uttala andol 
andol286… men om du inte dricker drycken, har du fortfarande huvudvärk. 
Den måste drickas. Jag underskattar inte zikr med tungan, eftersom Ibn 
Ataullah sa: även om du gör zikr bara med tungan och inte med hela ditt 
väsen, upphör inte därmed. Det kommer en tid när Allah skänker en 
droppe i ditt hjärta, du söker, önskar och går vidare, och du fortsätter… 
När man talar om botandet måste man ta hänsyn till detta. Därför sa Hafiz 
Širazi: Ismuke devaun ve zikruke šifaun. Se den regel: ditt namn är bot 
(och räcker bara det? - jag behöver botas fullständigt). Varje dag ber vi 
men var är boten, varje dag tar vi stort antal piller och är fortfarande sjuka 
- ve zikruke šifa – att nämna ditt namn botar oss. Beviset finns hos en 
läkare i Holland, som tillämpar den nyaste metoden att hjälpa sjuka, även 
icke-troende, genom att upprepa namnet Allah.  

                                                      
284 Zul-Dželal, Dželals ägare, Gud, ordlek där Sulejman Bugari visar sin skicklighet i 

språket trots att bosniska inte är hans första språk. Här är också hans tolkning av 
Guds namn Zul-Dželal som han relaterar till händelsen med schejk Ilhami. Denna 
historia handlar om Ilhamijas avrättning i vesirstaden Travnik av Dželal-pascha. 
Ilhamija gick själv till avrättningen och Bugari tolkar här hans agerande som 
egentligen hans svar på Guds kallelse. 

285 Hadisi-kudsi är en tradition där Gud talar genom Profeten men själva texten finns 
bevarad som hadis.  

286 Andol är ett läkemedel från det forna Jugoslavien som motsvarar Alvedon i Sverige. 



177 

Som redan nämnts här använder sig Bugari av vardagliga exempel och 
här framhäver han sin idé om att människan behöver kamp och en lång 
tid av andliga övningar samt rent fysisk praktik, för att skapa ett rent 
sinne och en ren intention, nijjet, i Gudsdyrkan. Zikr och Guds namn är 
centrala även här. Återigen idén att det är genom fysisk praktik som 
sinnet omformas. 

Jag hade i fredags en predikan med titeln Verksamhet i livet. Vi alla är 
tilldelade olika aktiviteter i livet, varje har sin egen verksamhet. Men vi 
alla behöver verksamhet i livet, förutom sådant som är för kroppen, det 
som du arbetar med, som du läser, även om det är religion. Därför säger 
Allah i Koranen i slutet av sura Inširah: När du avslutar din bön, måste du 
ständigt vara som pelare med din Allah. Inte bara från bön till bön. När du 
avslutar en [bön] skall du säga ”då ses vi vid nästa bön - ikindija”? Det är 
det: att dyrka Gud tills du blir övertygad [mukin]. Det betyder inte att du 
inte behöver be längre när du uppnår detta, det är ett misstag, nu ber du 
med kärlek, med glädje, belåtenhet.  

Under våra samtal nämnde Sulejman sina ickemuslimska vänner som 
systrar och bröder som är ett tydligt ekumeniskt drag i hans framträdande. 
Sulejman förklarar: 

Tre typer brödraskapen finns: bröder enligt mänskligheten, bröder enligt 
tron och bröder i tron. Den första: alla som inte tror på Allah, men de är 
ändå Allahs tjänare, och bröder enligt tron är de som förklarar sig som 
muslimer, och en broder i tron är den som har dig hos sig, han tänker för 
dig. Hör hur Profeten säger: Hjälp din broder som begår brott och den som 
blivit utsatt för brott. O Guds Profet, vi vet vem som är offer och och 
varför [att hjälpa] den som är brottsling? [Han svarade:] Hjälp honom att 
befria sig från det. Jag betraktar varje person som inte tror på Allah som en 
som begår brott mot sig själv, men du måste hjälpa honom, han är din 
broder, gå till honom […].  

Jag ville i våra samtal åter ställa frågan om de sju positionerna, sju 
mekam inom melamet och om Sulejman kunde jämföra detta i melamet 
med vad andra sufiordnar säger. 

Ordet tarikat betyder väg. Varje tarikat är försök att leva som Profeten, 
sallallahu alejhi ve sellem. Det behövs inte knyta till tarikat, det finns i 
Koranen, och det är en metod för att människan lättare skall kunna 
orientera sig. När du har budskapet i förväg, som navigation, får du gå 
efter det och hjälpa dem du möter på vägen. Och mekam är en station eller 
plats där man står med sitt väsen inför det som kommer härnäst i detta 



178 

moment. Men man behöver inte skilja det från roten och grunden genom 
att säga i tarikat, i melamet.  Alla vet att vägen är en höjdpunkt, ett försök 
att leva som Profet och hans närmaste. Därför sägs att [melamet] är en 
höjdpunkt eftersom det är människor som inte vill skilja sig på något sätt 
från andra, inte heller med dyrkan (ibadet) vill de påstå att de är bättre och 
att de behöver respekt och uppskattning. De strävar efter att bli 
uppskattade av sin Herre och inte av människor. De vill framhålla Guds 
barmhärtighet, att Gud håller fram dem inför änglar och inte inför 
människor. 

Schejk – lärare det är en plikt från Koranen. Det finns försök att prioritera 
den tjänsten. Finns någon skillnad: Schejk eller lärare finns i Koranen och 
Sunnet och om man inte har schejk kan det åstadkomma stora intriger, 
ränker. För en enkel uppsats eller ett yrke behöver du en mentor och tänk 
om den andliga resan, utan ledning kan man i början av resan bli förvirrad. 
Läraren får inte vara taket, han är bara en vägvisare, han är ditt stöd och 
din hjälp att du kan kommunicera med den Allsmäktige utan andra (agjar, 
gajr). Läraren har till uppgift att ansluta dig till centralen, men inte så att 
läraren själv betraktar sig som centralen. Därför säger Allah: Finns det 
någon bättre än den som kallar till Allah, inte till sig själv eller tarikat. Jag 
vill inte underskatta tarikat, men den som skulle påstå att vi är något 
särskilt jämfört med andra, något som andra inte har - är detta i grunden 
fel mot andra. De har säkert inte ärvt det från sin lärare. De lovprisar sig 
genom det som de har i traditionen, keramet osv. Men jag vill inte 
underskatta schejken som institutionen. Den som är schejk är en som lär 
dig att lovprisa Allah, inte honom själv, och när du tänker på honom så 
lovprisar du Gud. Han skäms för sin elev när eleven ser på honom, han vill 
inrikta eleven bara mot Allah. 

Frågan om de sju positionerna i avhandlingen presenterade Risalan och 
nefs-stadierna var något som jag ville ha förklarade av Sulejman och han 
gav följande svar: 

Nefs stadier är bara själstillstånd, inte mekam, och tre stadier av tevhid är 
något annat. När en person behärskar sin nefs, och det gör man när man 
går igenom sådana tillstånd, då förstår man tevhidi-efal. När han behärskar 
nefs önskar han mer för andra än för sig själv. Mödrar har inbyggt i sig att 
önska mer åt barnen än vad männen gör - därför kan kvinnor resa och 
snabbare göra framsteg än männen om de befrias från nefs. Det är regel. 
Inte bara mödrar utan kvinnor i allmänhet reagerar mera känsligt när de ser 
något negativt än vi. […]. 

Att handla universellt - att komma tillbaka till rötter, men vi talar om den 
andliga vägen, man skall inte blanda formen och det väsentliga. Kläder, 



179 

bön, form - de är alla sporadiska ting. Att återuppliva Profetens väg, 
åtminstone fem eller tio procent att följa Profetens exempel både formellt 
och innerligt. 

Han bygger på en idé att det finns en essentiell skillnad mellan mäns och 
kvinnors egenskaper, samtidigt kastar han om den traditionalistiska idén 
att kvinnor är mindre rationella och lättare faller offer för passioner, för 
att istället framhäva kvinnor som oegoistiska och därför bättre 
disponerade för gudsdyrkan än män. På min fråga om initieringen i 
melamet svarade Sulejman att det är en del av traditionen som går 
tillbaka till Profeten och hans vänner som också gav ed (bej-at) inför 
Profeten och vi gör detsamma, vi återupplivar profetens tradition. Inom 
församlingen och bland vännerna på samma väg är det viktigaste att älska 
andra och önska andra mer än sig själv och Sulejman citerade en hadis 
som låter så: Om du vill att människor skall älska dig, begär aldrig 
någonting av dem så kommer de att älska dig. Och vill du att Gud skall 
älska dig, avstå från denna världen [dunja].  

Enligt Sulejman har melamier egentligen inte någon speciell vird, en 
daglig bönemanual, utan att det är fritt och till fyllest att först läsa det 
som Profeten brukade göra och sedan också annat. Sulejman säger att den 
andliga förbindelsen med Profeten finns och överförs, medan en mästare 
inte kan överföra det till den han vill, utan till den som Allah vill.  

Kommentar 
Det var också svårt att avbryta honom när han talade eller när han svarade 
på en fråga. Och svaren kunde fortsätta längre och gå över till andra 
ämnen och få formen av predikningar med otaliga citat från Koranen och 
traditionen. Sulejman Bugari visade också en del av sin karismatiska 
personlighet, även när han samtalade i den formen som vi gjorde. Han 
visade charm mot omgivningen, ett ständigt leende, han avbröt sina tal 
och samtal med att sjunga någon vers av ilahija som innehållsmässigt ofta 
anknöt till det han talade om. Även verser ur Koranen läste han sjungande 
och påpekade samtidigt vissa ord och tolkade innehållet.  

Bugari är också i högsta grad en populär religiös ledare, mycket nära 
vanliga människor men också nära dem som har makt eller positioner i 
samhället. I hans uppträdande förekom ofta återberättande av historier 
och hans kontakter med läkare, politiker, affärsfolk som på samma gång 
blandas med ”de vanliga”. Han påpekade gärna något som kan 



180 

identifieras som melamiskt: att alla oavsett position och utbildning har 
samma status inför Gud, alla har samma villkor och samma prövningar. 
Det är Gud som är i centrum för alla och det är profetens väg som gäller. 
Alla andra vägar, tarikat eller grupperingar, även melamet, är egentligen 
en del av den rätta vägen som visas i Koranen och traditionen eller i 
Profetens sed.  

I samband med krigen i Jugoslavien och med flyktingsströmmarna 
har Bugaris betydelse överskridit de gamla gränserna och hans 
verksamhet är mer och mer globalt präglad. Transportmedel, demokrati 
och friheten att resa (som inte fanns under kommuniststyret i 
Jugoslavien) och inte minst dagens kommunikationsmöjligheter (som 
internet, mobiltelefoner och media, böcker) har gjort Bugaris verksamhet 
mycket mer tillgänglig och känd. Hans image och karisma har fått nya 
dimensioner som han inte kunde ha före kriget. På det sättet har också 
”hans” melamet blivit beroende av de nya omständigheterna och i en viss 
mån underordnat Bugaris bredare verksamhet och hans publik. 

Sulejman Bugari reser mycket. Redovisningar av hans senaste besök 
hos föreningar i USA, Tyskland och andra länder finns även på Youtube i 
form av föreläsningar, ilahije-sånger, bilder och videoklipp. Hans karisma 
framgår för alla och han har blivit en religiös stjärna i hela f.d. 
Jugoslavien och i dess diaspora (inte bara bosniaker utan också andra 
muslimer och en del icke-muslimer också). Hans melamisida är dock 
något fördold och reserverad för de individer som vill gå denna väg. 



181 

Analys av samtida melamier i Bosnien  

Från handskrift till handling i en social kontext 

Varje människa är ett mikrokosmos, en unik värld, med alla unika och 
specifika egenskaper, redskap, förutsättningar, som gagnar henne och 
som hon både fått som arv, eller har utformats under tiden i specifika 
miljöer och situationer.287 Människan reagerar, handlar och handlar inte 
enligt de förutsättningarna men anpassas också till de förutsättningar hon 
möter omkring sig, i olika situationer, omständigheter och krav. Den 
processen är ömsesidig och är både krävande, mottagande och 
bestämmande. Jag tycker att vi måste acceptera bådadera och betrakta 
människan och biografin som en ömsesidig och interaktiv process mellan 
individen, miljön i det historiska omloppet.  

Som redan är nämnt, det huvudsakliga syftet i avhandlingen är att 
undersöka melamihistorien i Bosnien med betoning på 1900-talet. 
Melamimästaren Hajrullah Abdurahmanović, hans biografi, skrifter och 
religiösa instruktioner, samt melamisufier kring honom, blir i studien 
viktiga källor för undersökning och analys av melamier i samtida 
Bosnien.  

Hajrullahs biografi som en melamihistoria i Bosnien 

Hajrullahs biografi och hans livshistoria bestämdes av de omständigheter 
som rådde kring honom men han påverkade också starkt sin omgivning. 
Även om vi accepterar att både religion och kunskap är sociala 
konstruktioner och bestäms av omgivningen, samhällsutvecklingen och 
historiska villkor, kan jag inte eliminera människans egna initiativ och 
inverkan i samhället.288 Hajrullah reste från sin hemtrakt i slutet av 
Osmanska rikets tid och studerade i Đakovica, en albansk stad som ligger 
i Kosovo, där han också blev initierad i melamiorden. Han fortsatte sina 
studier i Istanbul där han fick studera olika ämnen och tre orientaliska 
                                                      
287 Eriksson 1997:109. 
288 Berger 2001:87; Berger & Luckman 1984.  



182 

språk. Han blev teolog, lärare (muderris) och fortsatte sitt liv i Bosnien i 
en by som inte kan jämföras med det kosmopolitiska Istanbul. På det 
sättet, genom resor, stora politiska förändringar och flera krig, har 
Hajrullahs kunskap och hans förhållande till omgivningen formats och 
utvecklats. Hans teologiska yrke skiljer sig inte från andra kollegors från 
samma period. 

Hajrullahs syn på religion kan beskrivas som en from, högutbildad 
syn på islam som den sanna av Gud uppenbarade religionen. Denna är i 
överensstämmelse med den rådande synen på islam bland muslimer och 
islamiska teologer, ulema, i Bosnien och även utövandet av islam i 
landet. I Bosnien hade islam nästan uteslutande ortodox sunni form och 
utan shiiter eller ”heretiska” grupper i någon form. Det gäller också 
sufismen och sufiska livet genom historien och i modern tid. Hajrullah 
var känd bland ulema som en from muderris och respekterad lärd inom 
islam. Han visade det också genom sitt arbete som muderris i medresa, 
som resande predikant (sejjar-vaiz) som privatinstruktör i arabiska och 
islamiska ämnen, och genom korrespondens med andra kollegor. Den 
”gudomliga lagen” (šeriat) som enligt muslimsk tro uppenbarades av Gud 
och visades genom Profeten Muhammeds liv var överordnad för 
Hajrullah, först som hans eget val och som regelverk i hans liv, och sedan 
som en lag som skulle råda över alla troende muslimers privatliv och 
angelägenheter. Inte heller i detta skiljer sig Hajrullah från sina kollegor i 
Bosnien under samma period. 

Hajrullah framställdes i texterna som publicerades om honom i 
Bosnien bara i allmänislamiska ordalag: som alim, muderris, en god 
religiös förebild och kanske också evlija.289 Men både folket och 
författarna missar melamiaspekten hos Hajrullah. Hajrullahs personlighet 
som en evlija, en god människa som enligt hans samtida visar mirakulösa 
tecken och handlingar och som kunde uppenbara sig på platser och tider 
som ingen kunde föreställa sig, kan också accepteras av ulema och ännu 
mer av folket i hans hemtrakt. Han uppenbarade sig också efter sin död, 
enligt mina informanter, under svåra situationer och på avlägsna platser. 
Islamiska samfundet och ulema hade svårt att acceptera mirakel som 
tillskrivs kollegor. Efter Andra världskriget försökte de styrande i 
Islamiska samfundet i Bosnien genom artiklar och konkreta åtgärder 
hävda att många av dessa former av helbrägdagörelse och religiös praxis, 
                                                      
289 Beganović 2005:14ff; E. F.:1986:60; Abdurahmanović 1966:609. 



183 

som inte tillhör konventionell islam i landet, är egentligen gammaldags 
och bakåtsträvande, i kontrast till det som uppfattades som modernt och 
vetenskapligt. Jag har också fått uppgifter att Hajrullah hamnade i samma 
situation som han delvis nämner i sina brev men argumentation från hans 
sida är inte den samma som inom Islamiska samfundets kretsar. 

Att Hajrullah var melamimästare var nästan okänt för de flesta bland 
ulema och människorna kring honom. För det första hade Hajrullahs 
allmänna verksamhet varit begränsad till de områden som var kända för 
allmänheten och andra ulema, dvs. hans funktion som muderris, vaiz och 
en central religiös figur i trakten. I medborgarregistret som jag såg i Čelić 
står det vid hans namn ”muderiz” trots att yrkesbeteckningen ”muderris” 
inte fanns i det socialistiska Jugoslavien. De flesta kallade honom 
Hajrudin-efendija, muderiz iz Čelića, ”Hajrudin-efendija, muderris från 
Čelić”. För det andra, hade hans verksamhet som sufimästare i melamet 
varit begränsad till de fåtal intresserade personer som uteslutande 
tränades privat, genom möten och samtal med Hajrullah. Han hade aldrig 
startat någon sufiska sammankomster i Čelić så att den delen av hans 
personlighet inte var känd för bredare kretsen och inte heller för de flesta 
ulema. Här kan jag också identifiera ett av de viktiga kännetecknen på 
melamet, nämligen att hålla sig borta från offentligheten och föredra att 
vara undanskymd och på det sättet påverka den egna utvecklingen på den 
sufivägen. Att inte visa upp sig, att vara i det fördolda och samtidigt att 
vara med folket. Hajrullah arbetade under många år utan lön och han fick 
aldrig någon pension i det kommunistiska Jugoslavien men han hjälpte 
folket på många olika sätt, förutom genom sitt ”officiella” yrke som 
muderris och vaiz. Hajrullah botade människor, hjälpte till med olika 
problem i livet, både muslimer och icke muslimer, han brukade be och 
leda speciella böner för regnet, under krigen och vid andra behov.   

Hajrullahs roll som melamischejk blev känd i Sarajevo genom 
initieringen av Muhamed Hadžijahić som besökte honom på 1960-talet i 
syfte att samla material för sitt forskningsarbete.290 Andra sufiers relation 
till Hajrullah kan beskrivas som respektfull, så att melamet betraktades 
som en av ordnarna och Hajrullah som enda melamimästare känd för 

                                                      
290 Informationen om Hadžihajićs initiering fick jag av honom själv när han en gång under 

1970-talet besökte min familj i Tuzla. Senare bekräftades den uppgiften av Seid Strik 
och Sead Halilagić från Sarajevo, samt  genom Fejzullah Hadžibajrić och information 
som jag hade möjlighet att samla på 1980-talet. 



184 

dem. Andra såg inte någon skillnad mellan melamet och andra tarikat. 
Här kan vi skilja mellan Hajrullahs olika roller som religiös auktoritet. 
Han var alim, muderris, vaiz, hafiz, men också privatlärare, författare i 
någon form och sufi i högsta grad. Hans roll som melamimästare var 
minst känd av hans religiösa roller. Hajrullah utför sina roller utan större 
problem. Han såg inga problematiska relationer mellan den islamiska 
lagen, den stora massan av muslimer och ett fåtal melamisufier kring 
honom själv. Sin religiösa roll kombinerade han med rollen som 
överhuvud i familjen och vanlig medborgare. Hans liv och handlingar 
genomsyrades av hans fromhet men också av hans melamikaraktär, vilket 
framgår av hans brev, de nio raderna i Risalan och i hans beteende i 
många livssituationer. 

Vi får inte glömma att Hajrullah och hans melamiverksamhet i 
Čelić, egentligen hans eget hem och person, har varit kända i den 
vetenskapliga litteraturen sedan 1931, och också som den enda 
melamigruppen i Bosnien.291 Hans biografi kan därmed beskrivas som en 
melamihistoria i Bosnien under 1900-talet. Denna melamihistoria är det 
som skiljer honom från andra ulema, men också från andra sufier i 
Bosnien. Hajrullah utgjorde också en viktig länk med melamier i Kosovo 
men också med melamier i Turkiet, både geografiskt och historiskt. 

Hajrullahs bibliotek pekar också i samma riktning: en personlighet 
med flera funktioner, där Hajrullah som den melamipersonen avslöjas 
genom litteraturen och de böcker som fanns i hans bibliotek och vilka han 
själv nämner i sina brev.292 De övriga böckerna tillhör allmänteologisk 
litteratur, främst på arabiska, en del sufisk litteratur som också kan 
betraktas som allmänlitteratur för de högutbildade rättslärda från den 
senare osmanska perioden. De böckerna och skrifterna som kan närmare 
knytas till melamivägen är en del av Ibn Arebis verk, Muhammed Nurs 
verk och andra från den melamihistorian som Niyazi Misri, Bedruddin 
Semavi, Abdullah Bošnjak m.fl. De mest eftertraktade är ”handskrifter av 
schejk från Užice”: ”/…/ några av dem [dvs. böcker] är från Užice, av en 
Užice-schejk. Där fanns hans moské och mausoleum [turbe]. Han stupade 
som martyr [šehid] i byn /…/ Hans böcker är: Kitabul-hattab, Tabekat 
evlijaleri, Nefehatul-uns (översättning), Mekamat evlijaleri /…/”. De 

                                                      
291 Popovic 1998:197; Gaši 1983 och 1989; Gölpınarlı 1992 (1931):323. 
292 Se Appendix 1. 



185 

handskrifterna nämner Hajrullah ett par gånger i sina brev. Han säger 
också att böckernas värde kan bara de lärda förstå.293 

Till skillnad från sina kollegor, som oftast betraktar Ibn Arebi-
sufismen med misstänksamhet och vars bibliotek bara innehöll teologiska 
och allmänt litterära verk,294omfattade Hajrullahs bibliotek en stor mängd 
av vad jag skulle beteckna som melamiorienterad litteratur. Jag har också 
noterat hans kärlek till och respekt för de verken och litteraturen, både i 
breven och genom intervjuerna med hans döttrar. Hajrullah bekymrades 
över bibliotekets öde efter hans död. Han ville också sälja böckerna 
eftersom han inte såg någon annan i sin närhet som kunde ha nytta av 
dem. Det rörde sig inte bara om melamilitteraturen utan också om annan 
litteratur. Hans egen tolkning och förståelse av de teologiska böckerna 
kan också betraktas som melmiinriktad: hans brev och hans tal och 
föreläsningar samt hans melamimanualer innehåller otaliga exempel: en 
person måste kontrollera och kritisera sig själv i relation till Gud och med 
andra människor. Hajrullahs teologi och šeriat är först och främst till för 
människan och gagnar hennes liv och utveckling. För det vanliga folket 
(avam) gäller att lagen måste följas för att kunna bringa ordning i livet 
och samhället och för att kunna uppnå frälsning i den kommande världen 
(ahiret), som är evigt i jämförelse med denna värld (dunja) som 
människan bara passerar. För dem som vill uppnå något mer erbjöd 
Hajrullah melamivägen som alternativ. Individer och personer som vill 
göra džihad, kämpa med sig själv, anstränga sig och offra sig, kan ansluta 
sig och initieras hos någon mästare. Hajrullah bjuder in folk till sig själv, 
särskilt under de sista åren i sitt liv, och det bekymrade honom, eftersom 
han ville föra det vidare, han ville överlämna det till de villiga som enligt 
breven var för fåtaliga.  

                                                      
293 Många av dessa handskrifter som Hajrullah nämner i sina brev finns inte kvar i hans 

bibliotek som ägs idag av hans son Ahmed. Han vet inte vart handskrifterna 
försvunnit under tiden. En liten del har jag sett hos mina närmaste men det handlar 
bara om några traktater, lösa blad och bönemanualer.  

294 Ett exempel är muderris Ahmed Burek, en av de mest kända teologerna i Bosnien 
under 1900-talet. Han var också rektor vid den kända Gazi Husrevbegs medresa i 
Sarajevo och lärare i teologi för Fejzullah Hadžibajrić. 



186 

Argumentationsstrategier hos melamiteologer  

Jag har i mitt material identifierat följande argumentationsstrategier hos 
melamiteologer, både i de texter (Risalan, breven, manualer osv.) och de 
intervjuer jag insamlat. Det är samtidigt utgångspunkt för de argument 
jag mött i materialet. 
 

1. Koranen betraktas som Guds uppenbarade ord. Men Koranen och 
Koranens text används selektivt och tolkas specifikt i syfte att 
bevisa påståenden och hela läran. För att uppnå detta syfte måste 
författare och berättare välja vissa verser och vraka vissa andra. 
Ibland kan det hända att bara en del av en vers används. På så sätt 
tolkas Koranen och andra texter för att argumentera, och just 
Koranen som uppfattas som Guds ord är det första, det viktigaste 
och det starkaste beviset och den viktigaste källan hos de 
melamierna men även också för andra muslimer. 

2. Hadis och profetens tradition, sunnet. Den andra viktigaste källan 
enligt texterna i mitt material är tolkningar av Muhammeds 
tradition och berättelser om honom och kring honom. Som redan 
nämnts om Koranen är hadis också någonting som ofta citeras i 
mina källor. Hadiserna tolkas också och tillämpas på ett 
melamiskt sätt om det finns behov att argumentera med hjälp av 
dem. De två första punkterna kännetecknar islamisk tradition i 
sin helhet. 

3. Berättelser av olika slag, ofta med anknytning till tidigare profeter, 
Profetens familj och vänner, kända sufier eller helt enkelt 
berättelser ur vardagliga situationer och ”vanliga” människor. 
Dessa berättelser har inte samma tyngd som Koranen och 
Profetens tradition. I debatter mellan muslimer argumenterar man 
alltid med Koranen och traditionen som utgångspunkt, men 
berättelserna har stor vikt sufier emellan och vid sufiska samtal 
och sammankomster. Berättelserna kan också ha en avspännande 
och underhållande funktion i sufisamlingar. 

 
Melamiernas användning av de två främsta islamiska källorna har också 
betydelse när det gäller att legitimera sig inför andra muslimer. Ett betyg 
eller högskoleexamen räcker inte i den interna muslimska debatten. För 
att kunna bli accepterad måste en författare eller schejk kunna använda 



187 

sig av Koranens och hadistexter. Muhammed Nur har i sin Risala visat 
hur han använde de olika källorna som ”bevismaterial” och likaså 
Hajrullah i sina brev. Nur använder ordet delil som betyder bevis eller 
argument. På så sätt uppträder de som andra rättslärda, ulema, och 
legitimerar sig i gruppen och bland sina egna anhängare, men också inför 
de potentiella nya medlemmarna.  

Hajrullah hänvisade till dessa källor i predikningar, föreläsningar 
och i texter för att idka självkritik och framhäva sina egna brister. 
Självrannsakan och självkritik kan betraktas som en del av 
melamitraditionen. Om jag skulle utveckla det ytterligare kan 
självkritiken också utgöra ett viktigt medel för att utöva självdisciplin och 
självdisciplin är utmärkande för melamiteologin. Det är den kamp 
(džihad) som är betydligt svårare än ”vanliga” väpnande džihad. Förutom 
begreppet džihad som i Risalan har formen mudžaheda, använde 
Hajrullah olika begrepp, främst arabiska, för att hänvisa till melamivägen: 
bevittnande (mušaheda), koncentration (tevedžuh), meditation (tefekkur), 
förbindelse eller förbund (rabita), att ställa sig själv till svars för sina 
egna handlingar (muhasebe).  

Människan och hierarki hos melamier 

Om olika slags människor och grupper av människor kan vi läsa redan i 
Koranen. Första versen i andra suran skiljer mellan tre olika grupper 
bland människorna: rättrogna, otrogna och hycklare (mu’min, kafir, 
munafik).295 Två av de tre människogrupperna är negativa och en positiv 
enligt islams tolkning och islams teologi. Ett annat ställe i Koranen ger en 
annorlunda bild av människogrupperingar. I sura 56 talar de första 
verserna om tre grupper människor som kommer att skiljas vid 
Domedagen: de som hör till den högra sidan, de som hör till den vänstra 
sidan, och den tredje gruppen, som är ”de främsta”.296 De verserna 
citerade ofta min huvudinformant Galib och framhöll den grupp som 
beskrivs som de främsta.  

Ett annat begrepp som används i Hajrullahs brev och under mina 
samtal med flera andra är avam, det vanliga folket, folkmassa. Avam är 
ett negativt laddat ord när det används i mina källor men ordet betyder 
                                                      
295 K. 2:1–15. 
296 K. 56:1-55. 



188 

också de flesta människor och är också en bas för de högre grupperna 
som omnämns i texterna. Melamet är ett sätt att höja sig över massorna 
vars huvudsakliga sysselsättningar är det materiella och djuriska. Risalan 
och andra källor talar om olika benämningar, positioner och stadier som 
enligt det presenterade schemat uppnås på vägen:  
 

1. halk, det skapade, människan, används ofta i par med Hakk (den 
Sanne, Gud) eller med Guds namn Halik (Skaparen); 

2. salik, en nyinitierad medlem i melamet. Ibland används också ordet 
murid; 

3. ehlullah, Guds folk; 
4. evlija, Guds vänner, ordet som i Risalan anges som synonym för 

ehlullah eller i samband med den angivna positionen under den 
föreställda andliga vägen; 

5. muršidi-kamil, fullkomlig mästare; 
6. Gavsi-´azam, evlijas pelare eller den sanne Profetens arvtagare. 

Som synonym används också begrepp kutb eller kutbul-aktab, 
pelare eller pelarnas pelare. 

 
Följande mänskliga kategorier ger en schematisk bild som kategoriserar 
medlemmarna av melamiorden i en hierarki. Rekryteringen börjar 
underifrån, från basen som är störst i antalet och med flyttningen uppåt 
blir antalet mindre ända till den sista i hierarkin: 
 
Profet Muhammed - profeter 
↑ Gavsi-´azam (Kutb, Kutbul-aktab, evlijas pelare) 
↑ Muršidi-kamil (mästaren) 
↑ Evlija (veli eller ehlullah) 
↑ Salik (nyinitierad eller murid) 
↑ Muslim (legalist) 
↑ Avam (halk i stort, folk) 
 
Trots den till synes negativa laddningen av ordet avam är avam 
egentligen en bred bas för rekrytering och omfattar alla människor på 
jorden. Det som understryks i texterna är behovet att höja sig upp från 
den djuriska naturen som finns i människor – att inte ”bara” äta, sova, 
osv. utan att försöka nå de högre positionerna och till det andliga. Som 
det står i Risalan, är det första som en person måste göra på vägen att 



189 

skaffa sig kunskap om šeriat och att praktisera dess regler. I den islamiska 
traditionen brukar muslimer lära sig sådana regler ganska tidigt i livet, 
genom skolan och så kallade mekteb, islamiska ”söndagskolor”. 
Muslimer lär sig ”islamiska villkor” och praktiserar dem, genom vilka en 
person bekräftar sin tillhörighet till islam – en blir muslim. 

Nästa fas som anges i Risalatexten är tarikats hemlighet och den 
ständiga zikren – zikri-daim som en blivande sufi måste lära sig genom 
en fullkomlig mästare – muršidi-kamil. I texten till Risalan understryks 
behovet av en mästare och att det är nästan omöjligt att göra resan utan 
att ha en erfaren vägvisare. På vägen går en salik genom olika stadier och 
vid en viss position kommer en salik också så nära Gud att Risalan 
benämner vederbörande Guds vän eller Guds människa (evlija eller 
ehlullah). Vid sjätte positionen blir en salik utvecklad och mogen att leda 
andra på vägen - en ny mästare föds. Den nye mästaren är kapabel att 
arbeta med människor och inom melamisufismen, och, vilket jag 
beskrivit, praktiserar mästaren denna vägledning överallt: i hemmet, i 
moskén, på torget och bland folket, bland avam. Melamier har inga egna 
samlingslokaler. 

Varken Risalan eller andra texter och intervjuer talar om de högre 
positionerna efter mästarstadiet. I Risalan står att den sjunde positionen är 
Profetens, som vi inte kan få del av. Bara en människa, den ledande evlija 
i sin tid, gavsi-´azam eller kutb har en del av den högsta positionen. Här 
anges också en viktig trossats ur en religionshistoriskt och 
religionspsykologiskt synpunkt. Profeten uppfattas och accepteras som 
nästan levande, åtminstone inom den andliga vägen och i den andliga 
världen, och i melamibilden över den andliga hierarkin framhålls att han 
har den faktiska makten.  

Textens betydelse 

Risalei-salihijja är en centraltext i Hajrullahs produktion, tänkande och 
teologi. Risala är också en centraltext i melamisufismen eftersom 
författaren, Sejjid Muhammed Nur, skrev eller dikterade den innan han 
dog och avsåg den att skulle vara hans testamente till sina elever och 
anhängare. Under mina fältarbeten fick jag inte information att Risala 
läses ständigt eller att texten fungerar som en helig skrift. Fejzullah 
Hadžibajrić som hade översatt den till bosniska, betraktade författaren 
Muhammed Nur som en storhet inom sufismen och han fick den 



190 

uppfattningen bl.a. genom texten – Risalei-salihijja som han översatte. 
Sulejman Kollari har skrivit till mig i ett brev297 och rekommenderat 
Risalan med följande ord: 

/.../ och Risalei-salihijja som omfattar alla tarikat, kärna av orden 
melamije av Sejjid Muhammed Nurul-Arebije, utan imitation, utan ytliga 
tecken (resm), utan sufisk mantel och mössa (ćulah och hirka). Bara 
närvaro och vittnande (huzur och šuhud). 

Risalatexten kan inte betraktas som någon helig text som skulle bevaras 
och vördas högt, som många muslimer gör med t.ex. Koranen eller i vissa 
fall andra texter. Risalatexten har mer praktisk karaktär, den är en 
orienterande översikt över melamivägen, en vägvisare och handbok för 
en resenär, en salik, som självt bestämde melamivägen. På det sättet kan 
Risalaläsningen jämföras med Koranläsningen som muslimer kan läsa 
och recitera hur mycket de vill och när de vill. Förutom Risalei-salihijja 
rekommenderade Sulejman Kollari mig att läsa Tuhfa av schejk Selim 
Sami, en annan sufihandbok i en bosnisk översättning. Boken handlar 
också om den sufiska vägen och sju stadier som författaren förklarade 
mer detaljerat och riktade till sina sufiska elever och efterträdare.298 

Risalei-salihijje och dess innehåll presenterades i tidigare kapitel. I 
jämförelse med de texterna som beskriver sufivägen genom nefs-
stadierna, där nefs, egot eller jaget, är i centrum, har Risalatexten Gud i 
centrum, Guds enhet (tevhid) och enighet (ittihad) och en relation mellan 
människan och Gud. Men författaren inleder Risalei-salihijja med två för 
alla nybörjare viktiga punkter: šeriat och tarikat. Människan är i behov av 
kamp (mudžaheda) och den kampen som är aktuell för en salik är 
”Muhammeds kamp” (mudžahedei-Muhammedijja). Kampen betyder att 
kämpa med sig själv dvs. sina lustar (nefs) och att under tiden ersätta 
dåliga egenskaper mer goda. Metodmässigt består kampen i en inlärning 
av šeriats regler, så att man lär dig att följa dem, samt strävan att få 
kunskap om tarikats hemligheter – och detta är en ständig erinran av Gud 

                                                      
297 Brev från Kollari, daterat den 4 december 1985. 
298 Tuhfa översattes av Fejzullah Hadžibajrić och publicerats första gång i Sarajevo 1984. 

Selim Sami var schejk i kaderiorden och initierade bl. a Fejzullah Hadžibajrić i 
kaderiorden. Det är intressant att notera att också Fejzullah rekommenderade sina 
sufiska elever att läsa Tuhfa genom att dela upp texten på dagar. Både Fejzullah och 
hans mästare Selim Sami tillhörde de sufier som läste Ibn Arebis verk. Se Gaši 2001: 
61-63; Jašar 1996: 5 (Hadžibajrićs inledning). 



191 

(zikri-daim). Här behöver eleven anvisning av en mästare (muršid eller 
schejk), för att undervisa, inleda samt utöva zikr på rätt sätt. Muhammed 
Nur argumenterade för nödvändigheten av initieringen och anvisningar 
av en som är kunnig i detta (ehli-zikr), annars kan antalet zikr utan 
initiering inte ge förväntade resultat. Han upprepade samma varning i 
nästa stycke där han förklarade att en salik behöver en fullkomlig 
mästare, en muršidi-kamil, för att kunna förstå ”dessa hakikats 
hemligheter”, tevhid- och ittihads stadier. 

Initieringen och vägen 

Behovet av en mästare på melamivägen understryker både Risalei-
salihijja och Hajrullah i de brev han skickade till personer i Kosovo. Han 
skrev att han också var villig att ta emot nya elever eller på nytt initiera 
dem som vill initieras igen.  

”Vi börjar där andra slutar”, svarade Galib på min fråga om 
skillnaden mellan melamier och andra sufigrupper och poängterade att 
det var ett citat av både hans melamimästare Hajrullah och Šaban Gaši. 
Han menade att de, dvs. melamier i jämförelse med andra, är annorlunda, 
speciella och en elit bland sufierna. Melamier tar tron och Gud på allvar 
och bestämmer sig verkligen för resan och kampen. Hans berättelse 
fortsätter genom att beskriva egna känslor, upplevelser och drömvisioner, 
så mycket han kunde (eftersom det är svårt att beskriva, sade Galib). 
Hans väg till melamet började innan hans möte med Hajrullah ägt rum. 
Galib understryker ofta sin kärlek, en stark vilja och kraft som drog 
honom till den andliga vägen.  

Galib blev initierad hos Hajrullah någon gång före Andra 
världskriget. Själva tekniken var ganska enkel. De två, Hajrullah och 
Galib, gick till Hajrullahs åker där de ute i det fria, utan andra människors 
närvaro, satte sig med knäna intill varandra. Galib upprepade de ord 
Hajrullah lärt honom. Hajrullah påpekade vikten av den ständiga erinran 
(zikri-daim) och hjärtans zikr genom en ren fysisk beskrivning om var 
den zikr som hjärtat utför befinner sig. Samma beskrivning finns i 
Hajrullahs vird-manual som han gav sin dotter Zejneba och andra. 
Initieringen var nästan densamma som jag upplevde med Sulejman 
Kollari 1984, eller som återberättas i Tord Olssons text.299 
                                                      
299 Olsson 2001:263. 



192 

Galib påpekar också att han fick anvisning om att inte tvinga hjärtat 
att utföra zikr utan att bara lyssna hur hjärtat slår Allah Allah, detsamma 
som Hajrullah påpekar i sina brev och i virdmanualen. Zikr-centret i 
människan finns enligt anvisningarna tre fingrar under det vänstra bröstet, 
där finns Muhammeds sanning (Hakikati-Muhammedijja) som ständigt 
gör zikr med Guds namn Allah. Hajrullah påpekar vikten av 
koncentrationen (tevedžuh) och förbindelsen (rabita) samt meditationen 
(tefekkur). Zikr utförs utan att använda rösten eller något skrivet. Han 
rekommenderar också i sin vird att bara läsa suran Fatiha, Ihlas och 
salavat ett par gånger samt att försöka utveckla och utföra det med 
ärlighet och sanning (sidk och hulus). Han rekommenderar också ständig 
kontroll och ånger mot Gud (muhaseba och tevba). 

Redan vid initieringen skiljer sig melamitradition från andra tarikat i 
Bosnien. Initieringen hos andra är ofta en gemensam ritualhandling med 
ceremoni och är en viktig del av tekijaaktiviteterna.300  Inom de olika 
tarikat har den officiella initieringen av nya medlemmar en viktig 
psykosocial funktion och inte minst rekryteringssyfte.301 Hos melamier i 
Bosnien fanns inga sufiförsamlingar och all verksamhet sker genom 
enskilda träffar, möten och samtal.  

Målet på melamivägen är Gud. Kärlek till Gud och kärlek i Guds 
namn är någonting som upprepas ständigt både i texter och i samtal. Det 
är Gud som skapat oss och det är till Gud vi skall återvända. Gud har gett 
oss allt och allt tillhör Gud. Det som vi egentligen lånat av Gud måste 
återlämnas. Men själva relationen är snarare en ständig kärleksaffär utan 
slut, mer än en relation mellan en överordnad härskare och tjänare. En 
salik, en resenär på vägen, drivs av kärlek, han eller hon är ašik, den 
förälskade, och Gud är mašuk, den älskade. Det är också viktigt att älska i 
Guds namn. Hajrullah tilltalar sina vänner med frasen ”min bror i Gud”, 
ehi fillahi. 

Guds enhet och enighet (tevhid och ittihad) är den grundläggande 
melamiteologin på vägen. Gud har inte bara skapat människan och allt 
annat. Gud uppenbaras ständigt och finns överallt och i allt. Gud är 
närmare oss än vi själva, påpekar Galib med ett citat som bevis från 
Koranen. De tre första stadierna är den första fasen på vägen: Gud gör allt 

                                                      
300 Fejzullah Hadžibajrić benämner denna ceremoni med begreppet merasim och själva 

initieringen beskrivs detaljerad i sufiska texter som han citerar. Se Gaši 2001:63. 
301 Se Stenberg 2001:93; Olsson 2001:33; Raudvere 2001:56. 



193 

och är ständigt aktiv. Det är egentligen Gud som är aktör, inte vi. Det 
uttrycks med orden La faile illallah, Det finns ingen annan aktör förutom 
Allah. Allah är den verkliga fail, det handlande subjektet. Följaktligen är 
Allah den som har alla egenskaper som han ”lånar ut” till sina skapelser.  
Dessa egenskaper som vi har är inte våra utan Guds egna som kommer 
till uttryck genom oss. Och slutligen, det finns bara Allah, allt annat 
försvinner, påpekar Hajrullah ständigt i sina brev. Den verkliga realiteten 
och existensen är Gud.  

Mina melamiinformanter och de skriftliga källorna saknar inte bevis 
för detta, snarare tvärtom. Mycket av den läran är bekant hos andra sufier 
men accepteras av många utanför tarikat-grupperna. Problemet är 
däremot hur en melami upplever dessa stadier och hur kan detta 
beskrivas. Jag har inte fått mycket material och svar kring de upplevelser 
som påstås ha ägt rum. Galib reserverade sig redan i början av våra 
samtal att det var nästan omöjligt för honom att beskriva sina känslor och 
upplevelser. Andra uttryckte det på annat sätt. Vissa sade att det är något 
hemligt. Inom religionspsykologin talas också om svårigheterna att 
kartlägga religiösa erfarenheter.302 

Profeten Muhammed anses vara ett nästan levande exempel på 
melamivägen. Inom den bosniska melamisufismen är islamisk ortodoxi 
helt accepterad. Profeten är det exempel som följes men hans position 
kan inte uppnås. Melamisilsilan går till profeten och genom initieringen 
och kedjan av de tidigare schejkerna skapas en förbindelse med hela den 
heliga sufiska historien. Bugari relativiserar betydelsen av den formella 
tarikat så mycket att han påstår att melamivägen egentligen är Profetens 
väg i minsta detalj, ett försök att återuppliva den Profetiska vägen och att 
följa det exemplet. På den vägen är varje formalitet farlig, varje försök att 
stängas inom formens ramar utgör ett steg bort från Profeten. Enligt 
Bugari är varje tarikat eller sufier som strävar efter att visa sig och att 
visa sig bättre än andra på fel väg och avviker från Profetens exempel och 
tradition. 

Det är viktigt att påpeka skillnaden mellan hal och mekam, tillstånd 
och stadium inom melamisufismen. Jag fick ofta påpekanden om det av 
min farfar Šaban. Han brukade också fråga Zejneba på turkiska, som hon 
berättade för mig: Nasılsın zevkleri? som betyder ungefär ”Hur är det 
med din zevk” eller ”hur din zevk är?”. På det sättet skulle Šaban 
                                                      
302 Geels & Wikström 1996:223ff. 



194 

påminna henne och andra om vikten att tänka på sitt tillstånd, kontrollera 
sina känslor och sin koncentration. Hal är någonting som kommer och 
går, försvinner. Människan är ständigt i något hal men vikten med 
melamivägen är att uppnå en mekam och hålla sig på den. Mekam har 
inget med personens status hos människor och i samhället att göra, utan 
den är intimt förknippad med Gud, en relation och position mellan 
människan och hennes Skapare.  

Melamier och andra sufier 

Risalatexten accepterar tarikat och sufismen och betraktar dem som en 
fas på vägen mot målet. Hajrullah lovprisar en rad olika sufiska 
auktoriteter, både klassiska och nära honom i tid och rum – de bosniska 
samtida och moderna. Han slutar inte med det utan skriver att han brukar 
läsa olika vird från andra tarikat. Hajrullah är själv initierad i flera andra 
ordnar, som han skriver i sina brev och i vird. Han citerar ofta och 
mycket olika sufiska författare och gestalter. Galib berättar också om sin 
tid med andra sufier i Sarajevo och centrala Bosnien, långa diskussioner 
och muhabet med schejker där. Bugari accepterade också sufismen i stort 
men kritiserade det formella hos vissa av dem, det som enligt honom 
begränsar vägen för andra. Han tyckte att den riktiga sufismen i 
allmänhet och melamet i synnerhet borde anknyta till Profetens tradition 
och han tolkar traditionen som öppenhet och gränslöshet. Genom att 
begränsa sin egen väg, sin egen tarikat, avviker vissa från profetens väg. 
Skillnaden mellan olika vägar är mera en fråga om metodik och genom 
specifika val av vissa egenskaper når man i slutändan fram till Profeten 
och hans väg och egenskaper.  

Hajrullah anger i sitt brev från 1962 mer konkreta definitioner om 
melamisufismen. Enligt honom är melamihållningen intimt anknuten till 
ihlas. I Hajrullahs brev kan vi identifiera följande huvudpunkter för 
melamet, på det sättet som han lärde ut dem: 



195 

1. Šeriat-regler, Koranen som Guds ord och Profetens tradition måste 
följas. Hajrullah påpekar vikten av tarikat – den ständiga erinran 
– zikri-daim som utförs i människans hjärta:”En ängel härskar i 
hjärtat med uppenbarelse och inspiration – ilham.” Han jämför 
kroppen med ett kärl som måste vara rent för att människan ska 
kunna få allt av Gud. Hajrullah säger att en person behöver en 
muršid, en mästare på denna väg. 

2. En salik måste försörja sig själv, sin familj och föräldrar på ett 
legalt sätt (halal) som är en förutsättning på den sufiska vägen. 

3. Melamet är samma väg som Imam Gazalis och Ibn Arebis väg. 
4. Den vägen är inte hemlig, melamier kallar öppet särskilt de lärda – 

ulema.  
5. Salik har behov av att bevaka och vårda andetag (nefes) med Allah 

i hjärtat. 
6. Melamet utesluter falskhet och falska framställningar (rijaluk), en 

melami döljer inte sina dåliga sidor men visar inte sina goda 
sidor. Melamier undviker tacksamhet eller lovprisning mot sig 
själv. I ett annat brev anger Hajrullah att han har som princip att 
glömma det goda han gjort mot någon och samtidigt det onda han 
fick uppleva av någon.  

7. Uppriktigheten (ihlas) med hjärtats zikr som förverkligas med 
sanningen (hakikat). Utan uppriktigheten och ärligheten i hjärtat 
kan en salik inte uppnå målet. Ärligheten kan skadas genom 
positionen i samhället, av att bära en särskild sufisk dräkt och 
mössa. Sådant skall man visa ifrån sig och undvika. 

8. Kärlek som är ömsesidig: Gud älskar människan och människan 
bör älska Gud. 

 
Hajrullah anger följande citat om ihlas: Huzejfe radijallahu anhu säger: 
”Jag frågade Profeten om vad ihlas (uppriktighet) är, och han sa: Jag 
frågade Džebrail [Gabriel] som sa: Jag frågade vår Herre Allah vad ihlas 
är: Det är en hemlighet som Jag lägger in i hjärtat på den tjänare som jag 
älskar.” 

Skillnaden mellan Hajrullahs tänkande och medeltida melamiteologi 
är hans påstående att melamivägen är samma väg som Ibn Arebis och 
Imam Gazalis. Melamet kopplas oftast till Ibn Arebi-sufism. Gazali gav 
sufismen en mera ortodox form så att den kunde accepteras av ulema. 
Melamiformen i Bosnien anknyter till den ortodoxa sufismen och är både 



196 

anpassad till den islamiska omgivningen och det utövande av sufism och 
islam som råder i Bosnien.  

Den andra förklaringen kan kopplas direkt till melamis tredje 
grundare Muhammed Nur som också var sunniortodox muslim och en 
förklaring kan vidare knytas an till den allmänna utvecklingen av islams 
ortodoxi i det osmanska riket under 1800-talet, där de ortodoxa 
sufiordnarna som nakšibendi tog över makten från sådana som 
anklagades för avvikelser från den rådande tolkningen av islam.303 
Hajrullahs tolkningar och fromhet kan man som jämförelse hitta i de sista 
kapitlen av Gazalis viktigaste verk Ihja.304 

Det första jag fick höra om melamier var orden av Fejzullah 
Hadžibajrić som sade att melamier är sufier som alltid är rituellt rena, 
”har abdest”, och som inte försöker underlåta de mindre viktiga bönerna 
(sunneti gajri muekkede) under dagen, vilka många muslimer inte 
utför.305 Melamier har också anknytning till den store mystikern Ibn 
Arebis lära och uppenbarligen har Fejzullah utförligt läst Ibn Arebis verk. 
Han har också skrivit och översatt Ibn Arebis verk till bosniska, samt 
andra författare som tillhör samma sufiska skola. Fejzullah 
rekommenderade mig att vara melami pga. mina sufiska band och 
familjeband. När jag fick den första kontakten med min schejk Sulejman 
Kollari hade jag ofta frågan i huvudet om Fejzullah också var melami 
eller ej?  

                                                      
303 Yavuz 1999:134.   
304 Ebu Hamid el-Gazali (d. 1111) är en av de viktigaste auktoriteterna inom sufismen och 

det är hans förtjänst att sufismen nått acceptans inom islam. Gazali representerar 
fromhetens väg inom sufismen. Ibn Arebi representerar den intellektuella vägen i 
sufismen medan Rumi representerar kärlekens väg i sufismen. Den uppdelningen fick 
jag höra av Fejzullah Hadžibajrić. De tre vägarna utesluter inte varandra. Se Chittick 
1989:235. Chittick har i sin The Sufi Path of Knowledge presenterat Ibn Arebis 
sufiska väg och i The Sufi Path of Love (1983) Rumis sufiska väg där kärlek 
dominerar. 

305 Abdest på bosniska (kommer från persiska genom turkiska och osmanerna) eller 
wudû´på arabiska är en rituell tvagning som praktiserande muslimer utför (bos. 
uzima) när de skall utföra bönen, läsa Koranen eller utföra någon annan religiös 
handling som kräver tvagning. Man är rituellt ren, man ”har” (bos. ima) abdest tills 
själva abdest-tillståndet skadas, förloras eller avbryts. Härav framgår att abdest har en 
ganska konkret form hos muslimerna så att man ”tar”,”har” resp. ”förlorar” abdest 
eller att en melami ständigt besitter abdest. Se Hadžibajrić 2000:25; Hjärpe 2002:22. 



197 

Det är relevant att diskutera melamets plats på den sufiska kartan. 
Melamier och andra sufier betraktar melamet som en fortsättning efter 
tarikat, melamier som en sufisk elit eller eliten bland sufierna, även som 
schejkernas tarikat.306 Det är en svårare väg, en väg som är mer krävande 
och på så sätt begränsar antalet eventuella nya adepter den drar till sig. 
Den är mera intellektuell och det beror på att den knyter an till Ibn Arebis 
väg. Melamiteologerna och schejker hävdar att melamet är mer andlig 
och intellektuell livsstil, ett hållningssätt, än en ”vanlig” tarikat.  

I och med att melamet undviker själva formen och yttre tecken kan 
vi få mer utrymme för mer fria tolkningar. Melami kan en sufi vara om 
vederbörande accepterar och lever i enlighet med de huvudsatser som 
presenteras i texterna. Eftersom melamierna inte har några officiella 
föreningar i Bosnien, något som begränsar intaget av nya medlemmar 
beroende på de formella krav som många andra ställer, kan man bli 
melami och existera oberoende av andra, ganska fritt och i stort sett i 
olika förhållanden. Melamier kan fungera bra i de mera sekulariserade 
samhällena. Utvecklingen fortsatte i andra Balkanländer, trots den 
allmänna nedgången i den religiösa aktiviteten som var en följd av 
kommunismen, ateismens frammarsch och stora migrationer av den 
muslimska befolkningen i och mellan de olika länderna på Balkan och till 
Västeuropa.  

Melamet och islam 

Vad är sann islam eller sann religion överhuvudtaget? Är inte alla 
hävdade religiösa sanningar socialt konstruerade och produkter av en 
social och religiös kontext? Om vi accepterar Hjärpes ”korgmodell” kan 
vi ganska enkelt tolka de olika religiösa grupperingarna i Bosnien.307 I 
melamets fall har melamierna tagit ett paket ur den bosniska islamkorgen 

                                                      
306 Sådana åsikter fick jag höra av bl.a. schejk Seid Strik som jag mötte senast i augusti 

2006 i Visoko i Bosnien och av schejk dr. Ćazim Hadžimejlić som jag träffade i 
slutet av juni 2007 i Kaćuni i mellersta Bosnien. Båda tillhör nakšibendi-tarikat och 
är bland de centrala personligheterna i sufiska sammanhang i dagens Bosnien. Strik 
ansåg exempelvis att likvideringen av hamzevirörelsen från Bosnien egentligen var 
politiskt motiverad och att hamzevianhängare var vanliga ortodoxa muslimer. 
Hadžimejlić sade under samtalet att efter tarikat kommer man i melamet (utan att jag 
frågat honom om det). 

307 Hjärpe 2002:13ff. 



198 

som innehåller den tradition som de flesta praktiserande muslimer i 
landet följer, samt en liten del av innehållet som många muslimer väljer 
bort. Människor tar det de känner behov av eller känsla för. Samtidigt är 
det lättare att utföra en ritual, en handling och agera fysiskt, än att 
resonera, tänka eller meditera.  

Melamierna i min undersökning accepterar ordning i samhället och i 
Islamiska samfundet. Ordningen betyder att alla människor har sin plats 
och gör och handlar enligt de förutsättningar och villkor de är kapabla till, 
eller vilka de väljer själva. Melamier är legalister men inte passiva. De få 
melamier jag träffade på i Bosnien arbetade flitigt inom sina respektive 
områden och visade ibland högsta resultat i egen grupp. De flesta var 
också vanliga praktiserande muslimer men samtidigt belastade inte deras 
religiositet andra. De agerade öppet som muslimer men höll inte fram 
islam som sin flagga. De accepterade samfundet och den religiösa 
ledningen, men inte utan kritik. Hajrullah var mycket kritisk när det 
gällde utvecklingen inom Islamiska samfundet och agerade öppet genom 
att diskutera, samla folk och skicka brev till de ansvariga. Han tyckte att 
det var fel att stänga medresa-skolor i Bosnien när de reformvänliga 
ulema fick överhanden i landet. Då fick samfundet och samhället mindre 
lärda i ledningen och dessa började tolka islam genom att avskaffa många 
rent religiösa handlingar, som traditionellt tillhörde muslimer i Bosnien 
(och inte bara i Bosnien).308 

Galib har också dragit en distinktion mellan den vanliga 
religiositeten och den känslomässiga och andligt rika religiositeten. Han 
benämner den religionen som torr och säger: ”Baklava utan agda 
(sockerlag) blir torr och kärv. Som Rumi och Omer Hajjam säger: den 
torra fromme”. Återigen talas det om smaken (zevk) och känslor, om en 
levande religion som är till för att berika människor i deras inre. 
Fromheten är accepterad men att förena fromheten med njutningen – det 
beskrivs som bäst. 

Melamier bör idealt sett vara självkritiska, som namnet säger redan 
från början. De har behållit samma karaktär under hela sin kända historia. 
Mycket av denna självkritik såg vi i Hajrullahs brev, hos Bugari och hans 
grupp och hos andra. Självkritiken har till syfte att man skall rannsaka sig 

                                                      
308 Utvecklingen under de senaste decennierna i Bosnien och i andra delar av f.d. 

Jugoslavien visar att den traditionella utövningen av islam i olika form har överlevt 
trots allt. 



199 

själv. Den handlar mer om en relation mot Gud och att hitta rätt realistisk 
plats bland människor. Bugari och hans grupp visar detta i sitt sätt att 
arbeta med människor i melamet genom att undvika formaliseringen och 
genom att relativisera alla kända sufiska källor och namn när han talar 
inför folket. Sejjid Muhammed Nur är i hans tal en känd islamisk lärd, 
men han döljer för den stora allmänheten Nurs funktion som melamis pir. 
De böcker han citerar har en allmän islamisk karaktär och är för alla som 
vill ta del av dem. 

Revitaliseringen och framtiden 

Hajrullah dog 1965 utan att ha utsett någon efterträdare i melamet. Det 
bör inte förvåna eftersom hans verksamhet inte var öppen, Han grundade 
ingen sufigrupp eller församling och hade därmed inte formella 
förpliktelser att sörja för framtiden. Inte heller den silsila som han fick av 
sin schejk Hasan från Đakovica har fått någon fortsättning. Alla de 
initierade som jag träffat eller som jag fick information om blev ”bara” 
murider till Hajrullah. Han skriver i sina brev att han gärna ville 
överlämna den melamikunskap och -tradition vidare och därför kallade 
han de sufierna från Kosovo till sig. Enligt våra uppgifter kom ingen av 
dem för att ta över melamet från Hajrullah. Och det belastade honom 
djupt. Hans verksamhet som melamimästare bestämdes av en rad olika 
faktorer som rådde kring honom. Stora politiska förändringar, krig och 
ekonomi och inte minst förbättrade kommunikationer påverkade hans 
melamiverksamhet, hans arbetssätt och antalet personer kring honom. 

De som initierats av Hajrullah, som jag träffade och intervjuade, är 
idag i hög ålder: Zejneba är över 80 år och Galib är ännu äldre, Ali Gaši 
är över 70 år och bor nu i Malmö, och alla andra är döda. Nijaz Gaši dog 
1999 och är begravd i Malmö, Hadžera Patel dog efter honom i staden 
Ohrid i Makedonien och Šaban Gaši dog 1993 i Tuzla där han begravdes 
nära sitt ålderdomshem. Mjölnaren från Čelić är begravd på samma ort, 
medan andra av Hajrullahs eventuella murider från Bosnien är utspridda 
överallt, de flesta i nordöstra Bosnien. Historikern dr Muhamed 
Hadžijahić dog 1986309 och är begravd i Sarajevo. De övriga melamierna 
har inga fysiska band med Hajrullah. Betyder hans död verkligen 
melamirörelsens död i Bosnien? 
                                                      
309 Imamović 2004:315 i Hadžijahić 2004. 



200 

Jag har redan presenterat de viktigaste fakta om hafiz Sulejman 
Bugari, hans ankomst och arbete i Sarajevo samt hans melamiband, 
knutna till Kosovo och hans hemort Orahovac. Bugaris verksamhet som 
en imam och en allmänislamisk medial stjärna ger ett hopp om melamets 
framtid i Bosnien. Genom sitt besök till Hajrullahs dotter Ajša och sonen 
Ahmed samt genom att låna Hajrullahs böcker av honom visar Bugari på 
det sättet respekt men också vikten av att bevara traditionen i melamet. 
Huvudimam i Čelić, Midhat Beganović, skriver sin uppsats vid Islamiska 
fakulteten i Sarajevo om Hajrullah, medan hans bror, en medicinskt 
utbildad yngre man från byn, har anslutit sig till Bugarigruppen och 
besöker Ajša som är över 90 år gammal relativt ofta. Bugaris grupp 
betraktar Ajša nästan som en helig och begåvad kvinna, som genom 
blodsbandet med sin far Hajrullah har ärvt en del av hans andlighet. De 
kommer till henne med gåvor och en från gruppen berättade till mig hur 
hon mötte dem för första gången på gata i byn och talade till dem som om 
hon väntade att de skulle komma: ”Har ni kommit?” (Jeste li stigli?).  

I Sarajevo samlas gruppen regelbundet och Bugari uppger att tiotals 
personer redan är med. Jag förstod inte riktigt om det antal han uppgav 
under vår intervju 2003, dvs. 70 personer, handlade om initierade 
melamier eller om det också inkluderade sympatisörer. Hans popularitet 
och sätt att arbeta med människor ökar hans framgångar kraftigt. Med 
publicerade böcker, medier och internet, men främst med hans otaliga 
resor och direkt personliga kontakt med människor kan jag förstå att 
antalet inte är överdrivet. 

En annan fråga är kanske mer relevant. Det är helt klart att Bugaris 
melamet inte är densamma som Hajrullahs. De tillhör olika tider och 
generationer. Medan Hajrullah studerade under osmanerna och arbetade 
under tre olika regimer i Bosnien har Bugari studerat i Sarajevo och i 
Medina under socialismen och efter socialismen i Bosnien arbetar han 
idag i ett självständigt land. Tidsavstånd är stort och det är självklart att 
Bugaris metoder och kunskapsförmedling är helt annorlunda än 
Hajrullahs. En rad olika faktorer som sociala, ekonomiska, politiska och 
tekniska påverkar Bugaris arbete men också hans klienter. Bugari är 
också en ung man, född 1966, ungefär hundra år efter Hajrullah, hans 
kunskapsnivå och kunskapsinnehåll är inte det samma som Hajrullahs 
som läste flera orientaliska språk och hade bredare utbildning inom 
teologi, litteratur och inte minst i sufism.  



201 

Under mina samtal med Bugari, genom att lyssna på honom och läsa 
hans böcker fick jag ofta en känsla att gränsen mellan sufismen, melamet 
och islam helt försvinner i hans berättande och hans egen konstruktion av 
verkligheten. Hajrullah däremot gör tydligare distinktion mellan sina 
olika roller som teolog och sufimästare. Den ena utesluter inte den andra 
och den islamiska grunden är för Hajrullah första steget inför den sufiska 
melamivägen. Beträffande Bugaris fall frågade jag mig ibland om det 
handlade om hans mognad som melami eller sufi kontra hans utbildning 
från Medina som präglas av olika detaljer som kan kopplas till andra 
grupper bland muslimer, ibland sådana som inte är sufiska. Hans 
argumentering leder till att allt är islam och kommer från Profeten. 
Bugari argumenterar flitigt och är en kompromissmänniska, men inte ger 
mycket utrymme för oenigheter. Han inkluderar nästan alla och allt i 
islam, även ”goda katoliker och ortodoxa” som enligt honom visar Guds 
tecken i uppförande och genom samtal med honom. Bugari väljer 
medvetet ständigt det goda i stället för det onda, han undviker att tala om 
dåliga saker och om andra människor, visar ständigt charm och leende, 
skojar och berättar roliga historier. Hans berättande är en kombination av 
den historiska islamiska ”korgen”, där alla kan hämta något och det 
moderna, samtida och vardagliga och står på det sättet mycket nära sina 
klienter, läsare och åhörare. 

En viktig komponent med melamet i det moderna Bosnien är 
förbindelser med sufier i Turkiet, särskilt under och efter kriget. Flera 
sufiska grupper agerar i Bosnien och jag tror att en melamigrupp från 
Turkiet har kontakt med vissa bosniaker, men om den relationen vet jag 
inget mera detaljerat. Melamihemsidan på bosniska jag besökte har en 
tydlig förbindelse med Turkiet.310 Globaliseringen, internet och Bosnien 
efter kriget bidrog mycket till att idéer och människor mycket lättare 
möts. Här sker kommunikationen genom två olika riktningar och på två 
olika sätt: bosnier som har flyttat, flytt eller som emigrerat utomlands 
eller helt enkelt bosnier som reser och vistas utomlands av olika 
anledningar utgör den första riktningen, medan den andra består av 
”andra” som kommer till Bosnien av olika anledningar. Det behöver inte 
bara röra sig om missionerande eller hjälpinriktade personer. Även 
politiska, ekonomiska och edukativa sfärer spelar ganska stor roll.  

                                                      
310 http://www.melami.tk 



202 

Utomlands ansluter sig många bosniaker till de etablerade sufiska 
föreningarna i Europa, USA men även i olika islamiska länder.311 Men 
inte bara det. Bosniaker bildar egna föreningar där de även utövar sufiska 
aktiviteter och det har noterats ett par sufiska föreningar i Europa som 
bildats av bosniaker. Om en imam eller annan person i en allmänislamisk 
förening också är sufi kan det ofta betyda att han eller hon även utför 
sufiska aktiviteter där. På samma sätt har vissa bosniaker kommit i 
kontakt med de stora melamigrupperna i Turkiet, om än inte i väst. 

Framtiden för melamet i Bosnien ser ganska ljus ut. Den linje som 
går från Hajrullah har kanske blivit inaktuell, men minnena om honom i 
de skrivna arbetena om honom och dem som av honom publiceras 
kommer att leva och påverka det melamiska Bosnien. Andra melamier 
fortsätter existera och verka, främst med Sulejman Bugari men också 
genom mer globala kontakter mellan bosniaker och melamier i Turkiet 
och andra länder. Bosniens återkomst till ett mera normalt liv efter kriget 
märks speciellt tydligt i Sarajevo, som har blivit ett centrum för islamisk 
kultur, där olika utländska intressenter tävlar med varandra om 
inflytande. Uppbyggnaden av nya islamiska kulturcentra, skolor, 
moskéer, översättningar till bosniska av klassiska islamiska och litterära 
verk är några exempel på förändringar i det moderna Bosnien. Det händer 
också att vissa stora projekt utförs parallellt av två olika grupper som t.ex. 
de två olika översättningarna av Ihja ulumuddin av Ebu Hamid el-Gazali, 
som båda publicerades i vardera nio tjocka volymer. 

 

                                                      
311 Raudvere and Gasi 2009:162ff. 



203 

Sammanfattning 

Melamiresan från Balkan slutar igen i Sverige. Globaliseringen, en ökad 
mobilitet och migrationer på grund av olika skäl har gjort att melamet och 
melamier även finns i Sverige. Sulejman Bugaris besök till Sverige har 
vidare betydelse än själva melamet, men är också ett exempel på hur 
melamet flyttat mot väst. Melamets närvaro i Sverige började inte med 
krigen på Balkan utan med arbetskraftsinvandringen från f.d. Jugoslavien, 
fortsatte med resor till Turkiet och balkanländerna och finns kvar som en 
del av den religiösa helhetsbilden i Sverige. De senaste åren har jag fått 
mycket information om vissa andra melamier från Kosovo, Bosnien och 
Makedonien som är bosatta i Sverige, samt om sådana som har kusiner 
och bekanta bland melamierna. 

Melamet är å andra sidan inte helt främmande företeelse i området. 
Här har man länge sökt ”sanningen” utomlands och inte minst hos den 
store mästaren Ibn Arabis kretsar och litteratur. Melamet i Bosnien har 
varit starkt knutet till melamet i Kosovo, men inte bara genom Hajrullahs 
initiering i Đakovica. Fejzullah Hadžibajrić hade goda kontakter med 
flera i Kosovo (och i Turkiet) och Sulejman Bugari kommer också från 
Kosovos Orahovac, där min melametschejk Sulejman Kollari levde och 
verkade. Men melamet är inte något undantagsfenomen bland sufiska 
grupper i de länderna. Kaderimedlemmar har också 
initieringsförbindelser genom kosovoschejker och det var bara 
nakšibendisufier i Bosnien som inte hade något starkare samröre med 
sufierna i Kosovo. Anledningarna är flera: Det fanns inte så många 
anhängare av orden i Kosovo och de i Bosnien hade etablerat en stark och 
sluten familjestruktur som delvis innburit att schejkernas titlar och 
ledande ställning i tekija i Bosnien ofta har behållits inom familjerna 
Hadžimejlić och Sikirić. 

Jag kan dra följande slutsatser om melamisufismen i nutida Bosnien: 
 

1. Melamisufism följer utvecklingen i samhället liksom andra 
sufigrupper och delade samma öde under de åren när sufism 
(men också islam) var förbjuden eller hade mist anhängare. 
Melamisufismen kunde på såväl det individuella som det 
organisatoriska planet göra vad de andra sufier i Bosnien gjorde, 



204 

nämligen samlas hemma, dolt eller halvdolt. ”Fördelen” för 
melamierna var att de inte hade behov av den formella 
organiseringen i tekija som andra sufigrupper, vilket i sin tur 
underlättade aktiviteter och försvårade eventuell statlig kontroll. 
Faktorerna i den moderna historien med alla politiska 
förändringar, statsbildningar, krig och migrationer, påverkade 
också melamier. 

2. Den största skillnaden mellan melamier och andra sufier i Bosnien 
är i den rituella sfären där melamier visar inte intresse för eller 
behov av yttre former i vad gäller lokaler, kläder, gemensamma 
böner eller zikr. Statliga förbud mot tekija-sufismen i Bosnien 
kunde inte drabba melamier eftersom de inte hade egna formella 
samlingsplatser. Melamiernas tekija kunde vara ett hus, ett torg, 
en gård eller en åker. Det gemensamma var oftast mehabbet, 
samtal och sång, medan zikr gavs en bredare innebörd, från det 
egna hjärtat till hela universum. Därför hade melamierna i 
Bosnien större anpassningsförmåga och kunde lättare integreras i 
olika samhällen. 

3. I jämförelse med andra ordnar i Bosnien visade sig melamisufism 
organiserad snarare som en mer individualiserad orden, där en 
medlem inte behövde ständiga gemensamma möten eller sufiska 
sammankomster. De flesta mötena skedde och sker mellan salik 
och muršid, eller i små grupper och kallas för samtal, muhabbet, 
som ofta jämföras med zikr-övningar eller något som är ännu 
bättre än zikr. Därför kan melamet passa bättre än andra 
sufigrupper i de samhällen där den officiella religionen är under 
kontroll från regimens sida och där de troende inte regelbundet 
och fritt kan utöva de gemensamma ritualiska sammankomsterna. 

4. Melamier respekterar sunniislam och är ortodoxa muslimer. 
Melamier i Bosnien är legalister både mot samhället och mot 
Islamiska samfundet. Melamisufism från 800-talet och från 
bayramiperioden är mindre känd. Det som ibland tillskrivs 
melamier gällande deras relation till ortodox- eller officiell islam 
och förföljelser av kända melamiorienterade sufier under 
osmanerna, har olika motiv och är därmed föga känt för oss. 
Även om vissa melamier bekämpade ortodoxi är fallet med de 
senaste melamierna (melami-nuri) annorlunda. Utvecklingen går, 
som är fallet med andra sufigrupper, mot islamisk ortodoxi där 



205 

melamier (och andra) försöker vara en del av Islamiska 
samfundet och en legitim grupp i samhället. 

5. Hajrullahs biografi beskriver en bosnisk melamihistoria under mer 
än ett halvt sekel, alltså under den period då han bodde och 
verkade i Bosnien tills han avled 1965. Hans religiösa 
personlighet omfattar flera roller som han spelade ganska bra och 
samvetsgrant. Jag kan säga att hans melamipersonlighet var något 
underskattad men jag är också medveten om alla förändringar 
och omständigheter som berörde både honom som person och allt 
annat kring honom och som samtidigt bestämde hans verksamhet 
och frihet i stort. Således är melamets historia i Bosnien under 
hans liv ett resultat av både hans personlighet och de sociala och 
politiska händelserna, migrationer, maktfrågor, interetniska och 
interreligiösa relationer, ekonomi och kommunikationer. 

6. Melamet är enligt min förståelse och undersökningar en sufisk väg 
av en elitisk karaktär i relation till Gud, inte till människorna. 
Melamet är både krävande och inbjudande. Den väg som jag fick 
mig beskriven av mina källor är krävande eftersom personen 
måste visa sig beredd att kämpa och samtidigt vara uppriktig mot 
sig själv. Att inte visa sig utåt och att avstår från yttre tecken och 
formella poster och benämningar, lovar inte en bättre ställning 
inom den religiösa marknaden i Bosnien. En melamimästare, om 
han kallas så, har ganska svårt att konkurrera med andra mästare 
som ofta och villigt visar sig bland folket med särskild klädsel, 
huvudbonader, titlar och poster både offentligt och i sina egna 
tekija och lokaler. Och då återstår endast att bruka de medel och i 
sådana plaster som står till förfogande: hem, allmänna platser av 
olika slag, torg med folksamlingar men också på arbetsplatsen 
där man kan utöva den ständiga erinran, zikri-daim, och vara med 
sin Gud hela tiden. 

7. För melamier är all sufism tillåten. Det finns inga begränsningar 
för vad som bör läsas eller inte. Melamischejker studerar både 
Ibn Arabi, el-Gazali och Rumi och undervisar om dem och från 
deras böcker. Många av de lokala skalder, schejker och sufier 
tolkas som om de vore melami även om de inte själva är melami. 
Det gäller både Bosnien och Turkiet idag. Bugari tolkar och 
använder sig av den sufiska litteraturen i samma syfte. Frågan om 
skillnader mellan melamet och andra sufiska grupper är ganska 



206 

svår. Melamet är snarare en påbyggnadssufism eller en 
fördjupning inom den sufiska vägen.  

8. Det andliga livet är dolt. Det har visats i både det skriftliga 
materialet och under intervjuerna att det var nästan omöjligt att 
tala om den andliga utvecklingen och om upplevelser. Däremot 
är samma källor berikade av olika berättelser och drömvisioner 
som framställs som både sanna och övertygande. De goda 
drömmarna har också sin plats på den religiösa kartan eftersom 
de enligt traditionen tolkas som en liten del av det profetiska. 
Drömmarna har också stor betydelse i ett bredare sammanhang 
eftersom drömmarna berättas av andra medlemmar, 
familjemedlemmar och kvinnor. Alltså, inte bara melamier. Men 
under en tolkningsprocess ges drömmarna adekvata tolkningar. 

9. Revitalisering och tillämpning av moderna metoder och 
hjälpmedel. Sulejman Bugaris verksamhet utgör melamets 
pånyttfödelse i Bosnien. Han arbetssätt, de nya och bättre 
förutsättningarna och omständigheterna gör det lättare för honom 
att röra sig och resa, förutsättningar som inte fanns på Hajrullahs 
tid. Återigen ser vi hur det sociala påverkar och utformar de 
religiösa händelserna i vår tid. Men jag skulle vilja påpeka att 
Sulejman Bugari är också en relativt ung imam vars melamitid 
kanske kommer. För mig är hans melamet en oavslutad bok som 
måste skrivas färdigt. Det kommer att bli spännande att följa hans 
verksamhet och utveckling under de kommande åren. 



207 

Epilog  

Det är ramazan-bajram, en muslimsk högtid som betecknar att 
fastemånaden ramadan är slut och att de fastande kan fira och hoppas på 
Guds belöning. Året är 2007 och vi befinner oss i Malmö, en solig varm 
dag i oktober. Min kusin Tahir föreslår att vi skall besöka den muslimska 
begravningsplatsen i Malmö på Östra Kyrkogården för att hälsa på våra 
föräldrar som är begravda där och för att sätta ny fräsch jord på deras 
gravar. Muslimska begravningsplatsen ligger nära Inre Ringvägen i 
Malmö så att trafiken hörs ständigt. För att komma till 
begravningsplatsen måste man köra längs de två långa höghusen som jag 
har hört kallas för Kinesiska muren och som i en del av sin längd hyste 
stadens Invandrarförvaltning, som under flera år tog hand om 
nyinflyttade i Malmö. I samma byggnad fanns också Fritidsförvaltningen 
som också hade till uppgift att hjälpa föreningslivet i staden där tiotals 
invandrarföreningar sökte bidrag och annat för sina aktiviteter. Det är 
ironiskt att sista resan för många av Malmös nya invånare går genom 
Rosengård och förbi de viktiga förvaltningarna. Det är också intressant att 
allt detta låg nära Ringvägen och infarten som leder resenärerna till 
Rosengård och vidare till centrum, men också till sista stationen för 
många av stadens tusentals muslimer. 

Begravningsplatsen växte snabbt. Jag kommer ihåg när de första 
”invånarna” tog sina platser i den första parcellen. Antalet begravningar 
ökade kraftigt när Sverige fick ta emot stora grupper från vissa av de 
krigsdrabbade länderna, bland vilka Bosnien för mig har en speciell 
status. Bosniakiska gravar är mest synliga, dels pga. antalet och dels pga. 
traditionen att familjen tar hand om anhörigas gravar väl. Många skriver 
texter även på svenska. De gravarna talar mycket om migrationen, 
invandringen, globaliseringen, men kanske mest om människors egna 
historier och minnen. En del av Bosnien finns i Sverige för gott. 
Historierna är otaliga och ytterst spännande, men de flesta är nu också 
begravda med personerna som inte lyckades dela sina historier med 
andra. 

För att köpa jord och verktyg tar min kusin och jag först vägen till 
stormarknaden som ligger närmast och som också är en del av den 



208 

globaliserande världen vi lever i. Med oss är hans söner och syster. Vid 
gravarna läser vi några böner, den enklaste och kortaste ritualen där vi 
läste Koransurorna till våra döda föräldrars intention. På de något sjunkna 
gravarna breder vi ut jorden och jämnar till den. Barnen hjälper till och 
leker. Gravstenarna liknar inte dem från Bosnien. Gravstenarna är 
egentligen av de billigare versionerna, i ett försök att skapa svenska 
muslimska gravstenar. Projektet fördes av en bosnisk muslimsk förening 
och en annan bosniak från samma förening försökte rita kartorna över 
begravningsplatser i Sverige där bosniaker ligger begravda. Trots sin 
ålder lyckades han slutföra sitt projekt i vissa större städer.  

Min far dog i april 1999 och Tahirs mor (min moster) dog en månad 
efter honom. Tahirs far dog några år efter dem och är begravd i den andra 
närliggande parcellen. På min fars gravsten står födelse- och dödsår samt 
födelsestad (Prizren i Kosovo) som vi tyckte var viktig information för 
eventuella besökare. Han levde i över 30 år i Sverige och betraktade 
Sverige och svenskar med respekt och förståelse. Samtidigt försökte han 
leva som muslim och som en melami och såg inte något problematiskt 
med detta här i det här landet. Han hade goda relationer med många 
infödda svenskar, och andra som flyttade till Sverige samtidigt som han, 
men som inte delade samma tro med honom.   

Och här slutar eller snarare pauserar min melamihistoria, vid de 
gravarna som också är knutna till Hajrullah och melamet i Bosnien och 
Balkan. Här ligger Hajrullahs dotter Fatima, Hajrullahs svärson Nijaz och 
andra svärson Šaban begravda. Trots att ingen av dem tänkte lämna sina 
kroppar här i Sverige ser vi tydligt hur utvecklingen sker och hur en ny 
historia skapas. Även den melamihistorian slutade inte i Bosnien. På 
grund av till synes olyckliga händelser flyttar människor och med 
människorna deras historia, sedvänjor och religion. De gravarna betyder 
inte och talar inte bara om döden och döda människor utan kanske 
snarare en ny start för utvecklingen av melamet här i Sverige.  

Under de gångna åren har melamisufism visat vitalitet och nya 
intresserade kommer upp till ytan. Jag har fått flera mail, samtal och 
besök från Makedonien, Kosovo, Bosnien, Tyskland, Sverige, Österrike 
och USA av personer som är melamier eller som vill bli melami. Intresset 
är större än under den kommunistiska perioden Jugoslavien och 
personerna är flera än förut.  

Nu skriver jag de sista raderna i min avhandling medan andra sover 
hemma hos mig. Jag lyssnar på en inspelning av Sulejman Bugaris ilahija 



209 

som han sjöng här i Malmö för fyra-fem år sedan. De flesta av hans 
sånger är ofta självkritiska, med Gud och kärlek till alla i centrum. 
Samma ilahija, med flera andra, finns att lyssna och laddas ner på hans 
hemsida. Ilahija är antingen hans egen eller av någon från hans grupp och 
berättar på nytt något som jag har identifierat som melamet:  

 
 

Tevhid – Gud är en 

de andra är bättre än du 

och kärlek tillhör honom… 

 
Samma ord, samma ”röst” som jag ”hörde” hos Hajrullah, Galib, Zejneba 
eller hos grundaren, Sejjid Muhammed Nur. Sulejman Bugari är en 
revitalisator av melamisufismen i Bosnien med sin melamiverksamhet i 
Bosnien, men också utanför Bosnien utgör detta ett nytt och spännande 
forskningsfält.  



210 



211 

Summary in English 

Bosnia-Hercegovina is a province with traditional strong bonds to other 
Muslim dominated regions in the Balkans (Kosovo, Sanjak, Macedonia, 
Bulgaria) and Turkey. Religious movements reached Bosnia from Turkey 
and adjacent regions. The order or movement called Melamet, or the 
Melami Order is less known in comparison with other Muslim 
movements, and also in comparison with other sufi orders in the Balkans.  

Melami adherents were present in various parts of the Ottoman 
empire. The last period, when the Melami movement was especially 
noticeable, commenced at the end of the 19th century, and then 
established itself mainly in the European part of the Ottoman empire 
(Rumeli), a consequence of the fact that the Head shaykh of the order, 
Sejjid Muhammed Nur el-Arebi, resided and was active there at that time. 

The main object of the present thesis is to examine Melami history 
in Bosnia with emphasis on the 20th century. The well-known Melami 
master Hajrullah Abdurahmanović (d. 1965) in this study becomes an 
exponent for changes in the political and social role of religion in course 
of the 20th century. 

The purpose of this research is to describe and analyze the theology 
of the Melami movement in the environments created by sufi and other 
traditions. What are the relations, similarities and differences prevalent 
between the Melami and other sufi groups, and the relations to the Islam 
connected with the Tariqa as well? Which role did the biographical 
material regarding famous Melami followers and their literary output play 
with regards to the movement? One aim is to attempt in this manner to 
characterize the Bosnian Melami branch emanating from Muhammed 
Nur. A preliminary assumption is that Melamet in this region can be 
described as a school in the spirit of Ibn Arebi, as its interpretation of 
Islam is closely akin to the thoughts concerning sufism emanating from 
him. 

One point of departure in this thesis is that Melami sufism in Bosnia 
is part of the social and historical context, and its development is 
intimately connected with the occurrences and changes that have taken 
place in the society. The texts created, the language used and the manner 



212 

in which information and knowledge are conveyed, are thus related to 
social conditions, even though the informants speaking or writing about 
persons they have known, or events they have experienced, are dependent 
on time and space, and their statements and memories are influenced by 
changes in their environment. 

My hypothesis in this thesis is that Melami sufism adheres to the 
same development and is influenced by the same factors in society as 
those of other sufi groups and Muslims in general in the modern history 
of Bosnia. I have chosen to place heavy emphasis on my sources, as the 
material (written accounts and the statements of the informants) in many 
instances is unique. By presenting Melami sufism in Bosnia from the 
viewpoint of individual persons and small groups the object of the thesis 
is to present a micro history of Islam and sufism in the Balkans from the 
beginning of the 20th century up to and during the Communist period. 
Melami sufis of the 20th century concentrated their activities around a 
person important for them, Hajrullah Abdurahmanović, which is why his 
biography, letters, doctrinal writing and other religious instructions have 
been given such large space in the thesis. By focusing the assignment on 
a leading personality the thesis can be easier to handle regarding volume 
and delimitation. 

Material and sources consist mainly of letters and other texts written 
by Hajrullah Abdurahmanović himself. In addition there are further texts 
by Melami-oriented authors and shaykhs. Sometimes this material is 
published, but sometimes consists of manuscripts in different languages. 
The thesis includes the text of Risalei-salihijja in a Swedish translation, a 
selection of letters by Hajrullah, as well the contents of his prayer mantle 
(vird). To this written material biographical and ethnographic material 
has been added, collected through conversations and interviews. Except 
Melami adherents in my family, my main informants are Galib 
Omerhodžić from Tuzla and Sulejman Bugari from Sarajevo. The 
biographical details and narratives I obtained from Hajrullah’s son 
Ahmed Abdurahmanović, as well as from his daughters and certain other 
persons who knew him. Furthermore, there are a number of documents 
preserved after him. 

Religions constitute a part of their social context, where they can be 
studied by means of human acts and are included as an important part of 
human activity, i.e. as social constructions. Both Islam and sufism, 
including Melami sufism, may well be analyzed as social constructions. 



213 

Islam, muslims and their activities and actions make up part of society 
and the environment that both forms and are formed in a mutual process. 
A globalized world also implies reactions and influences resulting in new 
relations between people in general. Economical, political, social and 
religious factors all co-operate with each other. 

In the present thesis the modernization of Islam and the Muslims 
plays an important part, when one or more ethnical groups (Bosnians, 
Albanians) have undergone changes and transformations in course of a 
very short period of time, from the Ottoman empire, via the Austro-
Hungarian Dual Monarchy and Serbian dominance, and later during the 
two Yugoslavian states, up to the post-Yugoslavian states, where war, 
migration and globalization already have left rather visible traces. The 
development of sufism in Bosnia also indicates similar tendencies in that 
the independence of the state resulted in more freedom and the 
globalization attracted various groups and ideas to the country and to 
Bosnians outside the country. 

Regarding methodology the thesis is made up of a combination of 
textual analysis and field work. I have attempted to collect information 
about deceased and live persons and combined this with texts written by 
them. This combination of texts and micro history has served as a guiding 
principle in my analysis. 

After the Prologue and my personal history, and the Introduction, 
two chapters follow with the ambition of placing and delimiting Melami 
sufism within an historical and geographical perspective. I have briefly 
presented Bosnia and the surrounding countries and regions in the 
vicinity bordering on Bosnia. I have also elucidated the complicated 
conditions that have been prevalent in the entire Balkan region during the 
past centuries. A few lines also deal with the religious and ethnic 
relations, especially in Bosnia. Islam and sufism in Bosnia with various 
trends and debates are presented in a short outline. The purpose is to offer 
a necessary geographic and historical introduction to Melami sufism in 
Bosnia. 

The third chapter illustrates Melamet from the perspective of 
comparative religion by means of available proofs follow the 
development from the beginnings of the movement on to its emergence in 
the Balkans and Europe. A special part focuses on Bosnia from the 
Ottoman period up to the 20th century. It consists of a summary survey of 
the authors and various groups during that period. I have also tried to 



214 

present Melamet from the viewpoint of the others. The object has been to 
follow the connecting thought regarding the evolution of Melami sufism, 
geographically as well as historically. 

Chapter four deals with the biography of Hajrullah within a Melami 
context. In the biography proper I have tried to focus on Melami sufism 
and Melami details, visible and less visible, matters I considered being of 
importance and which I have used later on in the thesis. Part of the 
biographical material consists of Hajrullah’s library, the contents of 
which indicate several fields of interest a highly educated theologian 
might have, especially if he is a Melami. The biography of Hajrullah I 
also consider being a part of contemporary Melami Sufism in Bosnia and 
Hajrullah himself as a Melami founder. 

The following two chapters deal with texts about Melamet, Risalei-
salihijja, Evrad and Hajullah’s letters. The Risala I have placed in a wider 
sufi context in which I have attempted to analyse it in relation to certain 
other texts dealing with “the Sufi Way”. Evrad and the letters, of which a 
selection have been translated, complete the picture of Melamet presented 
in the Risala. 

Chapter seven deals with living representatives of Melamet, in 
which I have brought my Melamet history further by means of those 
Melamet adherents I have managed to trace and interview. Chapter eight 
is an attempt to analyze sources and material in relation to the questions 
posed. The focus is on what the sources proper reveal, not to find a single 
truth. In the last chapter I have tried to round off my presentation with 
certain comments and conclusions. 

The Melami journey ends back in Sweden. Globalization, increased 
mobility and migration caused by various upheavals has resulted in the 
presence of Melamet and its adherents in Sweden. Sulejman Bugari’s 
visit to Sweden has had a wider impact than only on Melamet, but is also 
an example of how Melamet has moved towards the West. Its presence in 
Sweden, however, did not start with the Balkan wars, but with the 
migration of workers from the former Yugoslavia, and continued with 
travels to Turkey and the Balkan countries, and remains as a part of the 
general religious picture in Sweden. In course of later years I have 
received much information concerning certain other Melamis from 
Kosovo, Bosnia and Macedonia resident in Sweden, as well as about 
persons who have cousins and acquaintances among the Melami. 



215 

Melamet, on the other hand is not an entirely alien phenomenon 
here. People have long “sought truth” abroad, not least among the adepts 
and literature of the great master Ibn Arabi. Melamet in Bosnia has been 
strongly connected with Melamet in Kosovo, but not only because of 
Hajrullahs initiation in Đakovica. Fejzullah had good contacts with 
several in Kosovo and Turkey, and Sulejman Bugari also comes from 
Orahovac in Kosovo, where my Melami shaykh Sulejman Kollari lived 
and was active. But Melamet is no exceptional phenomenon among sufi 
groups in those countries. Kaderi members have also initiationative 
relations through Kosovo shaykhs, and only the Naqshbandiya sufis in 
Bosnia had no stronger relations with the sufis in Kosovo. There are 
several reasons for this: the order did not have very many adherents in 
Kosovo and those in Bosnia had established a strong and closed family 
structure, which to a certain extent led to that the shaykh titles and 
leading positions in tekija in Bosnia have often been exclusively kept in 
the Hadžimejlić and Sikirić families. 

I have been able to draw the following conclusions regarding 
Melami Sufism in contemporary Bosnia: 

Melami Sufism, as well as other sufi groups, follows the evolution 
of society and shared the same fate during those years when sufism (but 
Islam as well) was prohibited, or had lost adherents. On both the 
individual and the organizational level Melami sufism could do what 
other sufis in Bosnia did. The “advantage” Melamis had was that they did 
not need the formal organisation in tekija as the other sufi groups, which 
in their case facilitated activities and rendered state control, when 
attempted, more difficult. Factors in the modern history with all political 
changes, the establishing of states, war and migration, affected Melami 
adherents as well. 

The greatest difference between the Melami and other sufi groups in 
Bosnia is in the ritual sphere, where the Melami show no interest in, or 
need of external forms when it comes to premises, apparel, common 
prayer or zikr. State prohibitions against tekija sufism in Bosnia couldn’t 
affect the Melami, as they had no formal meeting-places. The Melami 
tekija might be a house, a square, a yard or a field. The common activity 
was most often mehabbet, conversation and song, while zikr was given a 
wider purport, from the heart of the individual to the entire universe. 
Thus the Melami in Bosnia possessed a greater adaptability to various 
conditions and could easier become integrated in different societies. 



216 

In comparison with other orders in Bosnia Melami Sufism emerged 
rather as a more individualized order, in which a member did not 
constantly have to attend common meetings or sufi gatherings. Most 
meetings took place, and still do, between the salik and the muršid, or in 
small groups called conversation, muhabbet, and are often compared to 
zikr practice, or something even better than zikr. Thus Melamet is better 
adapted to societies where official religion is controlled by the state 
authorities and where the faithful cannot practice the common ritualistic 
gatherings in a free and regular manner. 

Melamis profess sunni islam and are orthodox muslims. Melamis in 
Bosnia are law-abiding both regarding society and the official Islamic 
establishment. Melami Sufism of the 9th century and the Bayrami period 
is less well-known. What is occasionally attributed to Melamis with 
regards to orthodox or official Islam, and persecution of famous Melami-
oriented sufis under the Ottomans, has various motives and is 
consequently very little known to us. Although individual Melamis 
opposed orthodoxy, the case of the latest Melamis (melami-nuri) are 
different. As is the case of other sufi groups, the present trend is a 
movement towards Islamic orthodoxy, where Melamis (and others) strive 
to become part of the Islamic establishment and a legitimate group in 
society. 

Hajrullah’s biography offers a Bosnian Melami history during more 
than half a century, i.e. the period when he lived and was active in 
Bosnia, until he died in 1965. His religious personality embraced several 
roles, which he practiced rather well and conscientiously. I can say that 
his Melami personality was somewhat underestimated, but I am also 
aware of all changes and circumstances, affecting him both as a person 
and everything around him as well, and at the same time on the whole 
determined his activity and freedom. Hence the history of Melamet in 
Bosnia during his lifetime was determined by both his personality and the 
social and political events, migration, matters pertaining to power, inter-
ethnic and inter-religious relations, economy and communications. 

According to my understanding and examination Melamet is a sufi 
way of an elitist character in relation to God, not humanity. Melamet is 
both demanding and inviting. The way described to me by my sources is 
demanding, as the person must show himself prepared to struggle and at 
the same time be sincere towards himself. Abstaining from displaying 
yourself, from external attributes and formal titles, does not promise a 



217 

person a better position on the religious market in Bosnia. It is rather 
difficult for Melami master, if he be called so, to compete with other 
masters, who often and willingly appear among people, displaying special 
apparel, headdress, titles and posts, both in public and in his own tekija 
and premises. What then remains is only to use the means and places at 
his disposition: his home, public premises of different kinds, squares with 
crowds, but also ones workplace where one can practice constant 
remembrance, zikr-daim, abiding in God’s presence all the time. 

All kinds of Sufism are permitted for a Melami. There are no 
limitations as to what should be read, or not read. Melami shaykhs study 
both Ibn Arabi and Rumi and teach in accordance with their books. Even 
if they are not Melmis, many of the local poets, shaykhs and sufis are 
interpreted as if they were. This goes for both Bosnia and Turkey today. 
Bugari interprets and makes use of sufi literature with the same aim. The 
question of the difference between Melamet and other sufi groups is a 
rather difficult one. Melamet is rather a kind of superstructural sufism, or 
a deepening of the sufi way. 

The spiritual life is hidden. That it was almost impossible to speak 
of spiritual development and experiences was demonstrated both in the 
written material and in course of the interviews. On the other hand 
though, the same sources, enriched by various stories and dream visions, 
also have their place on the religious map and are presented as both true 
and convincing. The pleasant dreams also have their place on the 
religious map, as they, according to tradition, may be interpreted as a 
small part of the prophetic life. In a wider context dreams also have great 
importance, as they are told by other members, family members and 
women, i.e. not only Melamis. But in course of an interpretive process 
the dreams are given interpretations. 

Re-vitalizing and the application of modern methods and facilities 
are used. The activities of Sulejman Bugaris constitute the rebirth of 
Melamet in Bosnia. His manner of working, the new and better 
prerequisites and circumstances have made it easier for him to move 
around and travel, conditions that Hajrullah did not enjoy in his times. 
Again we see how social factors influence and form religious matters in 
our time. But I would also like to point out that Sulejman Bugari is a 
relatively young imam, whose time perhaps may come. For me his 
Melamet is an unfinished book that must be completed. It will be most 



218 

interesting to follow his activities and development during the years to 
come. 



219 

Referenser 

Tryckt material 
Abdurahmanović, Ahmed. 1966. ”Merhum Hajrudin ef.  Abdurahmanović, muderis iz 

Čelića”, i Glasnik Vrhovnog islamskog starješinstva vol. 11-12:607, Sarajevo. 

Algar, Hamid. 1971. ”Some Notes on the Naqshbandi Tariqat in Bosnia”, in Die Welt 
des Islams Vol. 13, issue ¾:168. Brill Academic Publishers, Leiden. 

-. 1991. ”Malâmatiyya. In Iran and Eastern lands”, in The Encyclopaedia of Islam, vol. 6. 
Leiden: Brill. 

-. 1999. ”From Kashghar to Eyüp: The Lineages and Legacy of Sheikh Abdullah Nidâî”, 
in Özdalga, Elisabeth (ed.). Naqshbandis in Western and Central Asia. Istanbul: 
Swedish Research Institute in Istanbul. 

Andersson, Lars. M. och Ulf Zander (red.). 1997. In med historien! Fem historiker om 
korta och långa perspektiv i samtidshistorien. Lund: Historiska media. 

Arabi, Muhammed Nur (red. M. Fazlı Güvenç). 1982. Varidat şerhi. Istanbul: Bayrak. 

-. 1983. Seyyid Muhammed Nurul Arabinin risaleleri (red. M. Fazil Güvenç). Istanbul. 

- . Utan utgivningsår. Misri Niyazi Divanı ve şerhi (red. Hasan Özlem). 

-. 1985. Risalei-salihijje, i Gaši, Ašk. 1985. ”’Risalei-salihijja’ Muhammed Nuri Areb”, i 
Islamska misao nr. 80:17, Sarajevo. 

Arı, Abdüsselam. 1991. ”Melâmiyye” i Ağırakça, Ahmet (red.) 1991. Şamil Islam 
Ansiklopedisi. Istanbul: Şamil Yayınevı. 

Attar, Feriduddin Muhammed. 2004. Spomenica dobrih (Tadhkirat al-Awliya). Sarajevo: 
Kulturni centar I. R. Iran. 

Basri, Hasan. 1989. Čujem šum, prijatelja ne vidim. Zagreb: Islamska zajednica Zagreb. 

Beglerović, Samir. 2004. ”Crtice iz života hadži šejha Fejzulah ef. Hadžibajrića”, i 
Znakovi vremena vol. 7. Sarajevo: Naučnoistraživački institut ”Ibn Sina”. 

Beglerović, Samir. 2004. Derviški red Melmâmija(I dio): Uvod. 
http://www.znaci.com/osnovi_vjerovanja/tesavvuf/art391_0.html. 

Berger, Peter. 2001. Invitation till sociologi. Ett humanistiskt perspektiv.Stockholm: 
Prisma. 

Berger, Peter and Thomas Luckmann. 1984 (1966).  The social construction of reality. 
London: Penguin Books. 

Bilginler, M. Sadettin. 1969 (reprint). Allah ve insan. Istanbul: Baha matbaasi. 

Bolat, Ali. 2003. Melametîlik. Bir tasavvuf okulu olarak. Istanbul: Insan yayınları. 

Bošnjak, Abdulah-efendija. 2008. Tumačenje dragulja poslaničke mudrosti I.Sarajevo:   
Naučnoistraživački institut Ibn Sina. 

-. 2009. Tumačenje dragulja poslaničke mudrosti II. Sarajevo: Naučnoistraživački 
institut Ibn Sina. 



220 

Bowker, John (ed.). 2000. Concise Dictionary of World Religions. Oxford: Oxford 
University Press. 

Bringa, Tone. 1995. Being Muslim The Bosnian Way. Identity and Community in a 
Central Bosnian Village. New Jersey: Princenton University Press. 

-. 2002. ”Islam and the Quest for Identity in Post-Communist Bosnia-Herzegovina”, in 
Shatzmiller, Maya (ed.). 2002. Islam and Bosnia. Conflict Resolution and Foreign 
Policy in Multi-Ethnic States. Montreal: McGill-Queen`s University Press. 

Chittick, William. 1983. The Sufi Path of Love. The Spiritual Teachings of Rumi.Albany: 
State University of New York Press. 

-. 1989. The Sufi path of knowledge. Ibn al-´Arabi's Metaphysics of Imagination. Albany: 
State University of New York Press. 

Clayer, Nathalie. 1998. ”L’ceil d’un savant de Belgrade sur les Melâmis-Bayrâmis à la 
fin du XVIe-début du XVIIe siècle”, i Clayer, Nathalie, Alexandre Popovic och 
Thierry Zarcone. Melâmis-bayrâmis: Études sur trois mouvements mystiques 
musulmans. Istanbul: ISIS. 

Clayer, Nathalie, Alexandre Popovic och Thierry Zarcone. 1998. Melâmis-bayrâmis: 
Études sur trois mouvements mystiques musulmans. Istanbul: ISIS. 

Čemo, Kenan. 2006. ”Tesavvufski rječnik” i Šebi Arus vol. 27:200, Sarajevo. 

Čokić, Abdurahman Adil. 1936 (reprint). Šejhul-ekber Muhjuddin Arebi. Sarajevo: 
Islamska dionička štamparija. 

Ćehajić, Džemal. 1982. ”Šejh Abdulah Bošnjak 'Abdi' bin Muhamed al-Bosnevi (um. 
1054/1644)”, i Zbornik radova Islamskog teološkog fakulteta u Sarajevu vol.1:75, 
Sarajevo. 

-. 1986. Derviški redovi u jugoslovenskim zemljama. Sarajevo: Orijentalni institut. 

-. 2002. ”Social, political, religious, literary and other aspects of the dervish orders in 
Yugoslav lands”, i Contributions to oriental philology (Prilozi za orijentalnu 
filologiju) vol. 50. Sarajevo: Orijentalni institut. 

Ćurić, Hajrudin. 1983. Muslimansko školstvo u Bosni i Hercegovini do 1918. Sarajevo: 
Veselin Masleša. 

Dahlén, Ashk. 2006. ”Fakh al-din Araqis liv och verk” s. 15-20, i Araqi, Fakh al-din. 
2006. Gnistornas bok. Umeå: Rosengårdens förlag & studio AB. 

De Jong F. 1991. ”Malâmatiyya. In the central islamic lands”, in The Encyclopaedia of 
Islam, vol. 6. Leiden: Brill. 

Deladrière, Roger. 1998. ”Les premiers malâmatiyya: ’Les gardiens du secret’ (al-
umanâ´)”, i Clayer, Nathalie, Alexandre Popovic och Thierry Zarcone. Melâmis-
bayrâmis: Études sur trois mouvements mystiques musulmans. Istanbul: ISIS. 

Donia, Robert and John Fine. 1994. Bosnia and Hercegovina – A tradition betrayed. 
New York: Columbia University Press. 

E. F. 1986. ”Domaći pisci tesavvufskih radova” i Šebi Arus 1986:33. Tarikatski centar, 
Sarajevo. 

Ek, Ignatius. 1999. Ortodox kristen tro i Sverige. Uppsala: Bokförlaget Veritate Uppsala. 

 



221 

Eriksson, Gunnar. 1997. ”Att inte skilja på sak och person” i Åkerman, Sune, Ronny 
Ambjörnsson och Pär Ringby. Att skriva människan. Essäer om biografin som 
livshistoria och vetenskaplig genre. Stockholm: Carlsson Bokförlag. 

Fine, John. 2007. The Bosnian Church. Its Place in State and Society from the Thirteenth 
to the Fifteenth Century. London: Saqi in association with The Bosnian Institute. 

Florén, Anders och Henrik Ågren. 1998. Historiska undersökninga. Grunder i historisk 
teori, metod och framställningssätt. Lund: Studentlitteratur. 

Friedman, Francine. 1996. The Bosnian Muslims. Denial Of A Nation. Colorado: 
Westview Press. 

Gaši, Ašk. 1983. ”Nešto o melamijama kod nas”, i Glasnik Vrhovnog islamskog 
starješinstva vol. 5:661, Sarajevo. 

-. 1985. ”’Risalei-salihijja’ Muhammed Nuri Areb”, i Islamska misao nr. 80:17-21, 
Sarajevo. 

-. 1985. ”Tekije i tarikat u ’Putopisu’ Evlije Čelebije”, i Islamska misao nr. 81:20-26, 
Sarajevo. 

-. 1989. ”Melamijski tarikat i neki njegovi predstavnici u jugoslovenskim zemljama”, i 
Islamska misao nr. 128, Sarajevo. 

-. 1990. ”Fejzullah Hadžibajrić”, i Šebi Arus vol. 12:39. Tarikatski centar (Katedra za 
Mesneviju), Sarajevo. 

-. 2001. ”Sufismen i Bosnien under 1900-talet: Porträtt av en sufischejk” i Svensk 
religionshistorisk årsskrift, vol. 10, Lund. 

Gavran, Ignacije. 1990. Suputnici bosanske povijesti. Sarajevo: Svjetlo riječi. 

Geels, Antoon & Owe Wikström. 1996. Den religiösa människan. Psykologiska 
perspektiv. En introduktion till religionspsykologin. Stockholm: Plus Ultra. 

al- Ghazálí. 2000. The faith and practice of al-Ghazálí (translated by W. M. Watt). 
Oxford: Oneworld Publications. 

Gidden, Anthony. 2002. Modernitetet och självidentitetet. Självet och samhället i den 
senmoderna epoken (övers. Sten Andersson). Göteborg: Daidalos. 

Glasnik Vrhovnog islamskog starješinstva. 1979.  vol. 3:215. 

Goldziher I. and J. Schacht. 1965. ”Fikh”,  in The Encyclopaedia of Islam, vol. 2. 
Leiden: Brill. 

Goldziher, Ignaz. 1981. Introduction to Islamic Theology and Law (translated by Andras 
and Ruth Hamori). New Jersey: Princenton University Press.  

Gölpınarlı, Abdulbaki. 1992 (1931). Melâmîlik ve melâmîler. Istanbul: Gri Yayın. 

Hadžibajrić, Fejzulah. 1972. ”Uvodne tesavvufske interpretacije Abdulaha Bošnjaka”, i 
Anali Gazi Husrevbegove biblioteke vol 1:35, Sarajevo. 

-. 1974. ”Tesavvufsko-tarikatska poema Abdullaha Bošnjaka”, i Anali Gazi 
Husrevbegove biblioteke vol. 2-3:21, Sarajevo. 

-. 1978. ”Omer Lutfijin Tahmis na Bošnjakovu kasidu o Fususul-hikemu”, i Anali Gazi 
Husrevbegove biblioteke vol. 5-6:187, Sarajevo. 

 



222 

-. 1979. ”Tesavvuf, tarikat i tekije na području Starješinstva Islamske zajednice Bosne i 
Hercegovine danas”, i Glasnik Vrhovnog islamskog starješinstva vol. 3:271, 
Sarajevo. 

-. 1981. ”Naših četrdeset medžlisi-zikira danas na početku XV stoljeća po Hidžri”, i 
Takvim s. 145, Sarajevo. 

-. 1988. ”Mali tesavvufsko tarikatski rječnik”, i Šebi Arus s. 65-114. Tarikatski centar, 
Sarajevo. (Även: Hadžibajrić, Fejzulah. 1989. ”Mali rječnik sufijsko-tarikatskih 
izraza” i Tesavvuf – islamska mistika. Zbornik radova Prvog simpozija. 
Zagrebačka džamija, Zagreb.) 

-. 1990. ”Djelatnost Tarikatskog centra u Sarajevu”, i Šebi Arus s. 17. Tarikatski centar, 
Sarajevo. 

-. 2000. Ilmihal - praktisk islam (övers. Ask Gasi). Malmö: Bosnien-Hercegovinas 
Islamiska Riksförbund i Sverige. 

-. 2002. Putopisi i nekrolozi. Stockholm: Bosnien-Hercegovinas Muslimska 
Ungdomsförbund (BeMUF). 

-. 2004.”Uvod u tesavufske interpretacije Abdulaha Bošnjaka”, i Znakovi vremena vol. 7. 
Naučnoistraživački institut Ibn Sina, Sarajevo.  

Hadžihajić, Muhamed. 1953. ”Hamzevije u svijetlu poslanice užičkog šejha”, i Prilozi za 
orijentalnu filologiju vol. 3-4/1952-53:215, Sarajevo. 

-. 1961. ”Tekija kraj Zvornika – postojbina bosanskih hamzevija?”, i Prilozi za 
orijentalnu filologiju vol. 10-11/1960-61:193, Sarajevo. 

-. 2004. Povijest Bosne u IX i X stoljeću. Sarajevo: Preporod. 

Hadžijahić Muhamed, Nijaz Šukrić, Mahmud Traljić. 1977. Islam i muslimani u Bosni i 
Hercegovini. Sarajevo: Starješinstvo Islamske zajednice u Socijalističkoj republici 
Bosni i Hercegovini. 

Hafiz, Nimetullah. 1971. ”Prizrenli şeyh haci Ömer Lütfü ve onun edebı yapıtları”, i 
Sesler yıl VI sayı 60, Prizren. 

-. 1974. ”Hacı Ömer Lütfünün çocuk şiirler”, i Sesler yıl IX sayı 88, Prizren. 

Handžić, Adem & Muhamed Hadžijahić. 1974. ”O progonu hamzevija u Bosni 1573. 
godine”, i Prilozi za orijentalnu filologiju vol. 20-21/1970-71:51, Sarajevo. 

Handžić, Mehmed. 1999. ”Rad bosanskohercegovačkih Muslimana na književnom polju, 
f. Tesavvuf – mistika”, i Handžić Mehmed. Izabrana djela vol. 1:336. Sarajevo: 
Ogledalo. 

-. 1999. ”Miradžijja Sabita Užičanina”, i Handžić Mehmed. Izabrana djela, vol. 1:650. 
Sarajevo: Ogledalo. 

Halilagić, Sead. 1990. ”Istine o tarikatu kod nas”, i Islamska misao nr. 144:73, Sarajevo. 

Hinnells, John R. (ed.). 1996. Who`s Who of Religions. London: Penguin Books. 

Hjärpe, Jan. 2002. Islam och traditionen: religion i förändring. Nävekvarn: ABFs 
internationella verksamhet, Förlaget Trädet. 

-. 2004. ”Religionshistorikern och kriget” i Österberg, Eva och Marie Lindstedt 
Cronberg (red.) 2004. Våldets mening. Makt, minne, myt. Lund: Nordic Academic 
Press. 



223 

Holbrook, Victoria. 1991. ”Ibn ´Arabi and Ottoman Dervish Traditions: The Melâmî 
Supra-Order. Part One”, in Journal of the Muhyiddin ibn ´Arabi society vol. 9, 
Oxford. 

-. 1992. ”Ibn ´Arabi and Ottoman Dervish Traditions: The Melâmî Supra-Order. Part 
Two”, in Journal of the Muhyiddin ibn ´Arabi society vol. 12, Oxford. 

Huković, Muhamed. 1986. Alhamijado književnost i njeni stvaraoci. Sarajevo: Svjetlost. 

Ibn al ´Arabi. 2005 (ed. Michel Chodkiewicz). The Meccan Revalations vol. I. New 
York: Pir Press. 

Ibn Khaldun. 1989. Prolegomena: Introduktion till världshistorien (övers. Ingvar 
Rydberg). Lund: Alhambra. 

İhsanoğlu, Ekmeleddin. 2004. Historija Osmanske države i civilizacije. Sarajevo: 
IRCICA Istanbul, Orijentalni institut Sarajevo. 

Imamović, Mustafa. 2004.”Pogovor djelu historijske erudicije Muhameda Hadžijahića”, 
i Hadžijahić, Muhamed. Povijest Bosne u IX i X stoljeću s. 315. Sarajevo: 
Preporod. 

Imber C.H. 1991. ”Malâmatiyya. In Ottoman Turkey”, in The Encyclopaedia of Islam, 
vol. 6. Leiden: Brill. 

İnan, Yusuf Ziya. 2000. Melâmet ve tarîkatlar I. 20. asırda bir vahdet-i vücûd öğretisi. 
Melâmet I. Istanbul: Sinan Yayınevi.  

Isa-begova zavija, sadašnji i budući poslovi rekonstrukcije, mart 2000. Dokument broj 1. 
Sarajevo: Udruženje Obnova Isa-begove tekije. 

Jalimam, Salih. 1999. Historija Bosanskih bogomila. Tuzla: Hamidović. 

Jašar, Selim Sami. 1996. Tuhfa (Dar). Malmö: Vatan (Även 1984. Sarajevo: Tekijski 
odbor Hadži Sinanove tekije). 

Johansson, Rune. 1997. ”Ständig förändring eller orörlig historia?” i Andersson, Lars. M. 
och Ulf Zander (red.) 1997. In med historien! Fem historiker om korta och långa 
perspektiv i samtidshistorien. Lund: Historiska media. 

Jonsson, Kjell. 1997.”Frihet eller determinism: pricipiella problem i den idéhistoriska 
biografins genre” i Åkerman, Sune, Ronny Ambjörnsson och Pär Ringby. Att 
skriva människan. Essäer om biografin som livshistoria och vetenskaplig genre. 
Stockholm: Carlsson Bokförlag. 

Karam, Azza. 1998. Women, Islamisms and the State: Contemporary Feminisms in 
Egypt. London: Palgrave Macmillan. 

Karić, Amir. 2006. Panislamizam u Bosni. Sarajevo: Connectum. 

Kasumović, Ismet. 1981. ”Traktat o ´Transcendentnom ljudstvu´ Ali-Dede Bošnjaka” i 
Prilozi za orijentalnu filologiju vol. 31/1982:99, Sarajevo. 

-. 1994. Ali-Dede Bošnjak i njegova filozofsko-sufijska misao. Sarajevo: El-Kalem. 

Khayyam, Omar. 2001. Rubaiyat. Rochester: Grange Books. 

Kico, Ahmed. 1998. Učenje i djelo Ahmeda Bureka. Travnik: ŠIP DD ”Borac”. 

Kolarić, Juraj. 1985. Pravoslavni. Zagreb: Veritas. 

Koranen. 2003. Övers. K. V. Zetterstéen. Stockholm: Wahlström & Widstrand. 



224 

Koranens budskap. 2002. Övers. M. K. Bernström. Stockholm: Proprius förlag. 

Kumanlıoğlu, Hasan Fehmi. 2001. Hz. Pîr Seyyid Muhammed Nûr. el-Melâmi el-Arebî. 
Hayati. Izmir: Tibyan Yayıncılık. 

-. 2001. Hasan Fehmi divanı. Izmir: Tibyan Yayıncılık. 

Lagerkrantz, Olof. 1997. ”Något om att skriva biografi”, i Åkerman, Sune, Ronny 
Ambjörnsson och Pär Ringby.  Att skriva människan. Essäer om biografin som 
livshistoria och vetenskaplig genre. Stockholm: Carlsson Bokförlag. 

Laoust, Henri. 1989. Raskoli u islamu. Uvod u proučavanje islamske religije. Zagreb: 
Naprijed. 

Larsson, Göran. 2002. Virtuell religion: Globalisering och Internet. Lund: 
Studentlitteratur. 

Larsson, Inger. 2003. Text och tolkning i svenska författarbiografier. Lund: Gidlunds 
Förlag.  

Larsson, Lisbeth. 2001. Sanning och konsekvens. Marika Stiernstedt, Ludvig Nordström 
och de biografiska berättelserna. Stockholm: Norstedts. 

Lockwood, William G. 1984.”Bosnians”, in Weeks, Richard V. Muslim Peoples. A 
World Ethnographic Survey. London: Alwych Press. 

Lovrenović, Ivan and Mustafa Imamović. 1992. Bosnia and its people. Sarajevo: 
Oslobođenje. 

Magnusson, Kjell. 1994. ”Muslimsk identitet och kulturellt folkmord i Bosnien”, i 
Svanberg & Westerlund 1994. Majoritetens islam. Om muslimer utanför 
arabvärlden. Stockholm: Arena. 

-. 1996. ”Islamism på europeisk mark? Religion och politik i Bosnien-Hercegovina”, i 
Svensk religionshistorisk årsskrift, vol. 5:275, Uppsala. 

Malcom, Noel. 1994. Bosnia - a short history. London: Macmillan. 

Mandaville, Peter. 2007. Global Political Islam. London: Routledge. 

Mašulović-Marsol, Liliana. 1998. ”Notes sur les Melamis de Pagaruša”, i Clayer, 
Nathalie, Alexandre Popovic och Thierry Zarcone. Melâmis-bayrâmis: Études sur 
trois mouvements mystiques musulmans. Istanbul: ISIS. 

Meyerovitch, Eva de Vitray. 1988. Antologija sufijskih tekstova (översättning från 
franska originalet Anthologie du Soufisme). Zagreb: Naprijed. 

Mušić, Omer. 1952. ”Poslanica šejha Muhameda Užičanina beogradskom valiji 
Muhamed-paši” i Prilozi za orijentalnu filologiju vol. 2/1951:185-194, Sarajevo. 

-. 1960. ”Treća poslanica šejha Muhameda iz Užica” i Prilozi za orijentalnu filologiju 8-
9/1958-9:193-202, Sarajevo. 

-. 1965. ”Još dva pisma iz korespondecije užičkog šejha Muhameda” i Prilozi za 
orijentalnu filologiju 12-13/1962-3:249-254, Sarajevo. 

Nametak, Abdurahman. 1981. Hrestomatija bosanske alhamijado knjižnosti. Sarajevo: 
Svjetlost. 

Nordberg, Michael. 1993. Profetens folk. Stat, samhälle och kultur i islam under tusen 
år. Stockholm: Tidens förlag. 



225 

Ocak, Ahmet Yaşar. 2004. ”Religija” i İhsanoğlu, Ekmeleddin. Historija Osmanske 
države i civilizacije. Sarajevo: IRCICA Istanbul, Orijentalni institut Sarajevo. 

Olsson, Samuel. 1994. Bosnien-Hercegovina: Den nationella frågan i ett historiskt 
perspektiv. Uppsala: Uppsala Universitet, Slaviska institutionen. 

Olsson, Tord. 2001. ”Dervischerna i Karagümrük”, i Westerlund, David (red.). 2001. 
Levande Sufism.Nora: Nya Doxa. 

-. 2001. ”Melamimästarens anvisning i konsten att bränna en mantel”, i Westerlund, 
David (red.). 2001. Levande Sufism.Nora: Nya Doxa. 

Perica, Vjekoslav. 2002. Balkan Idols: Religion and Nationalism in Yugoslav States. 
New York: Oxford University Press. 

Poonawala I. 2002.”al-Zâhir wa ‘l-Bâtin”, in The Encyclopaedia of Islam, vol. 11. 
Leiden: Brill. 

Popovic, Alexandre. 1997. ”Sarajevo”, in The Encyclopaedia of Islam vol. 9:28. Leiden: 
Brill. 

-. 1998. ”La troisième phase des Melamis dans les Balkans”, i Clayer, Nathalie, 
Alexandre Popovic och Thierry Zarcone. Melâmis-bayrâmis: Études sur trois 
mouvements mystiques musulmans. Istanbul: ISIS. 

Popović, Radomir. 1997. Srpska crkva u istoriji. Beograd: Hrišćanska misao.  

Raudvere, Catharina. 2001. ”Kvinnors zikir-ritualer i Istanbul – tradition som möjlighet 
och begränsning”, i Westerlund, David (red.). Levande Sufism. Nora: Nya Doxa 

-. 2009.”Between Home and Home. Sufi Heritage in Bosniak Diaspora”, in Raudvere, 
Catharina and Leif Stenberg (eds) Sufism Today. Heritage and Tradition in the 
Global Community. London: I.B. Tauris. 

Raudvere, Catharina and Ask Gasi. 2009.”Home, nation and global Islam. Sufi oriented 
activities and community building among Bosnian Muslims in Southern Sweden”, 
in Geaves, Ron, Markus Dressler and Gritt Klinkhammer (eds). Sufis in Western 
Society. Global networking and locality. London: Routledge. 

Raudvere, Catharina and Leif Stenberg. 2009. ”Translocal mobility and traditional 
authority. Sufi practices and discourses as facets of everyday Muslim life”, in 
Raudvere, Catharina and Leif Stenberg (eds). Sufism Today. Heritage and 
Tradition in the Global Community. London: I.B. Tauris. 

Resic, Sanimir. 2006. En historia om Balkan: Jugoslaviens uppgång och fall. Lund: 
Historiska media. 

Rumi, Mevlana Dželaluddin. 2000. Mesnevija I (övers. Fejzulah Hadžibajrić). Sarajevo: 
Ljiljan. 

-. 2002. Mesnevija II (övers. Fejzulah Hadžibajrić). Sarajevo: Ljiljan. 

Sallnäs, Eva-Lotta. 2007. Beteendevetenskaplig metod. Intervjuteknik och analys av 
intervjudata. Stockholm: CSC, Kungliga Tekniska Högskolan. 
(http://www.nada.kth.se/kurser/kth/2D1630/Intervjuteknik07.pdf). 

Serin, Rahmi. 1984. Halvetilik ve halvetiler. Istanbul: Petek yayınları. 

Shakely, Ferhad. 1999. ”The Naqshbandi Sheikhs of Hawrâmân and the Heritage of 
Khâlidiyya-Mujaddidiyya in Kurdistan”, in Özdalga, Elisabeth (ed.). Naqshbandis 



226 

in Western and Central Asia. Istanbul: Swedish Research Institute in Istanbul. 

Schimmel, Annemarie. 2000 (1975). Mystical dimension of Islam. Chapel Hill: The 
University of North Carolina Press. 

Stenberg, Leif. 1996. The Islamization of Science. Four Muslim Positions Developing 
and Islamic Modernity. Stockholm: Almqvist & Wiksell International. 

-. 2001. ”Politisk sufism i Damaskus – en fredag vid schejkens fötter”, i Westerlund, 
David (red.). Levande Sufism.Nora: Nya Doxa. 

al-Sulami, Abd al-Rahman. 2003. ”Stations of the righteous”, i Three Early Sufi Texts. 
Louisville: Fons Vitae. 

Sviri, Sara. 1993. ”Hakîm Tirmidhi and the Malâmatî Movement in Early Sufîsm”, in 
Lewisohn, Leonard (ed.) Classical Persian Sufism from Its Origins to Rumi. 
London: Khaniqahi-Nimatullahi Publications. 

eš-Ša`rani, Abdulvehhab. 2003. Načela tesavvufa, sveta svjetla o spoznaji (Rječnik). 
Sarajevo: El-Kalem. 

Šabanović, Hazim. 1973. Književnost Muslimana BiH na orijentalnim jezicima. 
Sarajevo: Svjetlost. 

Šamić, Jasna. 1998. ”Sur les traces des Melamis de Bosnie”, i Clayer, Nathalie, 
Alexandre Popovic och Thierry Zarcone. Melâmis-bayrâmis: Études sur trois 
mouvements mystiques musulmans. Istanbul: ISIS. 

Šukrić, Nijaz. 1977. ”Islamska zajednica u Bosni i Hercegovini nakon oslabođenja”, i 
Hadžijahić, Muhamed, Nijaz Šukrić, Mahmud Traljić. Islam i muslimani u Bosni i 
Hercegovini. Sarajevo: Starješinstvo Islamske zajednice u Socijalističkoj republici 
Bosni i Hercegovini. 

Tanasković, Darko. 1998. ”Quelques remarques au sujet de trios manuskrits de 
Muhammad Nûr al-´Arabî se trouvant à la Bibliothèque Universitaire de 
Belgrade“, i Clayer, Nathalie, Alexandre Popovic och Thierry Zarcone. Melâmis-
bayrâmis: Études sur trois mouvements mystiques musulmans. Istanbul: ISIS. 

Traljić, Mahmud. 1977. ”Islamska zajednica u Bosni i Hercegovini do oslobođenja”, i 
Hadžijahić Muhamed, Nijaz Šukrić, Mahmud Traljić. Islam i muslimani u Bosni i 
Hercegovini. Sarajevo: Starješinstvo Islamske zajednice u Socijalističkoj republici 
Bosni i Hercegovini. 

-. 1998. Istaknuti Bošnjaci. Sarajevo: El-Kalem. 

Törnqvist, Ingvar. 1996. Oscar Olsson, folkbildaren. I synnerhet hans tankar om 
universitetens roll i folkbildningsarbetet. Stockholm: Sober. 

Uludağ, Süleyman. 2002. Tasavvuf terimleri sözlüğü. İstanbul: Kabalcı Yayınevi. 

Wehr, Hans. 1980. A Dictionary of Modern Written Arabic. Beirut: Librairie du Liban 
and Macdonald&Evans ltd. 

Westerlund, David (red.). 2001. Levande Sufism.Nora: Nya Doxa. 

Wiktorowicz, Quintan. 2004. ”Islamic Activism an Social Movement Theory. 
Introduction”, in Wiktorowicz Quintan (ed.). 2004. Islamic Activism. A Social 
Movement Theory Aproach. Bloomington: Indiana University Press. 

Wilcox, Lynn. 2006. Sufizam i psihologija. Tuzla: Medžlis Islamske zajednice. 



227 

Yavuz, Hakan. 1999. ”The Matrix of Modern Turkish Islamic Movements. The 
Naqshbandi Sufi Order”, in Özdalga, Elisabeth (ed.). Naqshbandis in Western and 
Central Asia. Istanbul: Swedish Research Institute in Istanbul  

Zarcone, Thierry. 1996. “Muhammad Nûr Al-´Arabî et la confrérie Malâmiyya (XIX-XX 
siècle)” i Popovic, Alexandre och Gilles Veinstein 1996. Les Voies d'Allah - Les 
Ordres Mystiques Dans Le Monde Musulman Des Origines A Aujourd'hui. Paris: 
Fayard. 

Åkerman, Sune, Ronny Ambjörnsson och Pär Ringby. 1997. Att skriva människan. 
Essäer om biografin som livshistoria och vetenskaplig genre. Stockholm: Carlsson 
Bokförlag. 

Özdalga, Elisabeth (ed.). 1999. Naqshbandis in Western and Central Asia. Istanbul: 
Swedish Research Institute in Istanbul. 

Özal, Korkut. 1999. ”Twenty Years with Mehmed Zahid Kotku: A Personal Story”, in 
Özdalga, Elisabeth (ed.). Naqshbandis in Western and Central Asia. Istanbul: 
Swedish Research Institute in Istanbul. 

Öztürk, Yaşar Nuri. 1995. The eye of the heart. An Introduction to Sufism and the 
Tariqats of Anatolia and the Balkans (trans. Richard Blakney). Istanbul: Redhouse 
Press. 

Opublicerat material 

Arkivmaterial och handskrifter 
Areb Muhammed Nur. Risalei-salihijje ve dokuz satur (turkiska, tarikat), zavedeno 25.5.  

Privremeni popis rukopisa knj. I Rp-R (Signatura), 1-1384. r.b. 1303. Sarajevo, 
18. juni 1979.Gazi Husrevbegova biblioteka, Sarajevo. 

Sarajevobreven skrivna till Fejzullah Hadžibajrić på arabiska i form av tunna häften. 
Format: 20x14,3 cm. Båda breven är utan datum. Båda breven är översatta till 
bosniska av Fejzullah Hadžibajrić men är hittills opublicerade. Familjen Gasis 
privatsamling. 

Brev I: 8 sidor, innehållet handlar mest om arvfrågor i Hajrullahs familj. Översättningen 
gjord 24 juli 1977. Familjen Gasis privatsamling. 

Brev II: 11 sidor, innehållet är mycket mer sufisk koncentrerad men nämner två avlidna 
av ulema varav en av dem dog 1959 som kan tidsmässigt placera brevet efter 
dennes död. Översättningen gjord under september – december 1981. Familjen 
Gasis privatsamling. 

Kosovobreven 

Tio blad av breven uppdelade i 26 sidor på osmansk-turkiska skrivna till Ramiz Ymeri 
och andra melamier i Đakovica i Kosovo på pappersblad med olika format. 
Översättning till bosniska gjord av Fejzullah Hadžibajrić under 1979. Breven 
skrivna i skrivmaskin med datum 23 september 1979. Familjen Gasis 
privatsamling. 

 



228 

Tre brev skrivna till samma person på bosniska med hjälp av svärsonen Nijaz och dottern 
Zejneba. Breven är på tre blad och uppdelade i åtta sidor. Det enda brevet med 
datum på är skrivet den 9 juli 1962 av hans svärson Nijaz Gaši. Alla bosniska brev 
har Hajrullahs tillägg på osmansk-turkiska samt hans underskrift på arabiska. 
Familjen Gasis privatsamling. 

Evrad, en bönemanual med andra anvisningar och personliga råd till dotter Zejneba och 
andra. Häftet är på 32 sidor men vissa sidor är utan text. Språket är osmansk 
turkiska och format är 16x9,8 cm. Familjen Gasis privatsamling.  

Silsila – succesionskedja med format på 38x22cm, skriven på osmansk-turkiska på en 
sida av bladet. Familjen Gasis privatsamling. 

Alla handskrifter förutom Risalei-salihijje och silsila är skrivna med blyertspenna. 

Opublicerat Tryck 
Abazibra, Džemal. 1990. Korijeni učenja hadisa kod šejh Abdulmalika Hodže (diplomski 

rad nr. 71). Islamski teološki fakultet, Sarajevo. 

Beganović, Midhat. 2005. Život i djelo Hajrudin ef. Abdurahmanovića (diplomski rad nr. 
165). Faklutet islamskih nauka, Sarajevo. 

Beglerović, Samir. 2004. Fejzulah efendija Hadžibajrić – njegov život i borba za 
povratak tekija u okrilje Islamske zajednice. Magistarski rad. Fakultet islamskih 
nauka u Sarajevu, Sarajevo. 

Gonta, Ewa. 1998. Melamet. En nutidsstudie av tradition och traditionsförmedling hos 
en sufigrupp i Istanbul (licentiatuppsats). Religionshistoriska institutionen vid 
Lunds Universitet, Lund. 

Hilmi A. 1989 (opubl.). Divani i Abdylmalik Hilmis nga Rahoveci, Rahovec (Kosovo). 

Pajević, Izet. 1999. Islamski način života kao faktor psihičke stabilnosti (magistarski 
rad). Tuzla: Medicinski fakultet, Univerzitet u Tuzli. 

Selmani, Fadilj. 2006. Naim Frashëri och Al-amijado litteraturen (text till seminariet i 
religionshistoria från 2 mars 2006). Lund: CTR. 

Material från Internet 
http://www.rijaset.ba (Utskrift 2009-12-09). 

http://en.wikipedia.org/wiki/Sarajevo_Haggadah (Utskrift 2009-12-09). 

http://www.znaci.com/osnovi_vjerovanja/tesavvuf/art391_0.html (Utskrift 2009-10-29). 

http://www.sulejmanbugari.com/ (Utskrift 2009-10-29). 

http://www.melami.com (2008-01-09, senast 2009-10-29) 

http://www.melami.tk/ (Senast 2008-01-09). 

http://en.wikipedia.org/wiki/Malamatiyya (Utskrift 2009-10-29). 

http://www.izmirlihacibaba.com/ (Senast 20009-10-29) 

http://search.eb.com.ludwig.lub.lu.se/websearch?tocId=9443152 (Senast 2009-10-29) 

http://www.state.gov/r/pa/ei/bgn/2868.htm (Utskrift 2009-12-09). 



229 

https://www.cia.gov/library/publications/the-world-factbook/geos/bk.html (Utskrift 
2009-12-09). 

http://www.michaeltotten.com/archives/2008/06/a-dark-corner-o-1.php (Utskrift 2009-
12-09). 

http://bs.wikipedia.org/wiki/Ora%C5%A1je, 

http://bs.wikipedia.org/wiki/Bosanski_%C5%A0amac (Utskrift 2009-12-09). 

http://apps.who.int/medicinedocs/en/d/Js2200e/30.html#Js2200e.30 (Utskrift 2009-12-
09). 

http://science-islam.net/article.php3?id_article=858&lang=en (Utskrift 2009-12-09). 

http://bosnamuslimmedia.com/2008/04/25/cujem-sum-prijatelja-ne-vidim-hasan-basri-
pdf/ (Utskrift 2009-12-09). 

http://www.healthbosnia.com/kongresi/wiamh/Tuzla/en/gasipaje.htm  

(Utskrift 2010-04-05). 

http://www.nada.kth.se/kurser/kth/2D1630/Intervjuteknik07.pdf (Utskrift 2010-01-28). 

http://www.zikr.org (Utskrift 2009-12-09). 

http://www.sulejmanbugari.com (Utskrift 2009-12-09). 

http://www.haggadah.ba (Utskrift 2010-04-06). 

http://www.sdjewishjournal.com/stories/apr06_4.html (Utskrift 2010-04-06). 

 



230 



231 

Appendix 1 

Hajrullah Abdurahmanovićs privatbibliotek 
(boklistan gjord av Ahmed Abdurahmanović, den 6 
šaban 1419) 

Nr.      Författare              Titel                                                          Språk 
1. Ibn Abbas Tenvirul-iktibas min tefsiri Abdullah 

ibn Abbas 
Arabiska 

2. Kadi Bejdavi Envarut-tenzil ve esraru-t-tevil (2 
band)      1285 

Arabiska 

3. Muhammed 
Muhjuddin 

Tefsir Šejh Zade Ali Kadi Bejdavi (3 
band) 

Arabiska 

4. Ismail Hakki Ruhul-bejan (4 sv.) Arabiska 
5. Eš-šejh Sulejman  

el-Džemel 
El-Futuhati-l-ilahijje bi tevdih tefsiri-
l-Dželalejn (4 band) 

Arabiska 

6. Dželaluddin Sujuti Tefsir Bi durril-mensur (6 band) Arabiska 
7.  Ibn el-Arebi Tefsir Arabiska 
8.  Dželaluddin Sujuti Kitabul-itkan fi ulumil-Kur-an Arabiska 
9. Ebu Bekr Sujuti Kitabu tefsiril Kur-an el-azim lil-

imamil-dželalejn 
Arabiska 

10. Ibn el-Akberi  Emlan ma min bihi-r-rahman min 
vudžuhi-l-earâbi vel-kiraât 

Arabiska 

11. Ali ve Sulejman 
efendiler 

Tefsir Zubdetu-l-âsâr Turkiska 

12. Hamza El-Fenari ´Ajnul-e´ajân (Tefsir sure el-Fatiha) Arabiska 
13.  El-Kajsari Mir-âtu-l-hamidin fi kešfi esrari-l-

muhakkikine vel-mudekikin 
(Tefsirul-Fatiha) 

Arabiska 

14.   Rijadul-gufran fi tefsiri Jasini šerif Turkiska 
 
15. 

 
Muharem-ef. 
Bosnevi 

 
Tefsiri sureti Jasini šerif lil-Hamami 
1286 

 
Arabiska 

16.  El-Hami Tefsiri sureti Jasin lil-Hamimi 1270 Arabiska 
17.  Razi Sureti Jasin min tefisril-kebir lil 

Imami Fahruddin er-Razi 
Arabiska 

18. Muhammed Fevzi Kudsil-irfan fi tefsir sure Nedžm Arabiska 
19. Muhammed Fevzi Tefsir sure Mulk1307 Arabiska 



232 

20. Esad-efendi Tefsir sure Mulk Arabiska 
21. Dibagi Hadžer  Tefsir sure Nebe Vesiletus-seade Arabiska 
22. Husni Hilmi Tefsir Amme džuza Arabiska 
23. Osman Nedžati Tefsir Amme džuza Arabiska 
24. Muhammed Fevzi Tefsir sure Inširah (Elem nešrahleke) Arabiska 
25. Muhammed Fevzi Tefsir sure Ihlas Arabiska 
26. Muhammed Fevzi Tefsir sure Felek Arabiska 
27. Muhammed Fevzi El-usulul-ma´nevi  šerhi kudusil-

mesnevi 
Arabiska 

28. El Hilvi Atavi Tefsir sure Vakia Arabiska 
29. H. Salih Nazim Tertibi zibâ Arabiska 
30.  Ebu Džafer 

Muhammed 
Kitabun-nasih vel-mensuh Arabiska 

31. Muhammed 
Rahmi el-Ekini 

Tefdžirut-tesnim fi kalbi selim Arabiska 

32. Muhammed Hajri Medžalisu hajrijje ve mefatihu ilmijje Arabiska 
33. Abdullatif el-

Harputi 
Medžalisul-envarul-ehadijje ve 
medžamiul- esraril-muhammedijje 

Arabiska 

34. Abdul-Kerim eš-
Šinuni 

Menaril-huda fi bejanil-vakfi vel-
ibtida 

Arabiska 

35. Ismail El-
Mutehalis 

Medžalisul-v´azi vet-tezkir Arabiska 

36. Muhammed Emin Medžalisu iršadijje Arabiska 
37. Samma Medžlisus-semanijje el-kebire Arabiska 
38. Osman Hujuvi Durretun-nasihin Arabiska 
39. Dželaluddin Sujuti Mufhatamil-akran fi mehimmatil-

Kur-an  
Arabiska 

40. Ebu Bekr 
Sidžistani 

Nezhetil-felek (Garaibul- 
Kur-an) 

Arabiska 

41. Buhari Sahihul-Buhari (4 band) Arabiska 
42. Kastalani Komentar Sahiha Buharijinog (10 

band) 
Arabiska 

43. Allame el-Ajni  
el-Hanefi 

Komentar Sahiha Buharijinog (11 
band) 

Arabiska 

44. Šejh Azizi Kometar Džamius-sagira (3 band) Arabiska 
45. Ali el-Kari Šerhuš-šifa (2 band) Arabiska 
46. Ibrahim Maliki Futuhatul-vehbijje Komentar 

Četrdeset hadisa 
Arabiska 

47. Husni el-Hamzavi Mešarikul-envar fi fevzi ehlil-itibar Arabiska 
48. Radijuddin es-

safani  
Komentar Mešarikul-envara Arabiska 



233 

49. Ahmed Mekki Kitabul-fetava el-hadisijje Arabiska 
50. Muhammed el-

Džurdani 
Komentar hadisa Misbahuz-zalam Arabiska 

51. Ali Fehmi Džabić 
Mostarli 

El-džuzul-evvel min husnis-sahabeti 
fi šerhi ešaris-sahabeti 1324 

Arabiska 

52. Kadi Ijad Kitabuš-šifa Arabiska 
53. Birgivi ve 

Kermani 
Komentar Četrdeset hadisa  Arabiska 

54. Muhammed Raif Šemail (muhtesar) Arabiska 
55. Ahmed Dijauddin Nedžatul-kebir Turkiska 
56. Ismail Hakki 

Brusevi 
Komentar Četrdeset hadisa Turkiska 

57. Davud Zade el-Hajrat šerhi Delail Turkiska 
58. Ali el-Kari Šerhu Šifa (2 band) Arabiska 
59. Ibn Madže el-

Kaznevi 
Kitabu sinin – Suverul-ikram Arabiska 

60. Muhammed el-
Kari el-Hanefi, Ali 
el-Kari 

Džem´ul-vesail fi šerhi šemail Arabiska 

61. Tirmizi Šemail Arabiska 
62. Šihabuddin el-

Hejtemi 
Kitabus-savaik mufrika Arabiska 

63. Abdulvehhab 
Šarani 

Kitabul-jevakiti vel-dževahir fi bejani 
akaidel-ekabire. 

Arabiska 

64. Ahmed Dijauddin Ramuzul-ehadis Arabiska 
75. Ebu Muhammed 

er-Ramhermezi 
Nuhbetul-fikr Arabiska 

76. Birgivi Usulul-hadis Arabiska 
77. Ebu Bekr el-

Kanavi 
Fethur-rahimur-rahman Arabiska 

78. Jusuf en-Nebehani Iršadul-hajâri Arabiska 
79. Hafiz Kastalani Prijevod Nuhbetul-fikra Arabiska 
80. Mumin Šejh 

Šebelendži 
Nurul-ebsar fi menakibi ali bejtin-
nebijjil-muhtar 

Arabiska 

81. Nevevi Rijadus-salihin Arabiska 
82. Ishak el-Kadi Munebbihat Ibn Hadžer el-Askalani Arabiska 
83. Ibn Ebi Bekr Hadis erbein šerh usfuri Arabiska 
84. Jusuf en-Nebehani Erbein (hadis) Arabiska 
85. Ibn Kemal  Haza risaletul-munire Arabiska 
86. El-Hemedani Sebijjat liš-šejhil-imamil-edžel Arabiska 
87. Ali el-Kari Mevduat Arabiska 



234 

88. El-Jemeni Havasil-Kur-an Arabiska 
89.  Kenzul-irfan (Bin bir hadis) Arabiska 
90. Ibn Ata el-

Iskenderi 
Miftahul-felah ve misbahul-ervah Arabiska 

91. Abdurrahman eš-
Šejbani 

Temizut-tajjib minel-habis Arabiska 

92. Sujuti Ed-durerul-hisan fil-basi ve neimil-
džinan 

Arabiska 

93. Ahmed es-Savi el-
Halveti 

Kitabu Esraru-rabbanijje vel-
fujudatur-rahmanijje ales-salavatid-
dirdanijje 

Arabiska 

94. Kemal b. Šerif Kitabul-musamire Arabiska 
95. En-Ankarevi 

Muhammed Šukri 
Miftahul-buhari Arabiska 

96. Muhammed Atif 
Uskupli 

Geografi Turkiska 

97. Manastirli Ismail 
Hakki  

Mevaizil- fadil šehir Turkiska 

98. Vildani Faik El-kavlu sabit fi kadail-fevait Arabiska 
99.  Medžlisu mearif  (Ilmihal) Turkiska 
100. Rifat Paša Risalei ahlak Turkiska 
101. Muhammed Ebul-

Huda efendi 
Dai-rešad li sebilil-inhad vel-imjad Turkiska 

102. Ali Rida Hulasai akaid Turkiska 
103. Šejh Muhammed 

Hudri ed-Damjati 
Risala fi mebadii tefsir Arabiska 

104. Bahnevi Bejanu bahnevi ala idahati vel-
iršadati nafiati lil-hudžadž 

Arabiska 

105. Sejfullah Proho Ashul-akdijjeti fi lebsi ke nisvetin-
nasranijjeti 

Arabiska 

106.  Teshil Ilmihal Turkiska 
107. Sulejman Sirri Kenzul-akaid Turkiska 
108. Ibn Kemal Paša Risala Bejani evsaf ummul-kitab ve 

levh mahfuz ve levh manevi 
Turkiska 

109.  Ahkamuš-šerijje fi ahvališ-šahsijje 
ala mezhebil-imam Ebu Hanife 

Arabiska 

110. Muhammed Emin Risalei hafzijje-l-avretil-muslimin Turkiska 
111. Sulejman Hakki Ruh kelimetu-tefrid šerh kelimetut-

tevhid 
 
Arabiska 

112. Abdurrahman b. 
Ali 

 
Nazmil-feraid ve džem-il fevaid 

 
Arabiska 



235 

113. Ahmed Rifat Ijhaul-hadž Turkiska 
114. Šejh Murad Risalei menasiki hadž Turkiska 
115.  Menasikul-hadž ala erbeati mezahib Arabiska 
116. Imam Gazali El-džamul-avam an ilmil-kelam Arabiska 
117. Ekmeluddin Šerh Vasijjeta Imami Azama Arabiska 
118. Asim efendi Zubdetul-ilmul-kelam Turkiska 
119. Šemsuddin 

Kahastani 
Šerh Fikha Kidanija Arabiska 

120. Ragib Isfahani Tefsilin-neš-etejni ve tahsilis-
seadetejni 

Arabiska 

121. Alaveli efendi Kurban risalesi Turkiska 
122. Muhammed Emin 

Ali 
Džihetul-vahde Arabiska 

123. Hasan Husni 
Spahić 

Mutehabul-usul intidabil-vusul Arabiska 

124. Šihabuddin el-
Hejtemi 

Hajratul-hisan fi menakibil-Imam el-
Azam Ebu Hanife en-Numan 

Arabiska 

125.  Munjetul-musalla ve gunjetul-
mubteda 

 
Arabiska 

126. Ibrahim Hilmi Sivadil-ahkem ala sivadil-azam Arabiska 
127. Muhammed Zihni Nimetul-Islam Turkiska 
128. Hasan Husni Hulasei medenijje islamijje Turkiska 
129. Baba Kalali Risaletu dairetul-muminin fin-nikahi 

vet-talak 
Turkiska 

130. Ismail es-Sivasi Risale (5) El-ilmul-fikhijje Ibn 
Nudžejm el-Misri 

Arabiska 

131. Husejn b. 
Muinuddin  

Kadi Mir alel-hidaje Arabiska 

132. Hasan Hilmi Muršidi nisa Turkiska 
133. Mustafa Sabri En-nekir ala munkiri-n-nimeti mined-

dini vel-hilafeti vel-ummeti 
Arabiska 

134. Hibbetullah b. 
Ibrahim 

Kitabu saatname Turkiska 

135. Ahmed Hilmi 
Ankarevi 

Muhibbul-fikh Turkiska 

136. Abdullah 
Nakšibedi 

Risalei tuhfetul-muminin Turkiska 

137. Muhammed Emin 
el-Edeni 

Nedžatul-muminin Turkiska 

138. Husein efendi Mizrakli ilmihal Turkiska 
139. Muhammed es- Šerhi feraid od Džurdžanija Arabiska 



236 

Sehavendi 
140. Ismail Jusuf Nijazi Komentar Hamza efendijine Risale Turkiska 
141. Adeduddin 

Abdurrahman Idži 
Kenzul-feraid Arabiska 

142. Muhammed Emin 
Kurdevi 

Hedijjetul-kabr Turkiska 

143. Muhammed Esad Durri jekta Turkiska 
144. Laskedži zade Terdžumei durrijjetun Eskedži Turkiska 
145. Zejnuddin Tadžul-arifin ala kasidetin-nefs Ibn 

Sina 
Arabiska 

146. Ahmed b. M.  
el-Gazali 

Fejsehet-tefrikali bejnel-islami vez-
zindika 

Arabiska 

147.  Bejanu vezaiful-insani fi šeria Arabiska 
148. M. Hajruddin el-

Fejd el-Istanbuli 
Terdžumei sujuful-kavatii 
 

 
Turkiska 

149.  Krk sual Turkiska 
150. Hfz. Muhammed 

Esad 
Durri jekta šerhi Turkiska 

151. Muhammed Rašid 
el-Hizar Azadi 

Idahul-feraid Arabiska 

152. Osman ef. Konjevi Mukajjed hijali       Arabiska 
153.  Ejjuhel-veled šerhi Hadimi Arabiska 
 
154. 

 El-dževahirul-kelamijje fi idahil-
akidetil-islamijje 

 
Arabiska 

155. Šejh Husein el-
Džisr 

El-husnul-hamidijje li-muhafizatil-
akaidil-islamijje 

Arabiska 

156. Sejjid Muhammed 
Nailin 

Tariki mukarrebin Turkiska 

157. Muhammed Fevzi 
Edrenevi 

Mugnit-tullab šerhi sejful-gullab Arabiska 

158. Šejh Sadruddin 
Konjevi 

Konjevi birgivi šerhi Sadruddin Turkiska 

159. Emin Islambuli Birgivi šerhi kadi zade Turkiska 
160. Sejjid Ibrahim 

Kavudži 
Gunjetut-talibin, er-Risaletu fil-
mezahibil-erbeati 

Arabiska 

161. Ebu Hamid el-
Gazali 

Kitabul-iktisadi fil-itikadi 
(hudždžetul-islam) 

Arabiska 

162. Halid el-Bagdadi Hašija el-Bahrul-ulum ve kenzul-
mearif vel-mefhum 

Arabiska 

163. Šerif Džurdžani Šerhi feraid siradžijje Abdurrešid 
Sehavendi 

Arabiska 



237 

164. Ibn Affan Furuku hakki šejh Ismail Hakki Arabiska 
165. Ahmed Sidki 

Brusevi 
Zeriatul-imtihan Arabiska 

166. Ahmed el-Gazali Risaletut-tedžrid fi kelimetit-tevhid Arabiska 
167. Ebu Ismail el-

Ensari 
Zubdetun-nesaih Turkiska 

168. Sejjid Hasan 
Hulusi 

Medžmeul-âdâb Turkiska 

169. El Ebil-Munteha Šerhul-fikhul-ekber Arabiska 
170. Hafiz Hulusi Mizanun-nufus Turkiska 
171. Muhammed 

Birgivi 
Revdatul-džennat fi usuli itikad Arabiska 

172. Emin Ibn Hasan Marifet ve selamet risalesi Turkiska 
173. Ebu Hamid el-

Gazali 
Miškatul-envar Arabiska 

174. Sejfullah efendi Kitabun-nikah Arabiska 
175. Muhammed 

Nevevi 
Mirkatu suudit-tasdiki fi šerhi selimit-
tevfiki 

 
Arabiska 

176. Šejh Muhammed 
Nevevi el-Havi 

Šerh mirakil-ubudijje bidajetil-hidaje 
li Ebi Hamid el-Gazali 

Arabiska 

177. Erzurumi Ismail 
Hakki 

Ilmihal Turkiska 

178. M. Šakir Enamuri Iršadul-gafilin Turkiska 
179. Jusuf ibn. Osman 

el-Harbuti 
Rumuzut-tevhid Turkiska 

180. Sejjid efendi 
Muhammed 

Ed-durretul-abasijje fil-akaidi vel-
ibadatid-dinijje 

Arabiska 

181. Burhanul-Islam 
ez-Zernuhi 

Talimul-muteallim tarikut-teallum Arabiska 

182. Osman Pazari Šerhi Talimul-muteallim Arabiska 
183. Ebu Hamid el-

Gazali 
Ejjuhel-veled Arabiska 

184. Muhammed Rušdi Hullul-muškilati fil-mesailil-
muhimmati 

Arabiska 

185.  Risaletut-teavvuz Arabiska 
186. Abdul-Vehhab 

Šarani 
Tenbihul-mugterir Arabiska 

187. Ahmed Asim el-
Kutahijevi 

Risalei iradei džuzijje Arabiska 

188. Abdullatih Harbuti Teftihul-kelam fi akaidil-Islam Arabiska 
189. Šerh imam Hašija el-Ilmun-nahriri ala dževhereti Arabiska 



238 

Abdusselam 
Likani 

fi ilmil-kelam 

190. Abdulvehhab el-
Miri 

Muhtesar Revnekul-medžalis  Arabiska 

191. En-Nesefi Akaid Arabiska 
192. Dagistani Ilmul-kelam Arabiska 
193. Abdulvehhab  Arabiska 
194. Es-sadiki ed-

Divani 
Halal Arabiska 

195. Dijauddin b. 
Mustafa 

Akaid Maturidijje Arabiska 

196. Muhammed el-
Hanefi 

Šerh Akaid ed-Dirdiri Arabiska 

197. Husein el-Mebidi Mantik Arabiska 
198. El-Hadimi Resaili (risale) Arabiska 
199. Muhammed Raif Mekasidut-talibin Turkiska 
200. Ebu Seid el-

Hadimi 
Medžamiul-hakaik minel-usul Arabiska 

201. Omer Nesefi Šerhul-akaid Arabiska 
202. Ramadan efendi Šerh ala šerhil-akaid Arabiska 
203. Taftazani Hašija ala šerhil-akaid Arabiska 
204.  Šerh Tuhfetul-muluk Arabiska 
205. El-Konjevi Šerh Nijazi ala šerhi Birgivi Turkiska 
206.  Vazul-idejn Arabiska 
207. Ahmed b. El-

Akšeheri 
Bahrul-udhijje Arabiska 

208. Ahmed Dijauddin Nedžatul-gafilin fi envail-kebairi ves-
sagair 

Arabiska 

209.  Risalei halidijje terdžumesi Turkiska 
210. Sejfullah efendi Zubdetul-feraid Arabiska 
211.  Iblis sual terdžumei risale Turkiska 
212. Imam Sujuti Husulur-rifki bi usulir-rizki Arabiska 
213.  Birgivi šerhi ve mizrakli ilmihal Turkiska 
214. Imam Gazali Mukašifetul-kulub Arabiska 
215. Imam Gazali Minhadžul-abidin Arabiska 
216. Imam Sujuti Enisul-dželis Arabiska 
217. Ebu Lejs 

Semerkandi 
Bostanul-arifin Arabiska 

 
218. Ebu Lejs 

Semerkandi 
Tenbihul-gafilin Arabiska 

 
    



239 

219. M. Behauddin 
Amili 

Kitabul-keškul li hatimetil-edbai Arabiska 
 

220. Ali Kari El-Fikhul-ekber Arabiska 
 

221. Ebul-Fadl el-
Maliki 

Muntehabbul-dželil Isa Harful-indžil Arabiska 
 

222.  El-ahdul-džedid Isa Turkiska 
223. Ibrahim Bejdžuri Tuhfetul-murid ala dževheretit-tevhid Arabiska 
224. El-Gazali Sevadul-azam Arabiska 
225. AbdulKadir 

Gejlani 
Fethurrabbani ve fajdur-rahman Arabiska 

 
226. M. Murteda Mezheb Imam Ebu Hanife Arabiska 
227. Abdullah Rumi Muzekkin-nufus Turkiska 
228. Ismail Hakki 

Kutahi 
Miftahut-tefasir Arabiska 

 
229. El-Maverdi Edebud-dunja ved-din Arabiska 
230. Ibrahim Halebi Halebi-kebir Arabiska 
231. Ebul-Hasan el-

Kuduri 
Kitabul-kuduri Arabiska 

 
232. El-Halebi Multekil-ebhur Arabiska 
233.  Halebi-sagir Arabiska 
234. Hasan Šerenbelani Nurul-idah (Mezheb Ebu Hanife) Arabiska 
235.  Hašija Tahtavi – Nurul-idah Arabiska 
236. Gazali Šerhi esmail-husna Arabiska 
237. Ahmed Emin Amentu šerhi (Bejanil-akaid) Turkiska 
238.  Risalei Birgivi Turkiska 
239. Ibnul-Kajjim Kada ve kader Arabiska 
240. Muhammed 

Birgivi 
Tarikatil-Muhammedijje Arabiska 

241. Ebu Seid el-
Hadimi 

Berikati Mahmudijje fi šerhi Tarikati-
Muhammedijje ve šeriati nebevijje fi 
sireti ahmedijje 

Arabiska 

242. Abdul-Gani 
Nablusi 

El-hadikatin-nedijje šerhit-tarikatil-
Muhammedijje 

Arabiska 

243.  Dževheretun-nejjire Šerhi Muhtesar 
Kuduri 

Arabiska 

244. El-Ibad bid-
Damad  

Šerh Multekil-ebhur Arabiska 

245.  Medžmeul-enhur fi šerhi multekal-
ebhur 

Arabiska 

246. M. Emin b. Hasan Marifet ve selamet risalesidir Turkiska 



240 

247.   Kitabul-ešbah ven-nezair... Arabiska 
248. Abdurrahman b. 

Ahmed 
Šerhi šerifi lissejjidis-sened alel- 
mevakifi lil-allame adudil-milleti 
ved-dini 

Arabiska 

249. S. b. Ahmed el-
Kefevi 

Fetava Ali-efendi meal-menkulil-
Kefevi 

Arabiska 

250. M. Kamil et-
Tarabulsi 

El-fetaval-kamilijje fil-havadisil-
tarabulsijje... 

Arabiska 

251.  Talik ibn resul ala sijalkuti Arabiska 
252.  Kitabul-mizan es-sejjid Abdulvehhab 

Šarani 
Arabiska 

253. Munla Husr vel-
Hanefi 

Durerul-hikam Arabiska 

254. Fadil Izmirli Miratul-vusul ala šerhi mirkatul-vusul Arabiska 
255. Ahmed efendi Mevduatul-ulum Arabiska 
256. Ahmed Zuhdi El-medžmuatul-zuhdijje fi ahkamid-

dinijje 
Arabiska 

257. Esad ef. Zade Hulasetul-edžvibeti Turkiska 
258.  Šerhi mevkufati Turkiska 
259. Ismail Ederamevi Miratul-usul fi šerhi mirkatul-vusul Arabiska 
260. Abdurrahman es-

Safuri  
Nezhetul-medžalis ve muntehibun-
nefais 

Arabiska 

261. Ebu Talib M. B. 
Ebu Hasan 

Kutul-kulub fi muameletil-mahbub... Arabiska 

262. Abdulvehhab 
Šarani 

Taiful-minen vel-ahlaku... Arabiska 

263. Ali el-Kari Šerh ajnul-ilm Arabiska 
264. el-Gazali Ihjau ulumid-din Arabiska 
265. M. b. M. Ez-

Zebidi 
Šerh esrari Ihjau ulumid-din (11 sv.) Arabiska 

266. M. Vehbi Konjevi Šerhi Divan Hafiz Šemsuddin Širazi 
(2 sv.) 

Turkiska 
och 
persiska 

267. Ismail Hakki Šerhi Muhammedijje (Ferehi-r-ruh) 2 
sv. 

Turkiska 

268. Abdullah Bosnevi Šerhi Fususul-hikem  Turkiska 
269. Šejhul-Ekber 

Muhjuddin el-
Arebi 

Fususul-hikem Arabiska 

270. Ahmed b. Idris el-
Magribi 

Akdun-nefis fi nazmi dževahirit-
tedris 

Arabiska 

    



241 

271. Abdurrezzak el-
Kašani 

Šerhi ala-Fususil-hikem Arabiska 

272. Ebul-Abbas el-
Džani 

Dževahirul-meani ve bulugul-emani... Arabiska 

273. Abdul-Gani 
Nablusi 

Šerh dževahirin-nusus fi halli 
kelimatil-fusus 

Arabiska 

274.  Risalei kudsijje terdžumesi Turkiska 
275. Nakšibendi Halidi Menzumei adabi zikri Turkiska 
276. Abdulkerim b. el-

Kušejri 
Er-risalei kušejrijje fi ilmi-tesavvuf Arabiska 

277. Hafiz Širazi Divan Persiska 
278. Zarifi Nasihatu tesavvuf Zarifi Turkiska 
279. Nesimi Divan Persiska 
280. En-Nesefi Zubdetul-hakaik terdžumesi gajetud-

dekaik 
Turkiska 

281. Ibrahim Hakki Marifetname Turkiska 
282. Nejsaburi Terdžumei nefehatul-uns fi 

menakibil-evlija 
Tuski 

283. M.b.Sejjid el-
Husejni 

Šerhul-evrad Haikil-ezhar  li-mevlana Turkiska 

284. Ismail Hakki Kitabul-hitab Turkiska 
285. Jahja efendi Miftahul-kulub Turkiska 
286. Šejh Ebul-Abbas Kavaidut-tesavvuf Arabiska 
287. Abdulgani Nablusi Terdžume Miftahul-meije fi tarikatin-

nakšibendijje 
Turkiska 

288. Dž. ebul-Feredž 
ibnul-Dževzi 

Ruhul-ervah Arabiska 

289. El-Hadimi Risaletul-besmele Arabiska 
290. Ahmed Dijauddin El-menakibu vet-tevessul Turkiska 
291.  Terdžumei Divan Ahmed Jesevi Turkiska 
292. Muhjuddin Arebi Medžmua er-resailul-ilahijje Arabiska 
293. Ishak efendi Kašiful-esrar ve dafiul-ešrar Turkiska 
294. M. Emin Šukri Miratul-ašikin Turkiska 
295. Ismail Hakki 

Ankarevi 
Zubdetul-fuhus fi nakšil-fusus Turkiska 

296. Ahmed Faruki 3. svezak Mektubata Imam Rabbanija Turkiska 
297. Suri efendi Terdžumei šarih Turkiska 
298.  Hasbihali salik fi akvalil-mesalik  Turkiska 
299. Abdulkadir 

Gejlani 
Terdžumei Gavsijje (M. Abdullatif b. 
Fejzullah el-Ejjubi) 

Arabiska i 
turkiska 

    



242 

300. M. Zejnul-abidin Tuhfetul-muluk fi iršadis-suluk Ali 
el-Karmani, Ebu Seid el-Hadimi 

Arabiska i 
turkiska 

301.  Medžmuatun-azime fi esrarit-tarik Arabiska i 
turkiska 

302.  Risalei ruh Turkiska 
303. Muhjuddin Arebi Risalei Lubbul-lubb ve sirrus-sirr Turkiska 
304. Abdurrešid el-

Medždi 
Risalei enharu erbea Arabiska 

305. Ataullah Iskenderi Kitabut-tenvir fi iskatit-tedbir Arabiska 
306. M. en-Neferi 

Envendi 
Šerh el-Hikem Ataullah Iskenderijje Arabiska 

307. Kuddusi Divan Turkiska 
308. Nijazi Divani Nijazi Turkiska i 

arabiska 
309. Muhjuddin Arebi Eš-šedžeretu alet-tamam vel-kemal Arabiska 
310. Muhakki Definetur-ruh fiha risaletani ve 

selaseti mekatibi ve erbeamieti bejt 
Arabiska 

311. Ismail Hakki Kenzu mahfijju Turkiska 
312. b. Ahmed el-

Kuheni 
Munjetul-fakir el-mutedžerrid ve 
siretul-merid el-muteferrid 

Arabiska 

313. Ahmed Rifai Haletu ehlil-hakikati meallah Arabiska 
314. Abdulmennan 

Damad 
Mever-regaib fi medždin-nesaih ala 
kasideti Šejhul-ekber 

Arabiska 

315. Muhammed Fevzi El-hasidetun-nebevijje šerhil-
kasidetil-medinineti 

Arabiska 

316. Ibrahim el-Beludži Risalei havasul-ebjatul-kasidetul bur-
eti vel-mudarijje 

Arabiska 

317. Muhammed Zihni El-kavlul-džejjid fi šerhi ebjati telhis 
ve šerhuhu 

Arabiska i 
turkiska 

318. Abbas Fevzi El-esarul-džedidetul-fevzijje Arabiska 
319. Omer ibn el-Farid 

Emin Huri 
Dželaul-gamid fi šerhi divan Arabiska 

320. Abdulgani Nablusi Šerhi Divan Omer ibnul-Farid Arabiska 
321. Ismail Ankarevi Hukm munderidže min šerhi 

muteferridže 
Arabiska 

322.  Tuhfetu Vehbi Turkiska 
323.  Divani Ašik Junus k.s. Turkiska 
324. Ustaz el-Menavi El-mevlidul-dželil Husn eš-Šekl el-

Džemil 
 

325. Lisadžegli zade Risaletu fi hakki validihin-nebijji a.s. Arabiska 
326. Sejjid Fejduddin Mevlidin-nebijji a.s. Arabiska 



243 

327. Muhammed Fevzi Miftahun-nedžat Turkiska 
328.  Mevludin-nebijji Turkiska 
329. M.b.Seid el-Busiri Kasidetul-burda kajdeli Arabiska 
330.  Kasidei burda ve kasidei mudarijje Arabiska 
331. Ibrahim el-Badžuri Šerh ala Kasidetul-burda Arabiska 
332. Šejh Misri Džamiul-kunuz alel-kasidetul-bur-eti Arabiska 
333.  Gurretul-munire (šerh Kasidei Burda) Turkiska 
334. Abidin-paša Terdžumei ve šerhi kasidei burda Turkiska 
335. Harputi Šerhi kasidei burda Arabiska 
336. Osman Urjani Hajrul-kalaid šerhi dževahiril-akaid Arabiska 
337. Davud b. M. el-

Kursi 
Šerhu alel-kasidetin-nuniijjeti-
tevhidijje 

Arabiska 

338. Muhammed 
Seiduddin 

Muntehal-medariku šerhu kasidetut-
taiijje li Omer b. Ali es-Suudi 

Arabiska 

339.  El-kasidetul-ulja Arabiska 
340.  Garisetut-tubi ala šerhi kasidetil-alija Arabiska 
341. Džemaluddin 

Hišam el-Ensari 
Šerhi kasideti bânet sead Arabiska 

342. Ali el-Kari Šerhi Kasidetil-emali Arabiska 
343. Ahmed Asim Merhul-meali fi šerhil-emali Arabiska 
344. Ali b. Osman el-

Evši 
Tuhfetul-eali ala šerhi Ali el-Kari Arabiska 

345.  Tuhfetun-nurijje sebilillah Turkiska 
346. Muhsin el-Kajseri  el-Endelusi Arabiska 
347. Hasan Halili Nejlul-ereb fi  muselselatil-areb Arabiska 
348.  Džamiul-mutun Arabiska 
349. Sejfullah Proho Ahsenul-vasile ila marifetil-vesaja 

vel-vasijje 
Arabiska 

350. Hidžr zade Redžeb 
ef. 

Šerhi Risalei džedide ala kavaidil-
ved-ijje 

Arabiska 

351. Hafiz Mustafa Šerhi Ševahidil-kafijje vel-džami Arabiska 
352.  Husejnijje Arabiska 
353. Abdulhakim b. 

Šemsuddin 
Sijalkuti alet-tesavvurat Arabiska 

354.  Matlubu šerhi alel-maksud Arabiska 
355.  Risalei Taškupri Arabiska 
356. Mustafa Tuhfetul-ihvan Arabiska 
357.  El-adželetur- rahmijje šerhi risalei 

vedijje 
Arabiska 

358. Ehi Dželbevi Ali veli zubdetut-tarifat Arabiska 
    



244 

359. Muhammed b. 
Jusuf 

Tarifatu azizijje Arabiska 

360. Ahmed b. Ali Kitabul-merah Arabiska 
361. Mahmud efendi Risalei Mahmudijje ala dibadžetil-

kutbi veš-šemsijje 
Arabiska 

362. Abdulgafur Hašije alel-Džami Arabiska 
363. Abdurrahman b. 

Ahmed 
Šerh aler-risaletil-adudijje Arabiska 

364. Kutbuddin Razi Šerhi Šemsijje Tahrirul-kavaid... Arabiska 
365. Mustafa Mostari Isa Gudži – Šerhi Mostari Arabiska 
366. El-Katibevi Hasan paša zade ala risaleil-adab Arabiska 
367. Mustafa el-Fenari Izhari džedid alel-azhari Arabiska 
368. Ahmed el-Fujumi Misbahul-munir fi garibiš-šerhil-kebir 

li-Rafii 
Arabiska 

369. Ahmed Čarpezdi Medžmuatuš-šafijje ilmus-sarf vel-
hatt 

Arabiska 

370.  Sijalkuti alel-mutamel Arabiska 
371. Salih efendi Džeridei feraid Arabiska 
372. Ahmed Halil el-

Furi 
Hašije hadide ala šerh isamil-feride Arabiska 

373. Ebu Seid el-
Hadimi 

Medžamiul-haik minel-usul Arabiska 

374. Saduddin 
Taftazani 

Muhtesarul-meani Arabiska 

375. Desuki Telhis muhtesarul-meani lit-taftazani Arabiska 
376. Ebul-Berekat en-

Nesefi 
Kešful-esrar šerhul-musannif alel-
menari fil-usul 

Arabiska 

377. Abdul-Aziz el-
Buhari 

Kešful-esrar alel-usulil-Pezdevi Arabiska 

378.  Mirahun ela lehri Turkiska 
379.  Izharil- lil-Birgivi Arabiska 
380. Husejn b. Ahmed Kafije muarrebi Arabiska 
381. Ahmed el-Fenari Fenari Arabiska 
382. Ibnul-Melik Šerhul-Menar Arabiska 
383. Kutubuddin Razi Tesavvirat Arabiska 
384.  Hašijtul-isam alet-tasdikat Arabiska 
385. Sejjid Hafiz Hašije hadide ala Ali Kuši Arabiska 
386.  Felah šerhul-merah li ibn Kemal-paša Arabiska 
387.  Mefhumul-izhar Turkiska 
388. Sejjid eš-Šerif Hašijetus-sugra alet-tesvuratul-kutb Arabiska 
389. Halil b. Husejn Fenari hašijesi Arabiska 



245 

390. Halil b. Hasan el-
Kemaridervi 

Zuhretul-ihvan Arabiska 

391. Hamid b. Mustafa Hašije alel-mir-at Arabiska 
392. Kasim el-Lejs 

Havadže-zade 
Mutavvel Hašijesi Arabiska 

393. Hasan Čelebi Hašijetul-mutavvel Arabiska 
394. Abdul-Hakim b. 

Šemsuddin 
Hašije Sijalkuti alel-Hajali Arabiska 

395.  Munla Džami alel-Kafije Arabiska 
396. Mufti Zade Hašijei tesavvurât Arabiska 
397. Abdul-Gafur Hašijetul-Sijalkuti ala hašije Ali el-

Džami 
Arabiska 

398.  Izinun Alaleleri  Turkiska 
399. Er-Razi Šerhul-Kafije Arabiska 
400. Ali b. Osman Talhisul-esas Arabiska 
401. Muhammed b. 

Abdurrahman 
Telhisul-mufid Arabiska 

402. Taftazani Mutavvel alet-telhis Arabiska 
403. Muhammed 

Murad 
Kavaidu farisijje Persiska 

404.  Mubinul-meani ala tertib huruful-
mebani 

Arabiska 

405. M. el-Mesnehadži Edžrumijje fi ilmil arebijje Arabiska 
406. El-Hadž Ibrahim Nahvi terdžumesi Turkiska 
407.  Mudžmui Munla Džami Turkiska 
408. El-Dželebuti Zubdetu-tarifat Arabiska 
409. Mahmud el-Entaki Ilaka Arabiska 
410. Hafiz Sejjid efendi Šerhul-ilaka Arabiska 
411. Abdullah el-Ejjubi Šerhul-izhar Arabiska 
412. Hadžib en-Nahvi Eš-šafije fi ilmit-tasrif Arabiska 
413. Dede Džebegi Risalei vedijje Arabiska 
414.  Tuhfetus-Sami tahsilul-mubtedi Turkiska 
415.  Mutavvel sarf Osmani Turkiska 
416.  Mirahul-ervah Arabiska 
417.  Tuhfi avamil muarreb avamil Arabiska 
418.  Mesaidul-inzar lit-temjizil-efkar 

Risaletul-imtihan 
Arabiska 

419.  Risalei ahlak Turkiska 
420.  Risalei madeni Arabiska 
421. Ali eš-Šerinbilali Mirakil-felah šerhi ala nurul-idah Arabiska 
422. Mustafa Sabri Islam mudžtehidlerin  Turkiska 



246 

423. Šejh Harifiš Er-revdul-faik fil-mevaizi ver-rekaik Arabiska 
424. Sulejman Sirri Esbabu felah Arabiska 
425. Taftazani Saduddin alel-izzi Arabiska 
426. Šejh Ahmed Atali alel-avamil Arabiska 
427. Selim Sabit Muhtesar sarf osmani Turkiska 
428. Ahmed Dževdet Kavaidu turkijje Turkiska 
429. Ebul-džejš el-

Endelusi 
Urudul-endelusi Arabiska 

430.  Kitabu binai emsile Arabiska 
431. Ahmed b. 

Muhammed 
Hallul-meakid šerhul-kavaid Arabiska 

432. Džemaluddin b. 
El-Hišam 

Kavaidul-earab Arabiska 

433.  Džedid mugnit-tullab Arabiska 
434. Zejni-zade Muareb alel-izhar Arabiska 
435. Numanul-mukni 

Ebu Hanife 
Kitabu maksud Arabiska 

436. Isamuddin b. 
Muhammed 

Šerhul-isamuddin alel-ferida Arabiska 

437. Šejh zade Šerh Kavaidul-earab Arabiska 
438. Šemsul-mearif 

hatim b. Selam 
Kitabul-edijjetil-menkule Arabiska 

439.  Tedžvid idaije Turkiska 
440. Ibrahim efendi Tebinul-buhretu Turkiska 
441. Derviš Husein Šerhu Esmai husna Turkiska 
442.  Talimul-farisi Persiska 
443.  Medžmui ilmi hisab Turkiska 
444. Ibn Sirin Tabir name Arabiska 
445. Muhjuddin Arebi Tabir name Turkiska 
446. Muhammed Atif Tesettur šer-i Turkiska 
447. Abbas hazretleri Šerhi dua... Turkiska 
448. M. b. Džeziri eš-

Šafii 
Džezeri tedžvid Arabiska 

449. Halil Sabik Fevaidul-atfal Turkiska 
450.  Sehmul-gajb fi esabitul-damir  Turkiska 
451.  Hudžetul-džuma Arabiska 
452. Mustafa Kamil Usulu aksijje Arabiska 
453.  Risalei hatire ilel-mutemeril-islamil-

am 
Arabiska 

454.  Umdetul-kariin Arabiska i 
turkiska 



247 

455. Ali Kari El-menhil-akrijje ala metnil-džezerije Arabiska 
456.  Sekeratul-mevti Turkiska 
457.  Tedžvid karbaš Turkiska 
458.  Jildizname Turkiska 
459. Kuddusi Terdžumei mukantarat Turkiska 
460. Vehbi Tuhfei Vehbi Perizijski 
461. Muhammed Šakir Džeografije umumi Turkiska 
462.  Hikajatu sibjanijje Turkiska 
463. Jusuf efendi Terdžumanul-mekatibe Arabiska 
464.  Munšeetu osmanijje Arabiska 
465. Taškupri zade Šerhi Džezeri Arabiska 
466. Muhammed 

Tevfik 
Hidžret hakkinda risalei tuzleizir 
hakim ve muftisi 

Turkiska 

467.  Memalik osmanijje džejb atlasi – 
džeografija 

Turkiska 

468. Šemsuddin Risalei reml šejh Turkiska 
469.  Hisab risalesi Turkiska 
470.  Kitabun-nasiha vel-mevaiz Arabiska 
471. Hafiz Lutfi efendi Muhadžirine hakkinda olan Arabiska 
472.  Inšai džedid Turkiska 
473.  Ilmu inšad arebi lugatler mustamel Turkiska 
474.  Lugat subhei sibjan Persiska 
475.  Zubdei gulistan eser tajjar Persiska 
476.  Pendi Attar Persiska 
477. Ismail Hakki Šerh Penid Attar Turkiska 
478. M. Murad b. 

Abdulhalim 
Ma hadari šerh Pendi Attar Turkiska 

479. Šejh Abdulhalim Kavaidu farisi Persiska 
480. Ahmed b. Ali El-

buni 
Šemsul-mearifil-kubra ve letaifil-
avarif 

Arabiska 

481. Birgivi ve Džezeri El-hisnul-hasin fil-mevaizid-dinijje 
vel-ehadisil-kudsijje 

Arabiska 

482.  Muhtesar Tarihul-Islam .Turkiska 
483. Sujuti El-muzeher fi ilmil-lugat Arabiska 
484.  Tuhfetul-islam Turkiska 
485.  Muhtesar Tarihi osmani Turkiska 
486.  Muhammed Neim Arabiska 
487. Mutemerul-nahda 

islamijje 
Musedžel mezkurat džemijje ummul-
kura 

Arabiska 

488.  Tarih Kirk vezir Turkiska 
    



248 

489. Miratu kainat Turkiska 
490.  Ez tarih devlet Turkiska 
491.  Tavarih Konstantinijje ve tarif Aja 

Sofija 
Turkiska 

492. Esad efendi Feth Konstantinijje Turkiska 
493.  Endelus tarihi Turkiska 
494. Ahmed Zejni 

Dahlan 
Siretun-nebevijjetu vel-asarul-
muhammedijje 

Arabiska 

495. Muhammed el-
Vakidi 

Futuhuš-Šam  

496.  Revdatul-ahbab Turkiska 
497. Abdul-Vahid b. 

Ali 
Tarihul-Endelus (Ahbarul-magrib) Arabiska 

498. Altiparmak Miradžun-nubuvve terdžumesi Turkiska 
499. Taberi Taberi kebir terdžumesi (3 džilda) Turkiska 
500.  El-fajdul-džari fi tarfil-Bejdavi vel-

Buhari 
Turkiska 

501. Abdullah b. E el-
Jemeni 

Revdatur-rijahin fi hikajatis-salihin – 
Nuzhetul-ujun 

Arabiska 

502. Abdulvehhab 
Šarani 

Tabekatul-kubra, Levakihul-envar fi 
tabekatil-ahbar 

Arabiska 

503.  Evkadini eser Aiše fahrijje Turkiska 
504. Sujuti Kitabur-ahmeti fil-kutbi vel-hikme Arabiska 
505. Ibrahim el-Ezrek Teshilil-menafii fit-tibbi vel-hikmeti Arabiska 
506.  Fethul-melik el-Medžid li nefil-abid Arabiska 
507. M. Hakki en-

Nazili 
Risaletus-sunuhatul-mekkijje Arabiska 

508. Nusret efendi Mudžerribatinden havasi šerif Turkiska 
509. Muhammed Hakki Hazinetul-esrarul-kubra, Dželilul-

ezkarul-azim 
Arabiska 

510.  Hazinetul-esrar Arabiska 
511. M. Ismail er-Rušdi Risaletul-elfazul-kufri Arabiska 
512. Ahmed b. Sejjid 

Dahlan 
Futuhatul-islamijje Arabiska 

513.  Lugat burhan katii Turkiska 
514. Sejjid Šerif Et-Tarifat Turkiska 
515. Abdulmelik 

es.Salibi 
Fikhul-lugat ve sirrul-arebijje Arabiska 

516.  Terdžuman arebi,turki ve farisi  
517.  Lugat alaveli Turkiska 
518.  Lugat osmanijje Turkiska 



249 

519. Abdurrahman el-
Endelusi 

Terdžumei hajatul-hajvan Turkiska 

520. Kemaluddin ed-
Dimiri 

Hajavatul-hajvanil-kubra Arabiska 

521.  Vesiletun-nedžat Turkiska 
522.  Miratuš-šuun (džild sani) Turkiska 
523.  Hifzus-sihha askeri Turkiska 
524.  Hifzus-sihha eš-šubban Turkiska 
525. Evlija čelebi Tarih muntehibat Turkiska 
526.  Kisasul-enbija ve tevarihu hulefa Turkiska 
527. Muhammed eš-

Širazi 
Šerhi dibadže el-kamusun-nasrul-
hurini 

Arabiska 

528.  Kamusi ala lisani turki Turkiska 

 

 

 

 



250 



251 

Appendix 2 

Risalei-salihijja - den publicerade texten på bosniska 
(tidskriften Islamska misao nr 80, 1985, s. 17-21) 

 



252 

 

 

 

 

 



253 

 
 
 

 

 

 



254 

 

 

 

 

 



255 

 

 

 
 

 
 
 



256 

 
 



257 

Appendix 3 

Olika Hajrullahs dokument och handskrifter  
 

 

Intyg från 1917. 

 



258 

 

Rekomendationsbrev från 1926. 

 

Tillstånd för föreläsningar och predikningar (vaz) från 1935. 



259 

 

Risaleil-salihijje – handskrift från Hajrullahs bibliotek, sidor1 och 2 

 



260 



261 

LUND STUDIES IN HISTORY OF RELIGION 
General Editor: Tord Olsson 

 
1. Catharina Raudvere. Föreställningar om maran i nordisk folktro. 

Stockholm 1993. 

2. Anders Åkesson. Från Muhammed till Mu’awiya. Utvecklingen av 
militär strategi och taktik i ett religionshistoriskt perspektiv. Stockholm 
1994.  

3. Anne Sofie Roald. Tarbiya: Education and Politics in Islamic 
Movements in Jordan and Malaysia. Stockholm 1994. 

4. Jan Lundius. The Great Power of God in San Juan Valley: Syncretism 
and Messianism in the Dominican Republic. Stockholm 1995.  

5. Britt-Mari Näsström. Freyja: The Great Goddess of the North. 
Stockholm 1995.  

6. Leif Stenberg. The Islamization of Science: Four Muslim Positions 
Developing an Islamic Modernity. Stockholm 1996.  

7. Ilhan Ataseven. The Alev-Bektasi: Problems of Acquisition and 
Explanations. Stockholm 1997.  

8. Garbi Schmidt. American Medina: A Study of the Sunni Muslim 
Immigrant Communities in Chicago. Stockholm 1998. 

9. Arne Wiig. Promise, Protection, and Prosperity: Aspects of the “Shield” 
as a Religious Relational Metaphor in Ancient Near Eastern Perspective 
‒ An Iconographical and Textual Analysis. Stockholm 1999. 

10. Bodil Liljefors Persson. The Legacy of the Jaguar Prophet: An 
Exploration of Yucatec Maya Religion and Historiography. Stockholm 
2000. 

11. Jonas Otterbeck. Islam på svenska: Tidskriften Salaam och islams 
globalisering. Stockholm 2000. 

12. Jonas Svensson. Women’s Human Rights and Islam: A Study of Three 
Attempts at Accommodation. Stockholm 2000. 

13. Philip Halldén. Islamisk predikan på ljudkassett: En studie i retorik och 
fonogramologi. Stockholm 2000.  

14. Anne-Christine Hornborg. A Landscape of Left-Overs: Changing 
Conceptions of Place and Environment among the Mi’kmaq Indians of 
Eastern Canada. Stockholm 2001.  



262 

15. Lena Löwendahl. Men kroppen som instrument: en studie av New Age 
med fokus på hälsa, kroppslighet, och genus. Stockholm 2002. 

16. Jürgen Offermans. Der lange Weg des Zen-Buddhismus nach 
Deutschland: vom 16. Jahrhundert bis Rudolf Otto. Stockholm 2002.  

17. Martin Gansten. Patterns of Destiny: Hindu Nadi Astrology. Stockholm 
2003.  

18. Torsten Jansson. Your Cradle is Green: The Islamic Foundation and the 
Call to Islam in Children’s Literature. Stockholm 2003.  

19. Leif Carlsson. Round Trips to Heaven. Otherworldly Travellers in Early 
Judaism and Christianity. Stockholm 2004. 

20. André Möller. Ramadan in Java. The Joy and Jihad of Ritual Fasting. 
Stockholm 2005. 

21. Ann Kull. Piety and Politics. Nurcholish Madjid and His Interpretation 
of Islam in Modern Indonesia. Stockholm 2005. 

22. Mats Bergenhorn. Öppna universum! Slutna traditioner i Salman 
Rushdies Satansverserna. Stockholm 2006.  

23. Kristina Hellner Taylor. Who are you to tell us our history? Kultur och 
religion i hawaiianers möte med amerikansk mission. Lund 2007.  

24. Kristina Myrvold. Inside the guru’s gate: ritual uses of texts among the 
Sikhs in Varanasi. Lund 2007. 

25. Lars Steen Larsen. Western esoterism: Ultimate Sacred Postulates and 
Ritual Fields. Lund 2008. 

26. Abdel Baten Miaji. Rural Women in Bangladesh: The Legal Status of 
Women and the Relationship between NGOs and Religious Groups. 
Lund 2010. 

27. Ašk Gaši. Melamisufism i Bosnien. En dold gemenskap. Lund 2010. 

 


