
LUND UNIVERSITY

PO Box 117
221 00 Lund
+46 46-222 00 00

Muslimska kvinnor i Israel : religionens roll i vardagslivets förflyttningar

Göndör, Eli

2012

Link to publication

Citation for published version (APA):
Göndör, E. (2012). Muslimska kvinnor i Israel : religionens roll i vardagslivets förflyttningar. [Doktorsavhandling
(monografi), Centrum för teologi och religionsvetenskap]. Centrum för teologi och religionsvetenskap, Lunds
universitet.

Total number of authors:
1

General rights
Unless other specific re-use rights are stated the following general rights apply:
Copyright and moral rights for the publications made accessible in the public portal are retained by the authors
and/or other copyright owners and it is a condition of accessing publications that users recognise and abide by the
legal requirements associated with these rights.
 • Users may download and print one copy of any publication from the public portal for the purpose of private study
or research.
 • You may not further distribute the material or use it for any profit-making activity or commercial gain
 • You may freely distribute the URL identifying the publication in the public portal

Read more about Creative commons licenses: https://creativecommons.org/licenses/
Take down policy
If you believe that this document breaches copyright please contact us providing details, and we will remove
access to the work immediately and investigate your claim.

https://portal.research.lu.se/sv/publications/845bf07b-8a5f-471c-8f92-2510c80a54c7


Download date: 07. Jan. 2026



Muslimska kvinnor i Israel 

Religionens roll i vardagslivets förflyttningar  

 
 

 

 

 

 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 

Eli Göndör 

 
 



1 
 

Förord 

 

Det har blivit dags att sätta punkt för min forskarutbildning och den skrivprocess 

som började för fyra år sedan. Med detta avslutar jag en utbildning som har varit 

oerhört lärorik och som det har varit ett privilegium att genomgå. Samtidigt har det 

emellanåt inneburit tvära kast mellan hopp och förtvivlan. Det känns angeläget att i 

detta skede tacka de personer som gjort det möjligt för mig att genomföra arbetet. 

 

Inledningsvis vill jag tacka mina handledare.  Jag blev antagen till 

forskarutbildningen år 2008, och hade redan då haft förmånen att ha professor Leif 

Stenberg som lärare. Han förblev sedan min handledare även då docent Jonas 

Otterbeck tog över hans dåvarande tjänst. Leif Stenbergs stöd och tålamod har i de 

svåraste situationer varit avgörande för arbetets genomförande. Jonas Otterbeck har 

handlett mig med både engagemang och insikt. Hans konstruktiva och handfasta 

råd gjorde alltid texten bättre både till innehåll och struktur. Min biträdande 

handledare Professor Elie Wardini har funnits närvarande från den dag jag tog mina 

första stapplande akademiska steg på Stockholms Universitet år 2004. Hans 

perspektiv och det öppna sinne med vilket han har förhållit sig till mitt arbete har 

varit mycket betydelsefullt för textens utveckling. Jag önskar varje person som 

någon gång ges möjligheten att studera vid ett universitet och skriva en avhandling 

att få sådana lärare och handledare som jag har haft.  

 

Under forskarseminarier vid Centrum för Teologi och Religion (CTR) på Lunds 

Universitet har mina texter lästs och diskuterats engagerat av insiktsfulla kolleger 

som var och en på sitt vis bidragit till utvecklingen av mitt arbete. Det är därför 

viktigt för mig att särskilt tacka doktor Simon Stjernholm, Rickard Lagervall, Johan 

Cato, doktor Ann Kull, Erica Li Lundqvist, Carl Johan Evander, Martin Lund och 

andra som på olika vis bidragit med nya tankar och idéer kring mitt arbete. Ett 

speciellt tack riktar jag till doktor Pia Karlsson Minganti som genom sitt 

engagemang på mitt slutseminarium hjälpte mig vidare med texten. 

 

Under mina återkommande besök i Israel har jag fått hjälp med idéer och kontakter 

både vid Ben Gurion Universitet i Beersheva och vid Haifas universitet. Doktor 

Nimrod Hurwitz och professor Dror Zeewi tog alltid emot mig med samma 



2 
 

hjärtlighet och välvilja när jag dök upp i universitetets korridorer i Beersheva.  I 

Haifa var doktor Muhanad Mustafas hjälp avgörande för att knyta kontakt med 

mina informanter. Dessutom bidrog både professor Feisal Azaiza och doktor As`ad 

Ghanem med värdefull information och inspiration.  Professor Sammy Smooha tog 

av sin dyrbara tid för att lyfta fram uppgifter till min statistik, vilket jag vill tacka 

honom särskilt för. Vid Ben Gurions universitet kom även Muhammed Al-Atwnah 

med värdefulla bidrag i slutskedet av arbetet. Så även Hajar Masarwah vid Tel 

Avivs universitet som gav mig av sin värdefulla tid.  

 

Mitt arbete har krävt flera resor till Israel. Jag vill tacka Knut och Alice 

Wallenbergs stiftelse och Stiftelsen Landshövding Per Westlings minnesfond, vars 

generösa bidrag har möjliggjort mina resor. 

 

I det praktiska arbetet kring forskarutbildningen har Samuel Byrskog och Jan 

Hermansson varit till stor hjälp. Jag vill också framföra ett särskilt tack till Ann-

Louise Svensson som alltid varit en oas av välvilja, öppenhet och effektivitet i vad 

som ibland har känts som en byråkratisk öken. 

 

Ett stort tack vill jag framföra till Paulina Neuding som tog sig tid att korrekturläsa 

mitt arbete och som med sin skarpsynthet gjorde texten mycket mer läsbar.  

 

Mina närmaste vänner Benny Berner, Jonathan Freud, Patrik Öhberg och David 

Kellermann vill jag tacka från mitt innersta för att de var och en på sitt vis har 

funnits vid min sida även då jag inte alltid varit till min fördel. 

 

Min fantastiska syster Eva vill jag tacka för att hon alltid på det mest generösa vis 

erbjudit sin närvaro och hjälp. Omri min älskade son vill jag tacka för att han stått 

ut med att emellanåt ha sin far på långt avstånd, men trots detta alltid varit lika 

emotionellt nära och tillgiven när vi är tillsammans. 

 

Till sist vill jag tacka mina oöverträffliga föräldrar Eugenia och Ferenc Göndör. 

Deras förutsättningslösa stöd för allt jag gjort genom livet har varit ovärderligt för 

mig. De var både flyktingar till Sverige från andra världskrigets fasor med kläderna 

på kroppen som enda egendom. Aldrig har det fattats mig något och alltid har deras 



3 
 

stöd för mina studier varit en självklarhet. Min far fick aldrig uppleva denna stund 

och det smärtar mig. Denna avhandling är tillägnad mina enastående föräldrar som 

jag för all framtid kommer vara tacksam gentemot. 

 

Eli Göndör 
Stockholm, december 2011  

	
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



4 
 

Innehåll	
  
1 Kvinnor och förändringar i en muslimsk omgivning i Israel ............................................................................... 5	
  

1.1  Syfte ................................................................................................................................... 9	
  
1.2 Förflyttningar .................................................................................................................... 10	
  

2 Metod och material ............................................................................................................................................ 17	
  
2.1 Avgränsningar och forskningsläge .................................................................................... 18	
  
2.2 Urval .................................................................................................................................. 23	
  
2.3 Intervjuer - data ................................................................................................................. 26	
  
2.4 Intervjumetod, observation och deltagande ....................................................................... 27	
  
2.5 Möten ................................................................................................................................ 29	
  
2.6 Maktasymmetri .................................................................................................................. 31	
  
2.7 Språket ............................................................................................................................... 31	
  
2.8 Intervjuer – reflektioner och brister ................................................................................... 34	
  
2.9 Intervjuer - redogörelse ..................................................................................................... 40	
  
2.10 Statistik & historia ........................................................................................................... 41	
  

3 Muslimer i Israel ................................................................................................................................................ 43	
  
3.1 Självständighet och katastrof ............................................................................................. 43	
  
3.2 Muslimer i den nybildade staten ........................................................................................ 45	
  
3.3 Politisk väckelse bland israeliska muslimer ...................................................................... 49	
  
3.3.1 Islamiska rörelsen i Israel ............................................................................................... 51	
  
3.4 Israeliska muslimer i statistiken ........................................................................................ 57	
  
3.4.1 Demografi ....................................................................................................................... 57	
  
3.4.2 Ålders- och könsfördelning ............................................................................................ 59	
  
3.4.3 Arbete och arbetslöshet .................................................................................................. 60	
  
3.4.4 Födslar, äktenskap och studier........................................................................................ 61	
  
3.5 Israeliska muslimska kvinnors identifikation i siffror ....................................................... 64	
  
3.6 Att tolka siffrorna .............................................................................................................. 66	
  
3.7 Samtal kring religiös identifikation i vardagslivet ............................................................. 68	
  

4 Umma och synen på hemmahörandet ................................................................................................................. 69	
  
4.1 Samtal om umma ............................................................................................................... 71	
  
4.2 Umma – en analys ............................................................................................................. 83	
  

5 Salat, Allah & Nar ............................................................................................................................................. 86	
  
5.1 Samtal om Salat, Allah och Nar ........................................................................................ 87	
  
5.2 Salat, Allah & Nar – en analys ........................................................................................ 105	
  

6 Kläder: hijab, khimar & jlbab .......................................................................................................................... 109	
  
6.1 Samtal om hijab och jlbab ............................................................................................... 112	
  
6.2 Kläder: Hijab, khimar och jlbab – en analys ................................................................... 124	
  

7 ”Vi är de moderna” .......................................................................................................................................... 133	
  
7.1 Modernitet & Tradition ................................................................................................... 133	
  
7.2 Samtal om ”tradition” och ”modernitet” ......................................................................... 138	
  
7.3 ”Vi är det moderna” – en analys ...................................................................................... 150	
  

8 ”Jag kan själv läsa och förstå Koranen”. .......................................................................................................... 156	
  
8.1 ”Jag kan själv läsa och förstå Koranen” – en analys ....................................................... 174	
  

9 Religionens roll i vardagslivets förflyttningar: Avslutande diskussion ............................................................ 178	
  
9.1 Återblick på möten .......................................................................................................... 178	
  
9.2 Utrymme för egna viljor och ambitioner ......................................................................... 180	
  
9.3 Tillhörighet, utsatthet och makt ....................................................................................... 183	
  
9.4 Kvinnor läser Koranen .................................................................................................... 185	
  
9.5 Identifikation, objektifiering och det egna valet .............................................................. 186	
  

10 Slutligen ......................................................................................................................................................... 190	
  
11 Källförteckning .............................................................................................................................................. 198	
  
12 Appendix ........................................................................................................................................................ 205	
  
	
  
 



5 
 

 

Women are not only the passive 

target of policies or the victims of 

distorted development: they are also 

shapers and makers of social change 

- especially Middle Eastern women in 

the new millennium.1 

 

 

  
 

 

1  Kvinnor  och  förändringar  i  en  muslimsk  omgivning  i  Israel  
Manar2 är 21 år. Hon definierar sig själv som muslim, arab och palestinier i nämnd 

ordning.3 Men hon är också israelisk medborgare och studerar matematik vid 

Haifas universitet. Muslimska kvinnor i Israel4 är en del av landets arabiska 

minoritet. År 2008 var 1 240 000 israeliska medborgare muslimer, och utgjorde 

därmed drygt 17 procent av landets totala befolkning. Ungefär hälften, det vill säga 

                                                 
1 Moghadam 2003:9. 
2 I Vetenskapsrådets riktlinjer från 2002 ”Forskningsetiska principer inom humanistisk-
samhällsvetenskaplig forskning” påpekas betydelsen av att, som forskare bevara, sina respondenters 
anonymitet. Därför har jag bytt ut en del namn på byar eller städer samt på familjemedlemmar och 
på mina respondenter. Detta utvecklar jag vidare i mitt metodkapitel. 
3 Se intervjuerna i kap. 6 umma. 
4 Definitionen på arabiska kvinnor i Israel varierar dels beroende av hur de själva väljer att definiera 
sig, dels beroende av olika intressen och politiska ställningstagande. Alternativen kombineras av 
olika identifikationer, i betydelsen personlig känsla av tillhörighet, så som arabisk, palestinsk 
muslimsk, kristen eller annan religiös tillhörighet, samt israelisk i fråga om medborgarskap eller 
känsla av tillhörighet. I de fall jag refererar till andra källor använder jag uttrycket som förekommer 
i respektive källa. När jag refererar till denna grupp eller till individer i gruppen kallar jag dem 
”muslimska kvinnor i Israel”. Det gör jag varken med någon ambition att frånta kvinnorna rätten att 
identifiera sig själva eller tillskriva dem något de inte kan identifiera sig med. Ingen av de kvinnor 
som jag intervjuat skulle å andra sidan neka till att de är muslimer, kvinnor och israeliska 
medborgare. Se intervju 1, 7 Appendix intervjuer. I appendix har jag valt att lägga ut intervjuerna i 
sin helhet så som de såg ut efter att jag skrivit ner dem, en lista på intervjuerna, mina 
fältanteckningar, e-post korrespondens med Manar och två statistiska underlag var av ett er speciellt 
framtaget för denna studie och ett är inte publicerat. 



6 
 

drygt 600 000 av dem, var kvinnor.5 När vi träffades andra gången 25 maj 2009 

bjöd hon mig spontant till sitt bröllop som skulle hållas två månader senare.6 Jag 

föreslog reserverat att hon kanske först skulle tala med sina föräldrar och 

svärföräldrar. Samtidigt lovade jag att komma om hon skickade mig ett e-brev med 

inbjudan senast en vecka före bröllopet.  

 

Hon skickade två. I det första önskade hon att jag skulle hedra henne med min 

närvaro på hennes bröllop, och påpekade att jag nu hade den vecka på mig som jag 

påstått att jag behövde för att komma. I det andra utrustade hon mig med 

telefonnummer till sin bror och några andra män i byn som jag skulle ringa, så att 

någon kunde hämta mig när jag anlände till Afula i norra Israel. Att jag skulle bo 

med hennes familj i deras hem såg hon som en självklarhet.  

 

Sitt andra e-brev avslutade hon med att fråga mig om jag äter allt, eller bara det 

som är kosher.7 Frågan berörde mig. Manars till synes både självklara och enkla 

fråga vittande om en reflexiv förståelse för vad som kan ses som religiös praktik. I 

en värld där religion förekommer som en självklar ingrediens i det dagliga livet 

hade vi funnit en zon av samförstånd där vi kunde kommunicera.8 

 

Direkt efter min ankomst drog Manars far Mahmud och hennes bror Taufiq in mig i 

männens gemenskap och markerade mina gränser genom att alltid finnas vid min 

sida. Markeringen var tydlig. Den gav mig dels känslan av att vara beskyddad, men 

förmedlade också normerna avseende männens respektive kvinnornas plats i 

tillvaron. Ingen opponerade sig å andra sidan när jag tänjde på gränserna och i 

stället drack mitt kaffe i Manars eller i någon av de andra kvinnornas sällskap.  

 

                                                 
5 Siffror och statistik som definierar förhållandet mellan muslimer i Israel och landets övriga 
befolkning genomgår jag mer detaljerat i kap 3. 
6 Se appendix intervju 9. 
7 Kosher är de judiska dietlagarna. (Groth 2002. 148–150); För mer omfattande introduktion till 
judiska dietlagar se Jewish Encyclopedia.com. 
http://www.jewishencyclopedia.com/view.jsp?artid=351&letter=D 2011-03-11. För e-
postkorrespondens 22 juli 2009 se appendix Manars inbjudan till bröllop. 
8 Betydelsen eller konsekvenserna av detta återkommer jag till i kap 2.  

http://www.jewishencyclopedia.com/view.jsp?artid=351&letter=D


7 
 

Samhället Manar bor i har ungefär 14 000 invånare och domineras av två stora 

familjer. Alla är muslimer9 och talar i första hand arabiska. Jag blev mottagen med 

värme, omtanke, vänskap – och misstänksamhet. När jag satt i samtal med männen 

utanför moskén och under det stora trädet på torget mitt i byn fick jag ständigt 

frågor om vad som egentligen fört mig dit, och varför jag intresserar mig för 

muslimska kvinnors religiositet.   

 

När jag presenterade mig, var min bakgrund aldrig något hinder för fortsatta samtal. 

Åsikterna om både det judiska och Israel varierade från person till person. I 

anknytning till moskén blev jag ofta föremål för intensiva övertalningsförsök där 

islam presenterades för mig som det mest fulländade systemet i världen. Utanför 

moskén uttrycktes ibland missnöje över israeliska myndigheter, och ibland 

besvikelse och frustration över arabiska eller palestinska omgivningar. Ibland 

utvecklades även smaklösa teorier om judars makt i världen inför mig, trots 

vetskapen om att jag är jude. I hemmen talades det om allt ifrån hur maten smakade 

till den rådande finanskrisen, och den då svåra situationen inom byggnadsbranschen 

som de flesta männen i byn var beroende av för sin försörjning. 

 

Manars far Mahmud envisades med att upplåta soffan i vardagsrummet åt mig 

medan han själv sov på golvet. Gästvänligheten och ambitionen att visa upp både 

byn och familjen från sin bästa sida var ständigt påtaglig. Vardagsrummet var 

dessutom det enda rummet med luftkonditionering i en annars kvävande värme. 

 

På morgonen serverades kaffe och nybakat bröd invid husets trappa. Barn och 

vuxna rörde sig otvunget på innergården mellan husen. Kvinnorna städade och 

lagade mat när det behövdes. Det som hade blivit ”vi män” serverades av kvinnorna 

med mycket omtanke, men också varvat med skämtsamma kommentarer om mäns 

oöverträffade förmåga att sitta och göra ingenting.  

 

                                                 
9 Jag har naturligtvis inte talat med alla invånare i byn. Men det är vad som sägs om religiös 
tillhörighet när frågan kommer upp och det är så de definierar sig själva. Det säger inget om i vilken 
utsträckning just den gruppen praktiserar sin religion eller bör uppfattas som troende i betydelsen 
tror på Gud utan att bry sig om ritualer och seder eller tvärt om, utför ritualer och seder utan att tro 
på Gud, eller religiösa i betydelsen troende på Gud och praktiserande i betydelsen följer ritualer, 
seder och påbud. 



8 
 

Manars familj bor mitt i byn med moskén som närmaste granne. Mahmud gick till 

moskén för varje bön då han var vaken. Bönetiderna var navet i umgänge och 

planering. Måltider planerades till före eller efter någon av bönerna, och besök hos 

släktingar och vänner gjordes så att Mahmud inte skulle missa någon av 

bönetiderna.   

 

Samtalen runt kaffebordet rörde allt ifrån personlig hälsa och världsnyheter till 

huruvida den svenska världsstjärnan, fotbollsspelaren Zlatan, är muslim. Då och då 

tog jag upp kvinnors roll i samhället. Alla var överens om att förändringar sker och 

dessutom är ganska dramatiska. Alla var också överens om att en av orsakerna till 

förändringarna är utbildning som står högt på prioriteringslistan för så väl kvinnor 

som för män. Dock rådde det delade åsikter om huruvida förändring är bra eller 

dåligt.10 

 

När jag en dag körde hem Manar från universitetet stannade vi till hos hennes 

föräldrar på vägen. Där träffade vi hennes man som precis kommit från jobbet. 

Manar informerade honom om att det nog var bäst att han åt middag hos sin 

svärmor. Jag frågade skämtsamt om hon som nygift kvinna inte lagade middag åt 

sin man. Manar svarade att studierna kom före allt annat och fick medhåll av både 

sin man och sina föräldrar. Dessutom lagade Manars mor med förtjusning mat åt 

både sin svärson och mig. 

 

När det så småningom blev dags för mig att åka hem körde jag genom byns 

centrum. Där har ett nytt snabbmatsställe öppnat. Serveringen består av en gammal 

husvagn med en lucka i väggen och vita stolar och bord i plast på trottoaren. Menyn 

är enkel. Hårt grillade köttbitar trycks ner i stekta pitabröd med lite grönsaker och 

såser. För runt 20 kronor ingår även en läsk. Fullt av matgäster satt samlade runt 

borden när jag åkte förbi. Alla var män. Visserligen kan det bero på 

arabiskmuslimska kvinnors möjligheter eller begränsningar att röra sig fritt i byns 

offentliga rum, något som exempelvis antropologen Michael Gilsenan beskriver. 

Han fäster uppmärksamheten på hur kvinnor i en libanesisk by rör sig i en ”osedd 

zon”11 för att hålla sig borta från det allmänna blickfånget, när de går till källan för 

                                                 
10 Se appendix fältanteckningar augusti 2009. 
11 Min översättning. 



9 
 

att hämta vatten.12 Men det skulle också kunna vara så enkelt att det finns fler 

kvinnor än Manar, som varken har tid eller lust att laga mat åt sina män.13   

 

Kanske är kvinnors förändring av sin tillvaro också orsaken till att ett av de 

återkommande samtalen i byn cirklar kring det nybyggda daghemmet. Plötsligt 

saknas det nämligen kvinnor som på dagtid kan ta hand om barn i förskoleåldern. 

Ty hade det inte varit bröllop och fest hade Manars bror Taufiq åkt iväg tidigt på 

morgonen för att arbeta som golvläggare i någon av de större städerna, och sedan 

kommit hem under sen eftermiddag. De flesta äldre kvinnorna hade inte åkt 

någonstans. Men många yngre kvinnor beger sig dagligen till större städer för att 

studera och arbeta.14 

 

Statistik15 bekräftar dessutom ytterligare en tendens: Kvinnor i Manars situation har 

fått bättre socio-ekonomiska villkor, samtidigt som deras intresse för religiös 

identifikation eller fördjupad religiositet har ökat. I sociologisk och 

religionssociologisk litteratur antyds det att en koppling skulle förekomma mellan 

utsatthet, marginalisering och religion16. Om så vore fallet borde rimligtvis 

statistiken för muslimska kvinnors religiositet i Israel snarare visa på en nedgång i 

religiös identifikation till följd av deras utveckling och förbättrade socio-

ekonomiska villkor.  

 

 

1.1    Syfte  
We have already moved into a society of women. That is why research 

on women is the best entry-point into society in general.17  

 

Alain Touraine uppehåller sig vid kvinnors roll och utveckling i samhället i sin bok 

A new paradigm for understanding today´s world (2007). I sitt resonemang 

förhåller han sig visserligen till kvinnor i Europa, vilka i de flesta fall har uppnått 

                                                 
12 Gilsenan 2005:188–190. 
13 Se appendix fältanteckningar oktober-november 2009.  
14 Se appendix fältanteckningar från bröllopet juli 2009.  
15 För utförlig statistik ang. förhållandet mellan muslimska kvinnors socio-ekonomiska villkor och 
religiösa identifikation i Israel. Se kap. 3.4.4, 3.5. 
16 Castells 2007:12; Fleming 2004:16; McGuire 2002:27–32. 
17 Touraine 2007:107. 



10 
 

en annan socio-ekonomisk och juridisk status än arabiskmuslimska kvinnor i 

Israel.18 Icke desto mindre går det att se hur förändringar av kvinnors roller och 

situation även utanför Europa förändrar sammanhangen som de omgärdas av. Inte 

minst tydliggörs det i ljuset av de senaste händelserna i Mellanöstern, där kvinnor 

tagit en både aktiv och framträdande roll i demonstrationerna. Det gäller såväl 

religiösa miljöer i allmänhet i Mellanöstern, som muslimska i synnerhet.19  

 

Därmed menar jag att ökad förståelse av kvinnors religiösa föreställningar och 

religiösa vardagslivspraktik även kan ge en mer övergripande förståelse för 

religionens roll i vardagen.20 Min utgångspunkt är således att en bra ingångsvinkel 

till forskning om religionens funktion eller betydelse i människors vardag kan vara 

att forska om orsakerna bakom kvinnors val av religiös identifikation.  

 

Syftet med detta arbete är att genom intervjuer och litteraturstudier finna en möjlig 

förklaring till sambandet mellan å ena sidan förbättrade socio-ekonomiska villkor, 

och å andra sidan det ökade intresset för religiös identifikation hos mina 

informanter. I föreliggande studie har jag således valt att studera huruvida det finns 

något samband mellan deras val av religiösa identifikation och deras förflyttningar i 

vardagslivet.  

  
1.2  Förflyttningar    
Förflyttningar (transition) är vad den franske sociologen Alain Touraine anser 

måste studeras för att förstå människors val och utveckling. Det är hans 

förhållningssätt till förflyttningar som jag har valt att luta mig mot för att uppnå 

syftet för föreliggande studie. Människors utveckling och beslut går enligt honom 

inte längre att förstå med samhället, socio-ekonomiska strukturer, etniska eller 

religiösa grupper och kollektiv som utgångspunkt. Samhället, som han ser det har 

vilat på familj, utbildningssystem, arbetsmiljö och bostadsområden, vilka är 

                                                 
18 Se den statistiska genomgången i kap. 3. 
19 Mir-Hosseini 1999:6; Moghadam 2003:28. I detta avseende associerar jag även exempelvis till 
förändringar som jag bevittnade under mitt fältarbete och som jag beskriver ovan i min inledning. 
20 Vardagslivet är enligt Dorothee Wierling […]”The dimension that is delimited by (soft) 
boundaries which result from the modest scope of everyday action, although open for an unlimited 
variety of experiences, depending on the complexity of the given society and the tempo of its 
change. Alltag is the domain in which people exercise a direct influence – via their behavior – on 
their immediate circumstances.” (Wierling 1995:151).  
 



11 
 

omgivningar som, enligt Touraine, alla befinner sig i kris och har tömts på sitt 

innehåll. Kvar är, enligt Touraine, individer – framför allt unga och gamla, utan 

familj eller sammanhang, immigranter, minoriteter eller främlingar – dömda till 

utanförskap som antingen leder till sökandet efter konstgjorda gemenskaper eller 

grupper som hålls samman av ledares styrka och aggressivitet.21 För Touraine krävs 

det därför ett nytt tankesystem, inte minst eftersom individer enligt honom i dag är 

mer definierade utifrån sina kulturella rättigheter och därmed mer fullständiga 

individer än bara medborgare eller arbetare i ett samhälle.22 Därför menar Touraine 

att människors krav på rätten att vara annorlunda och samtidigt kunna delta i den 

globala utvecklingen, blir allt vanligare.23 Det är enligt Touraine inte längre en 

fråga om huruvida olika kulturer kan samexistera eller förstå varandra. Han hävdar: 

 

It is no longer exclusively a question of understanding what enables 

cultures to communicate; what is at stake is whether an awareness of 

differences between cultures can be transformed into an evaluation, by 

the actor herself, of her own forms of behaviour. This involves a radical 

switch of perspective: The issue is no longer whether two or more 

cultures are compatible, but to observe how actors handle the transition 

from one culture and society to others, and above all the role played by 

beliefs, attitudes, and prohibitions in facilitating or, on the contrary, 

complicating the transition. 24 

Such an approach analyses the actor’s behaviour in a new way. Initially, 

the goal is simply to grasp and analyse the difficulties encountered by 

immigrants or others in their transition from one culture to a different 

cultures, but the kind of behaviour that enables actors not to be defeated 

by the difficulties they encounter. Various pieces of research have 

shown that the presence of strong convictions facilitates the transition 

from one culture and society to others. What is measured here is the 

ability of the actors to behave as subjects – that is, to conceive and 

create their own route. It is no longer the compatibility between 

different cultures that is at issue, but the capacity of individuals to 
                                                 
21 Touraine 2007:67–68. 
22 Touraine 2007:183. 
23 Touraine 2007:147. 
24 Min kursivering. 



12 
 

transform a series of lived situations and incidents into a personal 

history and project.25  

 

I stället för att studera utveckling och samtida tillstånd med utgångspunkt i 

samhället eller religiösa och etniska grupper, väljer Touraine att försöka förstå 

dessa genom att analysera hur individer parerar vardagslivets hinderbana och dess 

förflyttningar, (transition), mellan olika kulturella och sociala miljöer.  

 

På ett likartat vis resonerar Lars Dencik, professor i socialpsykologi vid Roskile 

Universitet. Han använder begreppet sociotoper för att beskriva individers rörelse 

mellan olika miljöer.26 En sociotop är enligt Dencik de sociala och kulturella 

omständigheter som omgärdar människor i ett givet sammanhang. Således blir 

arbetsplatsen, familjen och vänkretsen olika sociotoper som varje individ förflyttar 

sig mellan under sin vardag. Identiteten, påpekar Dencik:  

 

(…) is constructed by the relationship between how an 

individual subjectively experiences the world and the historic 

and cultural framework influencing this subjective experience.27 

 

Det kan förstås som att varje förflyttning individer gör mellan olika sociotoper och 

sättet på vilket de olika sociotoperna uppfattas av individer är beståndsdelar som 

påverkar, utvecklar eller formar individers identitet.  

 

Samtidigt menar Dencik att det nu mer än någonsin tidigare förväntas av individer 

att kunna förflytta sig mellan, samt hantera olika miljöer. Enligt Dencik 

kännetecknas globaliseringen dels av allt snabbare förändringen i vardagen där 

exempelvis matvanor, klädkoder, familjemönster och forskning håller under allt 

kortare perioder, dels den allt vanligare förflyttningen mellan olika miljöer.28 

Därför krävs det enligt honom av varje individ att vara ständigt beredd på att vara 

rörlig och kapabel att lära sig vad andra och främmande miljöer förväntar sig. Det 

innebär, anser Dencik, att individer nu mera behöver vara beredda på både 
                                                 
25 Touraine 2007:172–173. 
26 Dencik 2001:2. 
27 Dencik 2001:13. 
28 Dencik 2001:2. 



13 
 

geografisk och mental rörlighet utan att egentligen kunna förbereda sig för vad som 

kommer att förväntas av dem.29 Problemet Dencik dock lyfter fram är huruvida 

individer lyckas bevara både sin identitet och sin integritet under ständigt pågående 

förflyttningar i vardagen.30 

 

Rörelsers eller förflyttningars betydelse för individers val av identifikation är något 

som även Kwame Anthony Appiah i Cosmopolitanism (2006) och Gerd Baumann i 

The Multicultural Riddle (1999) diskuterar. De analyserar hur människor väljer 

identifikationer beroende av bakgrund och sociala omständigheter. För Baumann är 

det centralt att skilja på identitet och identifikation. Han menar att identitet skulle 

vara något som människor tillskrivs eller utvecklas med i stor utsträckning på grund 

av människors behov av att stärka sina identitetskonturer med hjälp av motbilder. 

Dessutom understryker Baumann att identitet varken är statisk eller homogen. 

Därför menar han att identifikation är en bättre term för att visa hur människor 

agerar då de gör aktivt val utifrån rådande omständigheter eller förutsättningar. 

Eftersom så många kulturer numera möts är det enligt Baumann också sannolikt att 

individer väljer flera olika identifikationer som inte nödvändigtvis stämmer överens 

med hur människor ”bör” vara för att stämma in på mallar och föreställningar som 

kan förekomma om exempelvis religiösa eller etniska grupper.31 Appiah resonerar 

på liknande vis kring människor med familjer som lever på olika håll i världen, 

gifter sig med någon som har en annan bakgrund och väljer att gemensamt leva på 

en plats som är ny för dem båda. Därmed illustrerar Appiah Baumanns idé om 

individers egna aktiva val av identifikationer. Appiah pekar på hur olika 

förhållningssätt och beteenden möts och därigenom ger varje individ möjlighet att 

välja identifikation som passar dennes behov bäst för varje given situation och 

omgivning. I sin tur leder det naturligtvis också till att individers identiteter aldrig 

är statiska, utan snarare ständigt i rörelse och under utveckling.32 

 

Baumans resonemang om individers val av identifikation och Michael de Certeaus 

diskussion om att taktik skulle vara individers sätt att hantera makters strategier för 

                                                 
29 Dencik 2001:29. 
30 Dencik 2001:29 
31 Baumann 1999:137–138. 
32 Appiah 2006:87–99. 



14 
 

att uppnå sina målsättningar33 kan kopplas till Manars förflyttningar i vardagslivet. 

Hennes val av religiös identifikation kan ses som taktik för att hantera olika 

förväntningar och krav på henne som uppstår under hennes förflyttningar mellan 

olika sociotoper. Manars fall skulle därmed kunna förstås som att religion är den 

identifikation hon valt för att dels hantera vardagslivets förflyttningar, dels bevara 

sin identitet och integritet.  

 

Ur ett religionsvetenskapligt perspektiv menar McGuire att individers religiositet 

inte i någon högre grad är en fråga om förpliktelser till religiösa organisationers 

verksamheter. Snarare bör det, enligt henne, ses som resultatet av varje individs 

religiösa uttryck, erfarenhet eller praktik vid varje givet tillfälle i vardagen. 

McGuires hävdar att vägen till förståelse av det hon kallar för ”modernt religiöst 

liv”34 går genom insikten om den komplexitet och rörlighet religionsutövning 

innebär för individer i deras vardag.35 Eller som McGuire själv uttrycker det: 

 

Individual religious commitment is evidenced less by avowed 

commitment to and participation in the activities of religious 

organizations than by the way each person expresses and experiences 

his or her faith and practiced in ordinary places and in everyday 

moments. To understand modern religious lives, we need to try tog rasp 

the complexity, diversity and fluidity of real individuals religion-as-

practiced, in the context of their everyday lives.36 Although studies of 

religious organizations and movements are still relevant, they cannot 

capture the quality of people´s everyday religious lives. As messy as 

these lives may be in practice, individuals´ lived religions are what 

really matters to them.37 

 

Utan att nödvändigtvis göra det ena på bekostnad av det andra är fokus i 

föreliggande studie på individer snarare än på socio-ekonomiska strukturer och 

grupper. Förankrat i religionsvetenskaplig forskning blir fokus på individer en fråga 

                                                 
33 de Certeau 1984:xix. 
34 Min översättning från engelska. 
35 McGuire 2008:213. 
36 Min kursivering. 
37 McGuire 2008:213. 



15 
 

om att upptäcka individuell religionsutövning och föröka begripliggöra individuella 

bevekelsegrunder för individers egna upplevelser och föreställningar, snarare än att 

studera kollektiv religiös tillhörighet eller organiserad gemensam religionsutövning 

för att därigenom förklara individers beteende eller val.38  

 

Visserligen beskriver Touraine situationer som uppstår för invandrare i första hand 

i Frankrike men också i Europa och världen i övrigt, vilket även Dencik, Appiah 

och Baumann gör. McGuire tittar dessutom i första hand på både judendomen och 

kristendomen. Dock menar jag att idéerna är applicerbar även på muslimska 

kvinnors val av identifikation och förflyttningar mellan olika och ibland 

motsägelsefulla miljöer i Israel, vilket föreliggande avhandling ämnar visa. 

 

I ljuset av Touraines idé om förflyttningarnas betydelse menar jag att förflyttningar 

dessutom kan ske såväl fysiskt som mentalt.39 Alla fysiska förflyttningar innebär 

enligt min mening också mentala förflyttningar, medan alla mentala förflyttningar 

inte nödvändigtvis är fysiska. Genom mental förflyttning, menar jag, kan känslan 

av tillhörighet med den arabiskmuslimska världen skapa en föreställning om att 

tillhöra en majoritet samtidigt som den fysiska verkligheten innebär att vara i 

minoritet och israelisk medborgare. Det i sin tur kan leda till en ny mental 

förflyttning som kan ge känslan av att vara utanför arabiskmuslimsk gemenskap. 

Dels för att Israel är i konflikt med delar av den, dels på grund av den 

förhållandevis högre sociala och politiska levnadsstandard kvinnorna upplever i 

Israel i förhållande till grannländerna.40 Men också för att Israel är det enda landet i 

världen med en judisk majoritet. Således kan rimligtvis en mental förflyttning som 

inger känslan av att tillhöra en majoritet lika enkelt genom samma process ändras 

till känslan av utsatthet och/eller marginalisering. Många av dessa mentala 

förflyttningar kan alltså ske under en enda resa eller fysisk förflyttning mellan 

hemmet och universitetet. Mentala förflyttningar säger egentligen väldigt lite om 

                                                 
38 McGuire 2008:4. 
39 Touraine betonar fysiska förflyttningar. Jag menar dock att en fysisk förflyttning rimligtvis också 
innebär vissa mentala anpassningar. Dessutom kan naturligtvis tankar röra sig fritt även hos 
människor som inte förflyttar sig fysiskt. 
40Enligt Freedom Houses årliga rapport, är Israel det enda landet i Mellanöstern som är ordnat under 
kategorin free fritt. http://freedomhouse.org/template.cfm?page=22&year=2010&country=7845 
2011-01-15. 



16 
 

vilken omgivning kvinnorna föredrar att befinna sig i, snarare är det resultatet av 

komplicerade och delvis utsatta situationer.41 

 

Manar lämnar dagligen den arabiska by som är hennes hem. Där talas det arabiska i 

vardagen och islam är den religion som dominerar samhället, inte minst genom 

samhällets tre moskéer som alla syns och gör sig hörda vid varje bönetid. Med bil 

färdas hon till Haifa – Israels tredje största stad med knappt 300 000 invånare. Där 

tillbringar hon sin dag på universitetet omgiven av en judisk majoritet, och med 

hebreiska som dominerande språk i korridorer och föreläsningssalar. Manar blir 

genom förflyttningen från sin hemort till universitetet en del av den arabiska 

minoriteten i Israel, men förväntas samtidigt inta rollen som student snarare än de 

roller hon har i sin hemby som dotter, släkting, mor eller hustru. Listan med detaljer 

som visar på de olika miljöer Manar förflyttar sig emellan i sin vardag och vad de i 

sin tur medför för förväntningar på henne, samt de sätt på vilka hon upplever och 

identifierar sig med dessa, kan göras mycket längre.  

 
Med Manars vardagsförflyttningar i minnet bygger avhandlingen på en teoretisk 

förställning att det finns en koppling mellan å ena sidan individers val av religiös 

identifikation, och å andra sidan deras förflyttningar i vardagslivet.  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                 
41 Se kap. 4. 



17 
 

 
 
 
 
 
 

2  Metod  och  material  
I följande kapitel redogör jag för hur jag arbetat för att genomföra denna studie.  

Under arbetets gång har jag i minnet haft en episod som utspelade sig veckan efter 

13 september 1993 – den dag då Israels dåvarande premiärminister Itzhak Rabbin 

och Fatah-rörelsens dåvarande ordförande Yassir Arafat skakade hand under 

Clintons överseende på gräsmattan utanför Vita Huset. Jag försökte då nå den 

israeliske författare Amos Oz för en intervju. Hans agent meddelade mig kortfattat 

att Oz inte hade tid för intervjuer. Jag bad henne hälsa honom att jag varken ville 

tala om Osloavtalet, krig eller fred, utan att jag läst flera av hans böcker och ville 

tala med honom om dem. Men helst av allt vill jag tala med honom om Gud. En 

timme senare ringde hon tillbaka och hälsade att Oz gärna träffade mig i sitt hem 

kommande vecka.42 

 

Många i Israel är ganska trötta på det politiska samtalet. Inte minst för att det alltför 

ofta slutar med att anklagelser riktas åt båda hållen. Försvar av positioner leder 

ibland till låsningar, som gör det omöjligt att bedriva dialog. Religion, och framför 

allt ett erbjudande till någon människa om att berätta om sin religion, kan ibland få 

människor att tala både engagerat och personligt. Varför det är så har jag svårt att 

svara på, men för en aktivistiskt inriktad muslim kan det kanske upplevas som 

möjligheten till en stunds da‘wa, ”mission”.43 Samtidigt är det långt ifrån 

okomplicerat att i Mellanöstern försöka skilja politik från religion. Med det sagt 

menar jag att min erfarenhet med denna studie visar att det är fullt möjligt även om 

vissa gråzoner hela tiden berörs. Sådana gråzoner kan vara exempelvis kvinnornas 

                                                 
42 Intervjun publicerades i tidningen Dagen under rubriken ”De israeliska idéerna står på första 
raden i världskulturen”, 1993-10-23 
43 Da‘wa är Guds uppmaning att kalla folk till att följa Guds väg, (Koranen 16:125), och användes 
som uttryck för islamistisk mission som förklarar hur individen bör läsa och förstå Koranen, 
efterleva sharia och leva det dagliga livet i enlighet med islam. Verksamheten har sedermera även 
börjat omfatta, fri medicinsk vård, soppkök för fattiga, subventioner för husköp och liknande socialt 
stöd som oftast finner utrymme där regimen brister, (Eickelman & Piscatori 2004:35–36).  Se även i 
Encyclopaedia of Islam, Second Edition. Sökord Da‘wa. 
 



18 
 

känsla av utsatthet eller marginalisering i det israeliska samhället samt deras 

förhållande till andra muslimer i regionen vilket skulle kunna upplevas som 

politiska frågor. Dessutom skulle deras berättelser om deras familjer kunna 

upplevas som en fråga hemmahörande i deras rent privata liv. Dock blir 

vardagslivets bekymmer eller glädjestunder lätt ämnen vilka berör orsaker eller 

situationer som kopplas till religiös identifikation då religionen ger mening åt delar 

av vardagslivet. Jag har heller aldrig, i något sammanhang i Mellanöstern, blivit 

fientligt bemött när jag nyfiket och ärligt frågat om människors religiösa 

föreställningar. Ibland har jag till och med upplevt det som om människor jag frågar 

gått och väntat på att få berätta för någon om sin religiösa övertygelse. När jag 

exempelvis var närvarande vid Manars bröllop några dagar sommaren 2009 träffade 

jag en ung man som var nyfiken på vem jag var. Samtalet ändrade ganska 

omgående kurs och kom att i stället handla om varför han valt det han kallade för 

den ”religiösa vägen”.44 

 

Jag har också varit noga med att hålla samtalen kring frågor som rör religiositet 

eller religionsutövning, för att detta arbete ligger inom ramen för religionshistoria 

med islamologi som inriktning. Samtalen med kvinnorna har från min sida 

uteslutande handlat om islams roller i deras vardag. Huruvida de trivs eller inte i 

Israel eller vad de tycker om Israel överhuvudtaget har inte varit en fråga från min 

sida, men jag har heller inte hindrat dem från att tala om det.  

 

2.1  Avgränsningar  och  forskningsläge    
I detta avsnitt kommer jag att först kortfattat ge en förenklad sammanfattning över 

hur forskning om muslimska kvinnor i allmänhet bedrivs, för att sedan specifikt 

presentera forskningsläget rörande muslimska kvinnor i Israel. 

 

Forskningen om muslimska kvinnor är mycket omfattande. Delvis går det att 

associera forskningen till teorier om hur individers förhållningsätt eller identitet 

dels utvecklas som ett resultat av anpassning till rådande strukturer, dels i möte med 

andra individer eller grupper.45 Dessutom tycks studierna inte sällan hämta 

                                                 
44 Se appendix fältanteckningar 31 juli 2009. 
45 Teoretiska perspektiv som t.ex. beskrivs av Banks 1996; Barth 1969; Castells 2007. 



19 
 

inspiration från samtida feministiska teorier.46 Därtill kan det generaliserat påstås 

att forskningen försöker tydliggöra eller finna orsaker till muslimska kvinnors roll 

och status i muslimska religiösa och traditionella miljöer genom att angripa 

problemet från olika perspektiv. Ett perspektiv kommer från forskare som vill göra 

gällande att islam egentligen är en religion som i sitt ursprung är egalitär. Dock har 

patriarkal maktordning genom historien förvrängt det ursprungliga budskapet och i 

stället utvecklat tolkningar av Koranen och sharia som i huvudsak har bevarat den 

patriarkala maktordningen inte minst i syfte att kontrollera kvinnors sexualitet. I 

dessa fall lyfts ofta omtolkning av Koranen fram som en möjlig lösning på 

problemet.47 Ett annat perspektiv vill göra gällande att det mer är en fråga om 

sociala sammanhang och strukturer. I dessa fall förklaras omständigheterna utifrån 

kulturella arv och brist på demokrati. Denna forskning menar samtidigt delvis att 

omfattande förändringar i kvinnors möjligheter till arbete, studier och 

självständighet redan har börjat i exempelvis Mellanöstern, men att demokratiska 

processer är av stor betydelse för att utveckling ska kunna fortsätta i samma 

riktning.48 

  
I Israel förekommer det omfattande forskning i syfte att beskriva sociala 

omständigheter kring den arabiska49 befolkningen i Israel. Mycket av den utgår 

exempelvis från kvantitativa studier och statistik, som det statistiska underlag jag 

delvis presenterar i mitt bakgrundskapitel. Dessutom har även andra studier gjorts. 

Vid mitt senaste besök i Israel april och maj 2011 gick jag igenom databaserna vid 

Ben Gurions universitet i Beersheva, Hebreiska universitetet i Jerusalem samt 

Haifas och Tel Avivs Universitet och konstaterade att materialet är omfattande. 

Samtidigt har jag funnit att det egentligen inte förekommit någon studie om just 

muslimers eller specifikt muslimska kvinnors religiösa identifikation i Israel. 

 

                                                 
46 Teoretiska perspektiv som t.ex. beskrivs av De los Reyes & Mulinari 2005; Ritzer 2008: 450–497; 
Young 1990. 
 
47 Se t.ex. Barlas 2002:xii; Mernissi 1985; Mernissi 1991:85–188; Mir-Hosseini 1999:208. 
48 Se t.ex. Karmi 1996:83; Mahmood 2005:174–180; Makdisi 1996; Moghadam 2003. 
49 Jag har som sagt ingen ambition att tillskriva någon identifikationer de inte har eller kan tänkas 
ha. Jag är fullt medveten om att israeliska araber också identifierar sig som både palestinier, 
muslimer, kristna, druser eller beduiner. Dock identifierar sig inte alla på samma vis när de tillfrågas 
vilket även min studie visar. För mig är det dessutom omöjligt att vid varje tillfälle skriva ut alla 
alternativen. Majoriteten skull dock enligt min erfarenhet acceptera ”arab” som ett alternativ bland 
andra identifikationsmöjligheter.  



20 
 

För att illustrera forskningsläget i Israel angående kvinnor i landets arabiska 

minoritet i allmänhet och muslimska kvinnor i synnerhet, har jag valt att presentera 

några utvalda arbeten. Valen är gjorda dels med ambitionen att de ska handla om 

arabiska eller muslimska kvinnor, dels att de ska vara så aktuella som möjligt i tid.  

 

”Women Against Violence” är en fristående organisationen som drivs av arabiska 

kvinnor vilka arbetar med att informera om och bekämpa våld mot kvinnor i och 

utanför familjen.50 I en rapport från 2005 pekar Women Against Violence på att 

arabiska kvinnor i Israel lever i ett ständigt utanförskap, eller konstant rör sig i 

marginalerna mellan olika omgivningar och därför riskerar att alltid få sina 

lojaliteter ifrågasatta. De kan uppleva sig stå utanför det israeliska samhället som 

definierar sig som en judisk demokrati, och lika väl uppleva att de står utanför 

palestinska, arabiska och muslimska gemenskaper eftersom de lever i Israel.51  

 

I den akademiska världen har Amalia Sa´ar som är doktor i antropologi vid Haifas 

universitet, studerat det hon definierar som israelisk-palestinska kvinnors situation i 

familjen. Sa´ar menar att familjen eller klanens krav och förväntningar har större 

betydelse för kvinnors utveckling än samhällets strukturer och möjligheter. Det 

finns enligt Sa´ar inga hinder för arabiska kvinnor i Israel att tillgodogöra sig både 

studier och arbete. Men för att inte förlora sin status och sin roll får de inte göra 

intrång på vad som kan upplevas som manliga domäner, ty då riskerar de enligt 

Sa´ar att utsättas för både psykiskt och fysiskt våld. Framför allt riskerar kvinnor 

som antingen blir för framgångsrika eller för misslyckade att bli både ensamma och 

utelämnade.52 

 

Arbeten om arabiska kvinnor i allmänhet rör sig vanligtvis kring sociala och 

ekonomiska frågor. År 2006 presenterade Yahia-Younis Taghreed sin avhandling 

Strangers, Gender and Politics: Women in Palestinian-Arab Local Politics in 

Israel.53 Där konstaterar hon att arabiska kvinnor som lever i någon form av 

utanförskap kan återfå sin status och roll genom politiskt arbete. Med hjälp av val 

                                                 
50 http://www.wavo.org/?Languageld=1&system=Item&Menuld=15&PMenuld=15&Itemld=18 
10.06.18. 
51 Se Women against violence 2005, s. 81–83. 
52 Sa´ar 2001:732–734. 
53 Avhandlingen är skriven på hebreiska.  



21 
 

och demokratiska processer vidgar kvinnor sina sociala nätverk och uppgraderar sin 

sociala status. Ruth Karak, Emir Galilee & Tamar Feuerstein har i sitt arbete 

Independence and Entrepreneurship Among Arab Muslim Rural and Bedouin 

Women in Israel (2009) mer specifikt studerat beduinkvinnors förutsättningar 

utifrån sociala och ekonomiska omständigheter.  

 

Två omfattande antologier på hebreiska om arabiska kvinnors roll eller status har 

också publicerats på senare tid. År 2009 kom Faisal Azaiza, Khawla Abu-Baker, 

As`ad Ghanem, Rachel Hertz-Lazarowitz (ed).  Arab Women in Israel: Current 

Status and Future Trends, och 2010, Sarab, Abu Rabia Queder, Naomi Weiner 

Levy (ed). Palestinian Women in Israel: Identity Power Relations and Coping 

Strategies.  

 

Antologierna har de gemensamt att de genom olika perspektiv försöker förklara 

eller diskutera arabiska kvinnors roll, situation eller status. Omständigheter som 

diskuteras är huruvida utbildningen och politik skulle vara verktyg för arabiska 

kvinnor i Israel att använda sig av för att förändra eller förbättra sina 

förutsättningar. Även mer personliga, privata eller vardagliga omständigheter tas 

upp, såsom bildade beduinkvinnors val av ”fel” man i familjens ögon, eller arabiska 

änkors villkor och tillstånd i arabiska omgivningar i Israel. En del artiklar i dessa 

antologier talar också om identitet eller identifikation. Dessa resonemang behandlar 

dock hur nationella eller kulturella identifikationer utvecklas hos exempelvis 

palestinska54 ungdomar vilka är israeliska medborgare, eller hur dessa 

identifikationer utvecklas hos medelålders beduinkvinnor i mötet med kvinnliga 

judiska akademiker i samma ålder. 

 

Det är däremot mycket svårare att finna studier som specifikt handlar om 

muslimska kvinnor i Israel. 

 

Dr Muhammad Al-Atawnah, som är historiker vid Ben Gurions universitet, 

påbörjade under 2011 ett projekt om muslimer i Israel. Det är dock ett projekt som 

enligt honom precis har påbörjats och därför inte ännu är klart definierat. Under 

                                                 
54 Att jag valt att skriva ”palestinska ungdomar” är för att det är den ursprungliga titeln i just detta 
fall. 



22 
 

20121 är det också sannolikt att Inbal Tal från Haifas universitet presenterar sin 

avhandling om muslimska kvinnors roll och status i den islamiska rörelsen i Israel. 

Under ett telefonsamtal med henne försökte jag få mer information om eller 

sammanfattningen av hennes avhandling. Hon var inte villig att delge mig någon 

annan information än att sammanfattningen i hennes D-uppsats också ger en bild av 

vad hennes avhandling handlar om. I sin D-uppsats, Kvinnors uppdrag och status i 

den Islamiska Rörelsen i Israel (2006),55 har Tal granskat texter från den Islamiska 

rörelsen i Israel som vänder sig till kvinnor och undersökt verksamheten inom 

rörelsen som sköts av kvinnor. Tal påstår sig se en verksamhet vars ambition är att 

skapa en form av autonomi eller eget utrymme i det israeliska samhället, samtidigt 

som kvinnornas roll och status enligt henne visar på hur en islamistisk feminism 

sakta utvecklas inom rörelsen. Dock menar Tal att det är alldeles för tidigt att säga 

vad verksamheten kommer att få för konsekvenser för muslimska kvinnor aktiva i 

rörelsen eller för muslimska kvinnor i allmänhet. I artikeln ”Religiösa och 

traditionella muslimska kvinnor förverkligar sig genom universitetsstudier – inom 

den privata sfären (äktenskap/familj och föräldraskap)”56 diskuterar doktor Annat 

Gilat och professor Rachel Hertz-Lazarowitz båda från Haifas universitet, 

betydelsen av studier för muslimska kvinnors möjlighet till att förändra sina sociala 

roller och status i muslimska omgivningar vilka omgärdar deras vardag. Gilat och 

Hertz-Lazarowitz pekar på hur muslimska kvinnor dels väljer att studera för att 

först och främst förändra sin roll och status som människor, dels för att de förstår 

hur de genom sin förändring också bidrar till att förändra normer som råder i 

omgivningar de vuxit upp. Studien är en fallstudie med intervjuer, baserad på 435 

kvinnliga studenter i åldrarna 19–30 år som alla läser till eller har avslutat 

motsvarigheten till en svensk fil. kand. på fyra olika universitet i Israel.  

 

Sammanfattningsvis kan konstateras att arabiska kvinnors liv och sociala status i 

Israel på olika vis är föremål för forskning.  En studie som granskar muslimska 

kvinnors religiösa identifikation i vardagen har dock mig veterligen hittills inte 

genomförts. Till skillnad från det jag funnit har varit hittills vanligt förekommande, 

är syftet med detta arbete att finna en möjlig förklaring till sambandet mellan å ena 

sidan mina informanters förbättrade socio-ekonomiska villkor och å andra sidan 

                                                 
55 Min översättning från hebreiska. 
56 Min översättning från hebreiska. 



23 
 

deras ökade intresse för religiös identifikation, genom att diskutera religionens roll i 

deras vardagslivsförflyttningar.  

 

 

 

 

2.2  Urval  
För att uppnå mitt syfte såsom det är formulerat ovan har jag mellan maj månad 

2009 och november 2010 intervjuat tio kvinnor som alla definierar sig som 

muslimer och araber, och som är israeliska medborgare bosatta antingen i norra 

eller södra Israel. Med nio av dess kvinnor har jag fullföljt samtal om hur de ser på 

religionens roll i sin vardag.  

 

Kvinnorna kommer alla från liknande miljöer i arabiska byar eller städer i Israel. 

Alla studerade vid israeliska universitet, var mellan 19 och 26 år när vi träffades 

första gången och tillhörde alla Islamiska Rörelsens studentförenings södra falang i 

Israel.57 En del bjöd in mig i sina hem och andra avstod från att fortsätta 

intervjuerna och ursäktat sig med tidsbrist. Dessutom har alla valt att bli mer 

religiösa än vad de tidigare varit, som de själva uttrycker det i intervjuerna. De bär 

alla hijab (huvudduk), och i en del fall även jlbab (lång kappa).58 

 

Här följer en schematisk presentation av de kvinnor jag har talat med. Den kan 

upplevas som knapphändig. Jag anser mig dock ha skyldigheten att värna om mina 

respondenters anonymitet såsom jag lovat dem att göra. Alla deras uppgifter finns 

dock bevarade hos mig i mer än en kopia. Att bevara respondenternas anonymitet 

ses av flera som en etisk fråga dels gällande skyddet av individernas privatliv, dels 

avseende eventuella konsekvenser samarbetet med forskningen eller uttalanden från 

respondenterna kan få för deras framtid. Således anses det vara nödvändigt att 

bevara respondenternas anonymitet både under arbetets gång och vid 

                                                 
57 I kap. 3.3.1 redogör jag för skillnaderna mellan Islamiska Rörelsens södra respektive norra falang 
i Israel.   
58 Jlbab är ett ytterplagg med långa ärmar som går ända ner till fötterna och ser ut som en lång rock 
(Ouis och Roald 2003:193). 
 



24 
 

presentationen av arbetet om inte annat är överenskommet.59 Kvinnornas nämnda 

ålder var aktuell första gången vi träffades 2009. 

 

 Leila: 19 år. Hon bor i ett beduinsamhälle utanför Beersheva och har en stor 

familj. Leila studerar naturvetenskap. Vi har träffats tre gånger varav en gång i 

enrum.  

 Aisha: 21 år. Hon bor i ett beduinsamhälle utanför Beersheva och har en stor 

familj. Aisha studerar naturvetenskap. Vi har träffats tre gånger. Hon har alltid 

velat ha någon med sig på våra möten. Därför har vi aldrig träffats i enrum.  

 Noor: 23 år. Hon bor i en av beduinsamhälle utanför Beersheva och har en stor 

familj. Noor studerar samhällsvetenskap. Vi har träffats fyra gånger varav en 

gång enskilt.  

 Hajar: 21 år. Bor i en av beduinstäderna utanför Beersheva. Hajar läser 

universitetets allmänna kurs, vilket är en generell introduktionskurs. Vi har 

bara träffats en gång i grupp.  

 Amina: 26 år. Bor i en av de större arabiska städerna i norra Israel är gift och 

har flera barn. Amina läser humaniora. Vi har träffats tre gånger.  En gång i 

hennes hem och en gång i stadens köpcentrum. Hennes man var alltid 

närvarande men markerade tydligt att han inte ville störa våra intervjuer och 

höll sig därför på ett tillräckligt avstånd för att inte höra vad vi talade om.  

 Erina: 21 år. Bor i en av de mindre arabiska städerna i norra Israel. Erina läser 

matematik och har nyligen gift sig. Vi har träffats fyra gånger. Två gånger har 

vi talat i enrum.  

 Nadir: 22 år. Bor i en av de mindre arabisk städerna i norra Israel. Hon läser 

arabisk litteratur och har aldrig velat tala om sin familj. Hon har ett fysiskt 

handikapp. Vi har träffats fyra gånger. Tre gånger har vi talat i enrum.  

 Manar: 21 år. Bor i en mindre stad i norra Israel. Hon läser matematik och 

lärarlinjen. Jag var på hennes bröllop och bodde hemma hos hennes familj 

under en vecka. Under tiden har jag besökt hennes hemort flera gånger och fått 

en bra relation både till hennes man och till hennes svärföräldrar, vilka jag 

                                                 
59 Dewalt & Dewalt 2002:208; Kvale & Brinkmann 2009:72–73. Se även 
Vetenskapsrådet 2002, Forskningsetiska principer inom humanistisk-samhällsvetenskaplig 
forskning. 
 



25 
 

besökt flera gånger i deras hem. För intervjuer har vi träffats fyra gånger, varav 

tre gånger i enrum. 

 Abir: 22 år. Bor i en större arabisk stad i norra Israel. Hon läser matematik. När 

vi träffades första gången hade hon förlovat sig och planerade att gifta sig. Vi 

har träffats tre gånger, varav två i enrum.  

 Mona: 23 år. Jag har aldrig lyckats tala med henne och vet väldigt lite om 

henne eftersom hennes mobiltelefon ringde oavbrutet. Varje gång jag har 

försökt finna en möjlighet att tala med henne har hennes mobil ringt och hon 

har försvunnit. Noor har insinuerat att det är hennes far och hennes bröder som 

använder hennes mobil för att ständigt kontrollera henne. Jag har också förstått 

att hon inte kan låta bli att svara i telefon. Mona var endast med på en 

gruppintervju. 

 

Valet av kvinnor har jag inte påverkat det minsta. Däremot är antalet respondenter 

resultatet av mitt önskemål utifrån vad jag trodde skulle bli ett rimligt antal att 

hantera under den begränsade tid som jag har kunnat ägna mig åt detta arbete. 

Visserligen var det tio kvinnor som deltog vid det första mötet men under tiden har 

jag inte lyckats upprätthålla kontakten med fler än åtta kvinnor. Dessutom är de 

också de åtta som varit villiga att fortsätta med intervjuerna.   

 

För att nå respondenter har jag använt mig av de kontakter som jag fick hjälp av 

under mitt fältarbete för min magisteruppsats.60 Assad Ghanem är doktor i 

statsvetenskap vid Haifas Universitet och Mohanad Mustafa var då hans doktorand. 

För föreliggande arbete bad jag återigen Mohanad om hjälp. Han förmedlade 

kontakten med Ibrahim Hijazi, som är ordförande för Islamiska Studentföreningens 

södra falang. Hijazi i sin tur gav mig telefonnumret till två kvinnor, en vid Haifas 

universitet och en vid Beershevas universitet. Efter mitt önskemål om att få träffa 

flera kvinnor samlade de sedan ihop sina väninnor inför våra möten. Över tid 

försvagades kontakten med Hijazi och blev allt mindre betydelsefull, Kontakten 

med kvinnorna fördjupades och ledde till allt fler individuella möten, där gruppen 

fick allt mindre betydelse.61 

 
                                                 
60 Göndör, 2007 
61 Se appendix fältanteckningar 10-25 maj 2009 samt oktober 2009. 



26 
 

Mina kontakter har varit helt avgörande för att nå dessa kvinnor, och jag håller det 

för högst osannolikt att jag hade kunnat skapa liknande kontakter på så kort tid utan 

hjälp inifrån. Således har jag inte påverkat urvalet annat än att jag påpekade för 

Ibrahim Hijazi att jag ville träffa kvinnor som dels ser sig som religiösa, dels har 

förmågan att verbalisera sina förställningar.62 Samtidigt har jag haft anledningar att 

förhålla mig till frågan varför just dessa kvinnor ställde upp eller valdes ut för att 

bli intervjuade av mig. Med största sannolikhet har kvinnor valts ut som upplevs 

vara verbala och ”pålitliga” i betydelsen att de säger vad rörelsen förväntar sig att 

de ska säga. Det är inget jag kan bevisa, utan är snarare något jag anar eller ser som 

sannolikt. Delvis går det att uttolka ur intervjuerna vid en genomläsning av dem i 

sin helhet. Det förekom exempelvis en helt annan samstämmighet mellan kvinnorna 

i vissa frågor då jag mötte dem i grupp än vad som senare framkom då jag talade 

med dem en och en. Det kan samtidigt snarare vara resultatet av inbördes 

grupptryck än resultatet av organisationsledningens krav eller förväntningar.63 

Några exempel på detta ger jag i min presentation av intervjuerna. 

 

2.3  Intervjuer  -­‐  data    
Jag har gjort 19 intervjuer som sammanlagt består av 15 timmars samtal. Sex av 

intervjuerna och sex timmar är gjorda i Beersheva och 13 intervjuer som 

sammanlagt uppgår till nio timmar är gjorda i Haifa. två intervjuer i Haifa har jag 

gjort utan inspelningsapparatur. De är i listan som följer numrerade som åtta och 

nio. Längden på dessa har jag bedömt till ungefär 40 minuter var. De intervjuer som 

inte är inspelade är nedtecknade. De första intervjuerna gjordes under maj månad 

2009. De övriga under oktober och november 2009, samt oktober och november 

2010.  

 

Intervjuerna är numrerade från 1–19 för att underlätta presentationen. Numreringen 

har gjorts så att första mötet i Beersheva är 1 därefter följer alla intervjuer gjorda i 

Beersheva i datumordning. På det följer intervjuerna gjorda i Haifa i datumordning 

Den sista intervjun i Haifa har fått nummer 19.  

 

                                                 
62 För betydelsen av att finna informanter som både vill och kan informera, se Agar 2008:139. 
63 Se resonemang kring fokusgrupper, Halkier 2010:7–9. 



27 
 

För att ge en uppfattning om hur lång del av varje intervju det är som upptas av de 

olika kapitlen eller ämnen följer här en lista som anger hur lång varje intervju är i 

sin helhet. Nr.1 (1:44), nr.2 (1:06), nr.3 (0:53), nr.4 (0:27), nr.5 (0:59), nr.6 (0:55), 

nr.7 (1:22), nr.8 (0:40), nr.9 (0:40), nr.10 (0:33), nr.11 (0:32), nr.12 (0:56), nr.13 

(0:23), nr.14 (1:00), nr.15 (0:47), nr.16 (0:35), nr.17 (0:19), nr.18 (0:40), nr.19 

(0:38). Alla intervjuer förutom 8 och 9 är bevarade även som ljudfiler i mer än en 

kopia hos mig.  

 

De fältanteckningar som jag har gjort under mina resor är naturligtvis också något 

som jag använder mig av. Fältanteckningar skall dock i första hand ses som mina 

minnesanteckningar. Med hjälp av anteckningarna kunde jag följa upp mina möten 

med mina respondenter och identifiera dem så att jag exempelvis kom ihåg deras 

namn vid våra möten och vem som var vem. För bröllopet är dock anteckningarna 

något mer detaljerade.64  

 

2.4  Intervjumetod,  observation  och  deltagande  
De första två intervjuerna gjordes med två olika grupper samlade. I Beersheva 

möttes vi i ett klassrum på universitetet och i Haifa i ett sammanträdesrum på 

universitetet. I övrigt kom platsen för intervjuerna i stor utsträckning att väljas 

utifrån vad som stod till buds vid varje givet tillfälle, snarare än i inbokade rum 

eller lokaler. Då jag blev hembjuden till någon åkte jag dit för samtal, annars 

hittade vi avskilda platser eller lediga rum på något av universiteten.  

 

För att i så stor utsträckning som möjligt hushålla med tid och resurser som jag har 

varit tvungen att förhålla mig till har jag använt mig av livsformsintervjuer, vilket 

innebär att intervjun följer respondentens vardag och förhåller sig till hennes 

vardagslivsrytm. Vid livsformsintervjuer ställs frågor utifrån en tidslinje som följer 

respondentens vardag med följdfrågor förknippade med det ämne som diskuteras.65 

Således har jag i detta fall frågat kvinnorna vad de exempelvis gör på morgonen 

med avseende på deras religiösa praktik såsom bön. Därefter har följdfrågorna 

anknutit till religiös praktik på bussen till universitetet eller i samband med studier 

och umgänge med familj eller vänner under olika tillfällen på dygnet. Valet av 

                                                 
64 Mina fältanteckningar presenteras i sin helhet i appendix. 
65 Haavind 1987:90–101; Kristjánsson 2001:18. 



28 
 

metod är gjort i enlighet med hur mitt syfte är formulerat, vilket innebär att jag 

velat pröva huruvida de finns något samband mellan kvinnornas religiösa 

identifikation och deras förflyttningar i vardagslivet.  

 

Samtidigt har jag vanligtvis låtit samtalen styras av vad kvinnorna velat tala om, så 

länge det handlat om deras förhållningsätt till religionens roll i deras vardag.  

 

Jag har heller inte stoppat dem när de kommit in på politiska eller sociala frågor.  

Det vill säga att jag dessutom har använt mig av en kombination av informella och 

semistrukturerade intervjuer.66 Motivet bakom mitt förhållningsätt har helt enkelt 

varit att kvinnorna ska känna sig så bekväma som möjligt under samtalets gång, 

snarare än styrda eller ständigt avbrutna och tillrättalagda. Samtidigt har jag under 

intervjuns gång försökt att återföra samtalet till ämnet som jag velat att det ska 

handla om då jag upplevt att intervjun varit på väg åt ett annat håll. Ett sådant 

tillfälle går att illustrera med följande inledning till intervju 13. 

 

Eli: Jag skulle vilja fortsätta vårt samtal från där vi slutade sist. 

Då förklarade du att det var viktigt att återgälda allt det goda 

som du anser att du fått av Gud. En fantastisk man … 

Manar: Och nu ett barn … 

Eli: Fantastiskt! Jag vill återigen passa på att tacka dig för att du 

bjöd mig till ditt bröllop.  

Manar: Hur tycker du att bröllopet var? 

Eli: Jag tyckte mycket om det.  

Manar: Hur upplevde du ett arabiskt bröllop? 

Eli: Min upplevelse var att bröllopet snarare var traditionellt än 

religiöst. Stämmer det? 

Manar: Ja det stämmer men det religiösa inslaget var att jag 

klädde mig som jag gjorde och att mitt huvud var täckt.  

Eli: Det jag också upplevde var att det var en mycket traditionell 

miljö som domineras av män. Kvinnor är vid sidan av och 

männen är i centrum. Men jag upplevde också mycket 

                                                 
66 Dewalt & Dewalt 2002:122; Kvale & Brinkmann 2009:2. 



29 
 

förändring. Alla jag pratade med talade om hur viktigt det är 

med utbildning. Hur ser du på det som händer? 

Manar: Kvinnan har förflyttat sig från hemarbete till studier och 

arbete utanför hemmet. Det är den stora förändringen. Kvinnor 

vill arbeta utanför hemmet. Och männen vill inte längre ha 

kvinnor som bara sitter hemma och håller på med barnen och 

hemmet. Livet har blivit svårare och därför måste även kvinnan 

hjälpa till med att ta hem pengar.  

Eli: Hur ser en vanlig dag ut för dig? 

Manar: Innan jag var gift eller nu? 

Eli: Både och. Hur har dagen förändrats sedan du gifte dig? 

Manar: Jag börjar med att äta frukost och ordna hemmet sedan 

förbereder jag mig och åker till universitetet. 

Eli: Ber du på morgonen? 

Manar: Självklart. Men jag gör det inte ensam längre. Numera 

ber jag ihop med min man. 

Eli: Varför ber du på morgonen? 

 

Ovanstående illustrerar hur Manar ville veta vad jag tyckte om hennes bröllop och 

tog för en kort stund över rollen som frågeställare. Med största sannolikhet skulle 

hon å sin sida kunna tänka sig att fortsätta samtalet om hennes bröllop på det viset. 

Jag å min sida ville vända intervjun till att handla om religionen i hennes vardag.  

 

Mina observationer och mitt deltagande har varit begränsade dels av att jag är man, 

dels av den verkliga tidsfaktorn. Varken mitt deltagande eller min observation har 

varit tillräcklig för att jag ska göra anspråk på att ha använt metoden ”deltagande 

observation”.67 Men samtidigt har det varit möjligt för mig, i begränsad omfattning, 

att både delta och observera, såsom på bröllopet jag bjöds in till, vilket jag 

beskriver i min inledning, samt genom kortare besök i några av respondenternas 

hem.  

 

2.5  Möten  

                                                 
67 För mer detaljerad introduktion till deltagande observation som metod se, Dewalt & Dewalt 2002. 



30 
 

Whether it is your personality, your rules of social interaction, your 

cultural bias towards significant topics, your professional training, or 

something else, you do not go into the field as a passive recorder of 

objective data. As you choose what to attend to and how to interpret it, 

mental doors slam shut on the alternatives. Although some of your 

choices may be consciously made, others are forced by the weight of 

personal and professional background that you bring to the field.68  

 

Etnologen Michael H. Agar betonar betydelsen av att förstå hur omgivningar och 

ens egen person påverkar skeendena under fältarbete. Den föreliggande studien har 

inneburit möten mellan muslimska religiösa kvinnor presenterade ovan och mig 

som är jude med ett förflutet i Israel, 49 år vid vårt första möte och med både 

svenskt och israeliskt medborgarskap. På grund av de ibland spända förhållandena 

mellan judar och muslimer, araber och israeler i regionen har det funnits risk för 

starka motsättningar mellan oss. Mitt val att fokusera på religionens roll i dessa 

kvinnors liv har dock visat sig fruktbart och konfliktdämpande. 

 

Jag är medveten om att kvinnorna som jag har intervjuat kan ha upplevt mig både 

som missionsobjekt, vilket också uttalats vid något tillfälle, och som megafon till 

omvärlden för att presentera islam i ett positivt ljus. Min insikt om detta har inte 

stört mig, dels för att kvinnornas missionsambitioner har uttryckts charmigt och 

respektfullt, dels för att jag upplever att jag haft med goda människor att göra. 

Således har jag snarare stimulerats av dessa kvinnors engagemang, intellekt, styrka, 

öppenhet och vänlighet. Jag kan inte se en situation där jag förväntats presentera 

”onda” eller ”dåliga” människor på ett sätt som strider mot vad jag själv erfarit och 

anser därför att jag inte har haft anledning att uppleva det som att jag utnyttjats.  Jag 

ser heller ingen konflikt mellan å ena sidan min positiva upplevelse av mina 

respondenter och å andra sidan min förmåga att förhålla mig till deras uttalanden 

med forskarens kritiska blick.  

 

Samtidigt har jag reflekterat över hur dessa kvinnors förhållningsätt till mina frågor 

hade förändrats om jag varit en annan person. Hade våra samtal varit annorlunda 

                                                 
68 Agar 2008:98. 



31 
 

om jag varit kvinna? Hade mötet varit enklare eller svårare om jag inte varit såväl 

man, israel som jude? I vilken utsträckning har valet av mötesplats påverkat våra 

samtal och vad har jag kunnat göra för att skapa så goda förutsättningar som 

möjligt? 69 Naturligtvis hade mötet med mina respondenter blivit annorlunda om 

jag varit någon annan än den jag är. Hur det hade blivit annorlunda anser jag dock 

är irrelevant att spekulera i eftersom det aldrig kommer bli möjligt att vare sig 

bekräfta eller förkasta mina spekulationer.  

 

2.6  Maktasymmetri  
Som Steiner Kvale och Svend Birkmann påpekar vore det fel att påstå att samtalen 

mellan mig och mina respondenter varit helt naturliga samtal mellan jämställda 

individer. Det förekom en maktasymmetri mellan mig som ställer frågorna, tar sig 

rätten att tolka svaren och dem som jag har intervjuat.70 

 

I detta fall menar jag att det har funnits ytterligare sammanhang som påverkat 

maktasymmetrin mellan mig och mina respondenter. Jag var för kvinnorna 

utlänning, man och israelisk medborgare, som intervjuar kvinnor vilka tillhör en 

minoritet i Israel som dessutom upplever sig vara underprivilegierad.71 Samtidigt 

menar jag att det emellanåt infann sig en tydlig förskjutning av maktasymmetrin till 

fördel för kvinnorna jag intervjuade, på grund av mitt beroende av dem. Utan deras 

samverkan hade detta arbete aldrig blivit möjligt. I en del fall, där jag vid 

återkommande tillfällen sökte några av kvinnorna som väntade med att svara, eller 

alls inte brydde sig om att jag ringt, eller kom sju timmar försent till ett avtalat 

möte, var min maktlöshet total.72 Dessutom valde jag i början mina frågor med 

största försiktighet av rädsla för att någon eller flera av dem, helt enkelt skulle 

hoppa av om de inte kände sig bekväma med mina frågor eller med vårt möte. Kvar 

står naturligtvis det faktum att det slutligen ändå är jag som både har materialet och 

har bearbetat det. 

 
2.7  Språket  

                                                 
69 Briggs 1986:3; Agar 2008:18,74. 
70 Kvale & Brinkmann 2009:33–34. 
71 Se vidare kap. 4. 
72 Se appendix fältanteckningar 2 och 3 november 2009. 



32 
 

Intervjuerna har genomförts på hebreiska. Det innebär att både kvinnorna och jag 

har använt vårt andra språk där mitt första språk är svenska och kvinnornas första 

språk är arabiska. Det är inte ovanligt i Israel. Många invandrare å ena sidan tar 

med sig sitt gamla modersmål och fortsätter att använda det i hemmet. Hebreiska 

blir för dem ett språk som används av rent praktiska skäl utanför hemmet. Det blir 

språket som används på arbetsplatsen, i skolan eller i kvartersbutiken. Hos andra 

och tredje generationens invandrare försvinner det beteendet successivt och 

hebreiska blir ett språk som omfattar både ”hemmet” och andra omgivningar. För 

den arabiska befolkningen, å andra sidan, är det inte ovanligt att hebreiska är det 

språk som gör det möjligt att ta sig fram som minoritet. Visserligen är arabiska det 

andra officiella språket i Israel, men det är ändå hebreiska som dominerar 

samhällets offentliga omgivningar. För arabisk befolkning i Israel, som till stor del 

lever i arabiska byar, blir arabiskan vanligtvis det språk som dominerar hemmet och 

dess närområde; det vill säga familjen, byn, släktingar och sociala sammanhang. På 

universitetet dominerar hebreiska och engelska. Dessutom kan den arabiska 

minoriteten i Israel uppleva att hebreiska har politisk laddning i betydelsen att det 

är den judiska majoritetens och maktens språk. Således kan vi ha upplevt valet av 

språk för intervjuerna på olika vis. Ett exempel som illustrerar en möjlig reaktion på 

valet av språk för intervjuerna, för övrigt det enda, är hämtat från första mötet med 

gruppen i Beersheva intervju 1. 

 

Leila: Jag kommer från [ett samhälle dominerat av beduiner]73 i 

Negev och är 19 år.  Jag studerar första året naturvetenskap.  

Eli: Har du alltid varit religiös? 

Leila: Nej. Min religiösa upplevelse började på gymnasiet när jag var 

16 år. [Här byter Leila till engelska och förklara för mig att det är 

lättare för henne på engelska trots att hennes hebreiska varit perfekt]. 

Jag lyssnade på några föreläsningar och hörde sådant som jag tyckte 

verkade logiskt. Jag hade många frågor om livet och sökte svar. Under 

föreläsningarna fann jag svaren. 

Eli: Är det lättare för dig på engelska? 

Leila: Ibland. 

                                                 
73 Jag valt att utlämna ortsnamnet för att skydda hennes anonymitet. 



33 
 

Eli: Ok… ni kan alla välja det språk som passar er bäst.74 

 

Varför Leila i detta fall valde att tala engelska i stället är svårt att säga, men jag kan 

se två möjligheter: Ett alternativ är att hon ville göra en politisk markering genom 

att inte tala hebreiska, som för henne kan upplevas som språket talat av den makt 

hon upplever att hon vill opponera sig emot. Ett annat alternativ är att hon på 

engelska hoppades göra ett större intryck både på mig, för att jag kommer från 

Sverige och därmed kanske symboliserar en engelsktalande värld, och på sina 

övriga väninnor genom att visa att hon kan göra det på engelska. Senare under 

samma intervju valde Leila att fortsätta på hebreiska. Då visade det sig dessutom att 

hennes uttal med skorrande ”r” och enkla slanguttryck inte bar spår av att hennes 

modersmål är arabiska. Därefter förlöpte samtalen obehindrat på hebreiska.  

Exemplet presenterat här är från det fösta mötet i grupp. 

 

Leila: Nu föredrar jag att prata hebreiska. Det fanns en tid i början på 

det här året när jag inte var klädd på rätt sätt. Jag gick i byxor. [Noor 

slänger in en frågande kommentar om byxor och alla skrattar 

tillsammans]. Det kändes inte som om det jag gjorde var rätt. När jag 

gick på gatan eller här på campus så upplevde jag hela tiden det som 

att andra talade om mig och sade saker om mig som fick mig att känna 

mig obekväm. Jag tittade på Noor som var klädd som hon är nu och 

jag fick en känsla av att hon uttryckte självsäkerhet och självrespekt 

att det hon gjorde var rätt.75 

 

Trots att vi har talat hebreiska är det inte osannolikt att nyanser och förståelsen av 

olika termer inte alltid har nått fram till fullo då jag har ställt mina frågor eller då 

kvinnorna svarat. Problematiken med att dels ställa frågor, dels kunna förstå svaren 

har jag försökt att förhålla mig till efter bästa förmåga, både då jag skrev ut 

intervjuerna och även under min genomgång och tematiseringen av dem.76  

När jag vid ett tillfälle i intervju 19 med en av respondenterna frågade om hon 

ansåg att språket fungerat oss emellan var svaret entydigt. 
                                                 
74 Se appendix intervjuer intervju 1. 
75 Se appendix intervjuer intervju 1. 
76 För vidare problematisering av språkets och frågornas betydelse under en intervju. Se, Briggs, 
1986. 



34 
 

 

[Tidigare under samtalet har Nadir beklagat sig över att det ibland är svårt för 

henne att förstå föreläsningar på hebreiska]. 

Eli: Har du upplevt samma problem även när vi har talat med 

varandra? Vi talar ju hebreiska? 

Nadir: Nej, i våra samtal talar vi ju om något enkelt som jag 

förstår. Dessutom är ju hebreiska inte ditt modersmål heller så 

du förstår min hebreiska och jag förstår din. För mig känns det 

som om jag talar med någon som hanterar hebreiskan så som 

jag. 

 

Nadirs generösa komplimang skulle naturligtvis också bara kunna vara välvilja med 

ambitionen att uttrycka det hon trodde att jag ville höra. Dessutom säger hennes 

komplimang inget om hur de andra kvinnorna kan ha upplevt det. Hennes 

förhållningssätt till mig och att våra samtal förts på hebreiska har inte gjort mig 

mindre uppmärksam på att förstå språkets olika nyanser och dialekter för att till 

fullo kunna analysera intervjuer.77   

 

För att kunna redogöra för intervjuerna har jag varit tvungen att transkribera dem 

från inspelning med diktafon. Det innebär att all text är min översättning från 

hebreiska till svenska, och det samma gäller i den mån arabiska uttryck eller termer 

har förekommit. Det innebär att ordföljd exempelvis är förändrad för att få fram 

grammatiskt riktig svenska vid presentation av intervjuerna. Problem rörande 

objektivitet som kan infinna sig vid transkribering tas upp av Kvale & Brinkmann 

som samtidigt menar att det visst är möjligt att genomföra lojala och objektiva 

transkriberingar.78 

 

2.8  Intervjuer  –  reflektioner  och  brister  
Sommaren år 2000 åkte jag runt i Jordanien med en god vän och gjorde intervjuer i 

syfte att skriva en bok om Jordanien. I olika palestinska flyktingläger valde vi att 

variera presentationen av oss som antingen svenskar med intressen för 

palestiniernas öde eller judar från Israel med intresse för samtal och ökad förståelse. 

                                                 
77 Dewalt & Dewalt 2002:4. 
78 Kvale & Brinkmann 2009:177–187. 



35 
 

Frågorna vi ställde i båda fallen var de samma. Vi upptäckte snabbt att svaren på 

frågorna varierade beroende av hur vi presenterat oss. Var vi svenskar med intresse 

för palestiniernas öde stannade samtalet vid Israels skuld för alla missförhållanden i 

Mellanöstern och betydelsen av fortsatt ekonomiska bistånd från Europa och USA 

för att lösa problemen. Vi möttes av idéer och tankar som aldrig skull ha uttalats om 

inte de vi talade med utgått från att vi var en kombination av notoriskt 

israelfientliga och fullständigt okunniga om både områdets historia och samtid. Var 

vi judar från Israel fick samtalen vanligtvis en annan substans och cirklade runt allt 

från judisk-arabiska relationer innan kriget 1948 till det jordanska kungahusets 

grymheter på 1970-talet, den arabiska världens svek, den palestinska identitetens 

utveckling i ljuset av flyktingstatusen och Israels tillblivelse.  

 

Eftersom jag inte hade för avsikt att i detta fall göra ett liknande experiment som 

det ovan valde jag helt enkelt att från första början vara så ärlig och öppen med 

mina ambitioner som möjligt.  

 

Mitt förhållningssätt till respondenterna har under bearbetningen av intervjuerna 

utkristalliserat sig. Oavsett mina ambitioner framträder emellanåt att jag är alltför 

tydligt närvarande i intervjuerna i olika sammanhang. Jag menar att det i huvudsak 

har sin förklaring i den ordning som jag arbetat i. Före det första mötet med mina 

respondenter hade jag studerat litteratur om identitet, sociologi och 

religionssociologi. I vissa avsnitt i intervjuerna framkommer det tydligt att jag 

söker svar hos respondenterna som ska bekräfta det jag studerat. Ett liknande 

fenomen går att finna under min andra resa, då jag börjat utveckla idén om 

religionens roll i vardagslivets förflyttningar. Även här finns det olika tillfällen då 

jag ställer frågor vars syfte tycks vara att söka bekräftelse hos respondenterna på 

mina föreställningar i det avseendet. Dessutom finns det tillfällen då jag under 

intervjuernas gång intar en mer aktiv roll, vilket skulle kunna tolkas som ett förhör 

där respondenternas svar utmanas och ifrågasätts.  

 

I exempelvis intervju 2 återkommer jag envist gång efter annan till frågor som 

söker bekräftelse på att det ska finnas en konflikt mellan mental och fysisk 

förflyttning. Dessutom kan mina frågor förstås som att jag söker bekräftelse i 

kvinnornas svar på att det för deras del förekommer en konflikt mellan å ena sidan 



36 
 

dem som muslimska israeliska medborgare och å andra sidan förhållningssättet till 

dem från regimerna i Israels grannländer. ”Spelar det någon roll för de andra att du 

kommer från Israel?”, ”Frågar de inte hur det är i Israel?”, Hur tänker du när du 

lämnar Israel?”, ”Men hur känns det att behöva byta pass?”. Noors svar visar att 

hon inte ser något problem. Trots min påstridighet håller hon sin linje. Hon 

upplever gemenskap där den infinner sig och upplever varken passbyten eller 

förflyttningar som något problem som hon har anledning att förhålla sig till.  

 

Ett annat tydligt exempel infinner sig i intervju 14. ”Har du någonsin träffat en 

muslim från Indonesien?”, ”Har du träffat muslimer från andra länder?”, ”kände du 

en stark gemenskap med muslimer i Egypten?”, ”Har du träffat shiamuslimer?”, 

”Men är det vad du kallar för muslimsk gemenskap?”, ”Har du träffat muslimer i 

Jordanien eller på andra platser?”. Men Amina håller sin linje.79 Hennes svar visar 

dessutom att hon heller inte ser det problem som jag genom mina frågor 

uppenbarligen försöker påvisa. Konflikten som jag har sett mellan dessa kvinnor 

som muslimer med israeliskt medborgarskap å ena sidan och muslimer i världen i 

övrigt å andra sidan ser kvinnorna på ett annat vis. Hur dessa konflikter eller 

motsättningar ser ut för kvinnorna jag talat med tydliggörs närmare i bland annat 

kapitel 9.1. 

 

I vilken utsträckning det har varit ett medvetet eller omedvetet beteende från min 

sida kan jag inte uttala mig om.  Däremot är det enligt Kvale & Brinkmann inte 

nödvändigtvis så att ett mer passivt förhållningssätt skulle vara bättre eller 

effektivare än ett mer aktivt. Snarare är det av betydelse att vara medveten om hur 

det förhåller sig under bearbetningen och analysen av intervjuerna, och framför allt 

vara mån om att metoden inte raserar möjligheterna för fortsatt arbete. 80 

 

Ambitionen att vara ärlig och således möta respondenterna med de faktiskt rådande 

förutsättningarna stötte på problem redan vid mitt första möte med Mohanad som 

tidigare hjälpt mig med kontakter för min magisteruppsatts.81  

 

                                                 
79 Se appendix intervjuer intervju 2,14.  
80 Kvale & Brinkmann 2009:39, 158–160. 
81 Se, Göndör, Eli 2007: ”Röster ur den Islamiska Rörelsen i Israel” D-uppsats. Lunds universitet. 



37 
 

Mohanad gjorde visserligen intryck av att vara glad över att återigen se mig. Men 

när jag berättade för honom hur jag såg mötet med mina respondenter och hur jag 

hade för avsikt att förhålla mig till ämnet och frågorna undrade han för första 

gången om jag kunde tänka mig att tala med respondenterna på engelska. 

 

Jag blev förvånad eftersom det aldrig tidigare kommit på tal. Mohanad förklarade 

att den Islamiska Rörelsen i Israel hade blivit allt mer misstänksam mot israeliska 

forskare, och att man därför valt att begränsa mötena mellan kvinnor ur den 

Islamiska Rörelsen och israeliska forskare. Mohanad förklarade att han ansåg det 

dels vara synd, dels vara obefogat. Men han förklarade att det samtidigt fanns en 

rädsla hos den Islamiska Rörelsen för israeliska myndigheter och att en del av 

rörelsen upplevde allt som israeliska konspirationer mot dem. 

 

Jag förklarade för Mohanad att jag inte visste hur jag skulle kunna genomföra mitt 

arbete om jag tvingades ljuga för mina respondenter. Återigen förklarade jag för 

honom att mitt arbete handlade om religion och inte om politik, och att jag hade för 

avsikt att dels bevara mina respondenters anonymitet, dels hålla samtalet inom 

religionens ramar. 

 

Mohanad svarade att han inte föreslog att jag skulle ljuga, utan kanske bara undvika 

att berätta hela sanningen eftersom jag trots allt är forskare från Sverige. Eftersom 

jag inte ville stöta mig Mohanad lämnade jag frågan öppen. Mohanad ringde då 

Ibrahim Hejazi. Efter ett längre samtal på arabiska visade det sig att det inte alls 

förelåg några problem. Vi var överens om att jag skulle presentera mig utan att 

utelämna varken att jag var jude, eller mitt liv i Israel. Mohanad informerade mig 

om att hebreiska var att föredra och att Hejazi skulle ordna fram respondenter både 

i Haifa och Beersheva. Dessutom fick jag Hejazis telefonnummer.82  

 

Vad det var som fick Mohanad att å ena sidan föreslå att jag skulle dölja en del av 

min identitet, och å andra sidan ångra sig och dessutom påpeka att hebreiska var att 

föredra för intervjuerna om arabiska inte var möjligt kan jag inte svara på. Jag har 

heller inte velat konfrontera honom med frågan. I och för sig kan jag föreställa mig 

                                                 
82 Se appendix fältanteckningar söndag 10 maj 2009. 



38 
 

att det förekommit konflikter mellan israeliska forskare och den Islamiska Rörelsen 

i Israel, framför allt på grund av att forskarens uppdrag och rörelsens 

förhållningssätt står i konflikt med varandra. Den Islamiska Rörelsen i Israel å ena 

sidan känner sig dels trängd och hotad av israeliska myndigheter, dels är den för 

närvarande inte mottaglig för kritisk granskning.83 Forskarens uppdrag å andra 

sidan är att granska kritiskt. Således är det alls inte omöjligt att medlemmar ur 

rörelsen som förväntat sig att bli okritiskt presenterade för omvärlden blivit 

besvikna vid upptäckten att de snarare blivit kritiskt granskade. 

 

Trots att jag under hela mitt arbete varit väldigt tydlig om vem jag är och vad jag är 

ute efter har min roll eller mina intentioner ibland uppfattats annorlunda av 

omgivningen. I exempelvis mitt första möte med gruppen i Beersheva förvånades 

jag över att en av kvinnorna fått för sig att mitt syfte med intervjuerna egentligen 

var att få mer information om Islam, för att stärka mina ambitioner att konvertera 

till Islam.  När jag frågade henne varifrån hon fått den informationen, fick jag inget 

svar.84  

 

En liknande situation uppstod under bröllopet då jag plötsligt insåg att någon fått 

för sig att jag var professor från Haifas universitet. 

 

Plötsligt kom det fram en ung man till mig och 

frågade om det stämmer att jag föreläser vid Haifas 

universitet. Själv studerar han där och kände inte 

igen mig. I hans röst låg det något av en prövande 

aggressivitet. Jag föreslog att vi skulle gå bort en bit 

där det var lite lugnare så jag fick förklara för honom 

hur jag hamnat på just detta bröllop. Jag berättade 

om min forskning, mina intervjuer och hur kontakten 

med Manar kommit till. Mina funderingar kring den 

arabiskmuslimska kvinnans utanförskap i Israel 

beskrev jag också för honom. Han mjuknade och 

tyckte att det var intressant. Själv studerade han både 

                                                 
83 Se Göndör, Eli 2007. 
84 Se appendix intervjuer intervju 1.  



39 
 

juridik och psykologi. Den norra falangen av den 

Islamska Rörelsen i Israel passade honom bättre men 

han kände väl till både Mohanad, Ibrahim och de 

andra.85 

 

Sådana erfarenheter visar trots allt att det jag upplevde som en tydlig presentation 

av både vem jag är och vad jag hade för avsikter, antigen missförstods eller 

förvrängdes medvetet eller omedvetet. Möjligen ville Manar förstora betydelsen av 

sin gäst och kanske trodde Noor i Beersheva att det skulle bli lättare för henne att 

samla ihop kvinnorna om de anade att de även för egen del kunde utföra en god 

gärning, genom att vinna ytterligare en själ till islam? I Kap 2.5 påpekar jag med 

hjälp av etnologen Michael Agar betydelsen av att förstå hur omgivningar och ens 

egen person påverkar skeenden under fältarbetet.86 Trots min erfarenhet av landet 

och dess befolkning menar jag att det i ljuset av detta arbete är svårt att alltid veta 

vad som kan ha varit de exakt bakomliggande orsakerna till missförstånden. 

Däremot är jag vid det här laget ganska övertygad om att det är så gott som 

omöjligt att undvika den typen av missförstånd även om alla tänkbara åtgärder 

naturligtvis bör vidtas för att undvika att det sker.  

 

Mina förundersökningar visade dessutom att muslimska religiösa kvinnor överlag 

ogärna sitter ensamma med en okänd man i ett stängt rum. Således var jag osäker 

på om jag överhuvudtaget skulle uppnå samtal mellan fyra ögon med någon av 

kvinnorna. Att återvända med en presentation som endast består av gruppsamtal 

kändes inte som något tilltalande alternativ. 

 

Att jag med min bakgrund utför en studie som kräver att jag intervjuar muslimska 

kvinnor väcker frågan om vad som är rätt person på rätt plats vid rätt tillfälle något 

som bland andra Agar förhåller sig till.87 Samtidigt har intervjuerna lyckats i den 

meningen att de dels genomförts och lett till ett omfattande material, dels att jag 

uppnått intervjuer mellan ”fyra ögon”.  

 

                                                 
85 Se appendix fältanteckningar 31 juli 2009. 
86 Agar 2008:98 
87 Agar 2008: 18,74. 



40 
 

 

2.9  Intervjuer  -­‐  redogörelse    
Jag har valt att redogöra för intervjuerna genom att tematisera dem utifrån de 

ämnen som dominerat dem. Således behandlar jag umma den muslimska 

gemenskapen i kap. 4, bönen i kap. 5, klädsel i kap. 6, kvinnornas förhållningssätt 

till modernitet i kap. 7 och deras personliga inställning till tolkningen av Koranen i 

kap. 8. 

 

Eftersom kvinnorna jag talat med ständigt hänvisade till Koranen för att motivera 

sina åsikter och sitt beteende har jag inlett en del kapitel med korancitat. Det är 

följaktligen kvinnornas uppfattning att citerade texter bör följas eller tolkas på ett 

visst sett. Citaten är valda antingen för att kvinnorna referat till fenomen som 

citaten tar upp genom att nämna dem, eller för att jag valt ett citat att diskutera med 

dem som i kap.8. 

 

I varje delavsnitt redogör jag kortfattat för hur olika termer eller idéer har 

diskuterats i vetenskaplig litteratur. Syftet är att ge en bakgrund till vad just det 

intervjukapitlet behandlar. Därefter presenterar jag de relevanta delarna av 

intervjuerna och avslutar med en analys i varje avsnitt. I den avslutande analysen 

gör jag sedan en sammanfattning av hela intervjumaterialet följt av en diskussion 

där jag presenterar mina slutsatser. 

 

Jag har valt att låta intervjuerna stå i fokus. Eftersom hela mitt arbete delvis syftar 

till att visa hur de kvinnor som utgör det empiriska materialet för föreliggande 

studie förhåller sig till religion i vardagslivets förflyttningar, skulle jag enligt min 

uppfattning riskera att missförstås om jag med endast korta avsnitt ur intervjuerna 

anpassade kvinnornas idéer till mina egna eller vedertagna teorier. Missförståndet 

skulle enligt min mening kunna resultera i uppfattningen att jag snarare tillskrev 

kvinnorna åsikter och förställningar än faktiskt lät deras egna uttalanden stå i fokus 

för analys. Därför har jag i stället för att baka in deras uttalanden i min ”berättelse” 

valt att snarare följa och kommentera deras ”berättelse”. Resultatet är således att 

stora avsnitt av intervjuerna presenteras i detta arbete och dominerar texten i de 

avsnitt där mitt empiriska material i form av intervjuerna presenteras. Mina 

kommentarer i dessa avsnitt är visserligen analyserande men kortfattade och 



41 
 

följsamma i förhållande till intervjuerna. Därmed är min förhoppning att 

intervjuerna ska kunna vara ett underlag för diskussion kring religionens betydelse 

för kvinnorna i deras förflyttningar i vardagen, såsom jag har diskuterat frågan i 

min inledning. 

 

Jag har berättat för kvinnorna som jag har intervjuat hur jag tänker även där jag 

problematiserar delar av deras uttalanden, och frågat dem om det är något de vill 

lägga till eller dra ifrån. Genom att presentera intervjuerna i sin helhet i appendix 

har dessutom alla tillgång till hela det empiriska materialet.88 Där är intervjuerna 

presenterade i sin helhet och texten precis som den var då jag skrev ut intervjuerna. 

Intervjuerna har dock gåtts igenom och anonymiserats. Således kan det förekomma 

marginella skillnader i de intervjudelar som finns med i avhandlingen, och de som 

är presenterade i sin helhet. Skillnaderna består dock i punkter, frågetecken, stavfel 

eller kommatering som jag under utskriften ibland missade eller ordföljd för att 

göra texten läsbar och påverkar således inte kvinnornas uttalanden i intervjuerna 

  
 
 
2.10  Statistik  &  historia  
Förutom mina intervjuer har jag dessutom valt att skapa en beskrivande miljö runt 

dessa kvinnor med hjälp av statistik över den muslimska befolkningen i Israel. 

Statistiken som jag presenterar i detta arbete är ett resultat av kvantitativa 

undersökningar, som säger en del om de omgivningar som mina respondenter lever 

i. Däremot är det orimligt att dra slutsatser om kvinnorna jag intervjuat utifrån 

statistiken jag presenterar.  

 

Statistiken är tagen dels från The Abraham Fund Initiatives som är ett arabiskt 

oberoende forskningsinstitut i Gallileén i norra Israel,89 dels från en rapport utgiven 

2008 av Van Leer Jerusalem Institute90, som är ett oberoende forskningsinstitut i 

Jerusalem utan etnisk identifikation i betydelsen att de varken klassificerar sig som 

judisk, muslimsk eller arabisk. Rapporten är sammanställd av människor med både 

                                                 
88 Se, appendix intervjuer.  
89 Se http://www.abrahamfund.org/main/siteNew/?langId=1 100517 
90 Se. www.vanleer.org.il/eng/ 2009-09-08 

http://www.vanleer.org.il/eng/


42 
 

judiska och arabiska namn.91 Dessutom har jag tagit material från Israels statistiska 

centralbyrå.92 Jag har också fått material från professor Sammy Smooha93 från 

Haifas Universitet med uppgifter speciellt framtagna för denna avhandling. 

Slutligen har jag även fått tillgång till en fallstudie gjord av doktorand Maha 

Karkaby Sabah frånTel Avivs Universitet.94 

 

Statistiken har jag precis som intervjuerna valt att kommentera eller analysera i 

begränsad omfattning. Siffrors tolkning kan som bekant leda till rader av olika 

slutsatser som inte nödvändigtvis överensstämmer med varandra eller till och med 

står i strid med varandra. Jag har således gjort korta och till innehållet uppenbara 

sammanfattningar mellan avsnitten men samtidigt presenterat siffrorna i sin helhet 

inom ramen för vad jag anser är rimligt. På så vis är det möjligt för var och en att 

också själv bilda sig en uppfattning utifrån statistiken som jag presenterar.  

 

Jag har dessutom valt att skriva ett bakgrundskapitel för att presentera en historisk 

och social omgivning kring de kvinnor jag intervjuat. Kapitlet säger ingenting om 

hur kvinnorna förhåller sig till sin religion som individer, hur just deras situation är 

socialt, eller hur de ser på sin historia. Men både statistiken och den historiska 

återblicken skapar ett historiskt och socialt sammanhang för de kvinnor som jag har 

intervjuat. Den relevanta utgångspunkten för just bakgrundskapitlet anser jag är 

Israels tillkomst. I och med det möjliggjordes nämligen för muslimer att bli 

medborgare i en stat med judisk majoritet.  

 
 
 
 
                                                 
91 Dessa två underlag skiljer sig från varandra bland annat så till vida att Van Leer har uteslutit den 
arabiska befolkningen i Östra Jerusalem från statistiken med motiveringen att dessa områden inte 
tillhör det Israel som hade formats vid krigsslutet våren 1949 och att deras forskning behandlar 
Israels arabiska medborgare som levet i landet sedan 1949. Därmed utgår Van Leer från en arabisk 
befolkning i Israel på drygt 1 200 000 individer eller 16 % av befolkningen år 2008 (Manna 
2008:13–19). Det arabiska forskningsinstitutet Abraham Fund Initiatives gör inte den distinktionen 
och menar därför att den arabiska befolkningen i Israel var 1 450 000 individer eller c:a 20 % av 
befolkningen i slutet av år 2007 (Bashir, Mahmud, Rohana 2007:3).  The Abraham Fund Initatives 
motiverar ställningstagande på liknande vis men menar samtidigt att det i vissa fall ligger i deras 
intresse att även räkna in den arabiska befolkningen i Jerusalem (Bashir, Mahmud, Rohana 2007:1-
2). 
92 http://www1.cbs.gov.il/reader/cw_usr_view_Folder?ID=141 2009-09-08. 
93 http://soc.haifa.ac.il/~s.smooha/. 2011-03-16 
94 Se, Appendix Sabah kvinnor och äktenskap samt Smooha, Sammy 2010: Survey Findings: 
Moslem Arabs by Gender for Eli Gondor. 

http://www1.cbs.gov.il/reader/cw_usr_view_Folder?ID=141
http://soc.haifa.ac.il/~s.smooha/


43 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

3  Muslimer  i  Israel  
3.1  Självständighet  och  katastrof    
Den 29 november 1947 antog FN:s generalförsamling resolution 181 med 33 röster 

för, 13 emot och 10 nedlagda.  Resolutionen (även kallad ”delningsplanen”) 

rekommenderade att vad som varit det brittiska mandatet Palestina skulle delas upp 

i en judisk stat och en arabisk stat.95 Jerusalem skulle enligt resolutionen förvaltas 

internationellt. I Tel Aviv den 14 maj 1948 deklarerade Ben Gurion staten Israels 

självständighet. Den 15 maj 1948 attackerades Israel av den lokala arabiska 

befolkningen, Egypten, Syrien, Libanon, Jordanien, Irak, Saudiarabien och Jemen 

med syftet att förhindra genomförandet av delningsplanen och bildandet av Israel.96 

Vid krigets slut var Israel etablerat, de arabiska länderna besegrade och förnedrade, 

deras regimer omskakade och det arabiska samhället i Palestina krossat och 

splittrat. Israels nya gränser blev mer eller mindre internationellt accepterade trots 

att en del arabiska byar hade delats i två, med en del i Israel och en del på 

Västbanken.97  

 

Förhandlingarna kring vapenvila blev en lång process vilken Israel inledde med 

Egypten på ön Rhodos den 13 januari 1949. En månad senare nåddes en 

överenskommelse med innebörden att Gazaremsan, som enligt delningsplanen 

skulle varit en del av den arabiska staten, kom att ockuperas av Egypten.  Med 

Jordanien skrev Israel under vapenvilan den 3 april. Västbanken, som också var 

tänkt att bli en del av den arabiska staten, samt den del av Jerusalem som enligt 

                                                 
95 För detaljer angående generalförsamlingens rekommendation att dela det Brittiska mandatet 
Palestina i en judisk och en arabisk del se http://www.un.org/depts/dhl/resguide/r2.htm, 2010-12-28. 
96 Morris 2001:184–186; Morris 2004:34–35. 
97 Morris 2001:259. 

http://www.un.org/depts/dhl/resguide/r2.htm


44 
 

delningsplanen skulle ha förvaltats internationellt, kom att ockuperas av Jordanien.  

Den 20 juli skrevs även vapenvilan mellan Syrien och Israel under. Vapenvilan var 

inget fredsfördrag, vilket de arabiska länderna var måna om att tydliggöra.98 För 

Israel innebar vapenvilan kontroll över ett större område än vad som var tänkt i 

FN:s delningsplan, med ett mindre antal araber än Israel förväntat.99 

 

Under krigets gång hade araber i det Brittiska mandatet Palestina ställts inför 

dilemmat att antingen vara lojala mot sitt folk eller sin mark. En del flydde, andra 

drevs på flykt av israeliska trupper och en del stannade kvar på sin mark.100  

 

De araber som hamnade på den israeliska sidan om de nya gränslinjerna skilde sig 

från den övriga palestinska befolkning just för att de valt att stanna på sin jord och 

sedermera bli israeliska medborgare.101   

 

Utav de 150 000 araber som stannade i Israel fick omedelbart 60 000 

medborgarskap. De övriga förvaltades och administrerades av en 

militäradministration vilket för dem innebar allvarliga begränsningar och 

diskriminering fram till 1966, då slutligen alla araber i Israel fick israeliskt 

medborgarskap.102   

 

För de araber som blev israeliska medborgare förblev lojalitetskonflikten, som hade 

ställts på sin spets under kriget 1948, något som delvis har präglat det arabiska 

samhällets identitet. Dels hade de å ena sidan stannat på sin mark och därmed 

bevarat den trygghet andra förlorat genom att fly eller fördrivas, dels hade de inte 

deltagit i kriget på den arabiska sidan och slutligen accepterat att bli medborgare i 

det land som ansågs vara den arabiska världens fiende.103   

 

                                                 
98 Morris 1999:249–252. 
99 Segev 1986:21. 
100 En av de första och mest omfattande historiska genomgångarna av vad som hände under kriget 
1947–49 går att finna i Morris 1987. 
101 Ghanem 2001:1. 
102 Shafir & Peled 2002:110–111. 
103 Landau 1994:1–2. För vidare insikt i israeliska arabers självbild eller identitet och deras 
förhållningssätt till kriget 1948 samt delningsplanen se även National Comittee for the Heads of the 
Arab Local Authorities in Israel, the, 2006. ”Future Vision of the Palestinian Arabs in Israel.” 



45 
 

Den arabiska befolkningen som blev israeliska medborgare karaktäriserades enligt 

Assad Ghanem av att vara helt utan ledarskap, dominerad av extremt dålig 

utbildning, traditionella värderingar och normer,  med en ekonomisk, social och 

kulturell livsstil ”typisk för traditionella samhällen på modernitetens tröskel”. I 

fråga om exempelvis sjukvård och utbildning kom arabiska samhällen i 

Mellanöstern att ligga långt efter Israel. Detta illustreras delvis i kommande 

avsnitt.104  

 
 
3.2  Muslimer  i  den  nybildade  staten  
I och med att krigsröken lagt sig efter kriget 1948, skulle redan existerande 

institutioner förvaltas och nya institutioner byggas upp i Israel. En del av den 

arabiska befolkningen som skulle omfattas av den nybildade statens regelverk och 

institutioner hade dessutom aktivt deltagit i försöken att hindra Israels tillkomst. 

Historikern Alisa Rubin Peled beskriver i sin bok Debating Islam in the Jewish 

state från 2001, hur den nybildade israeliska regeringens inrikespolitik saknade en 

genomtänkt strategi i förhållande till den muslimska befolkning som hade stannat 

på sin mark under kriget.  

 

Enligt Peled var en av orsakerna till israeliska regeringens otydliga politik i 

förhållande till den muslimska minoriteten rädslan för huruvida arabisk nationalism 

skulle få sitt uttryck genom islam och därmed innebära ett fortsatt hot mot Israel. I 

länderna Israel varit i krig med uppväcktes nämligen arabisk nationalism under 

1950- och 1960-talen genom dels det arabisksocialistiska partiet Baath i Syrien och 

Irak, dels genom Panarabismen som lanserades av Egyptens president Gamal Abdul 

Nasser (1956–1970). Till stor del kom den offentliga retoriken från exempelvis 

Nasser att uppmana till Israels förgörelse.105 Dessutom ansåg det nybildade 

utrikesministeriet att det skulle gynna Israels relationer till väst om den kristna 

arabiska befolkningen fick en så långtgående religiös självständighet som möjligt. I 

förhållande till muslimska omgivningar hade dessutom både kristna och drusiska 

samhällsstrukturer bevarats relativt intakta under kriget, vilket för dessa grupper 

                                                 
104 Ghanem 2001:2–3. Min översättning. 
105 Lapidus 2002:575–582; Marr 2002:111–115; Ryan 2002:238–240; Cantori & Baynard 
2002:350–351. 



46 
 

möjliggjorde en ganska omgående religiös autonomi. Detta yttrade sig bland annat i 

att olika religiösa samfund tilläts ha skilda religiösa familjerätter.106 

 

Vilket av de nybildade israeliska departementen som egentligen skulle hantera den 

muslimska minoriteten blev föremål för ständiga internkonflikter mellan olika 

ministrar och departement. Innan den slutliga vapenvilan trätt i kraft etablerades i 

december 1948 Ministeriet för minoritetsfrågor, vars uppdrag skulle vara att 

tillgodose minoriteternas behov i landet. Enligt Peled nämndes knappt islam under 

ministeriets formativa period.  Dels berodde det på att det egentligen inte fanns 

någon vederhäftig kunskap under kriget om hur den arabiska befolkningen 

egentligen var sammansatt avseende religiösa grupper, dels ägnade sig ministeriet i 

första hand åt att katalogisera heliga platser. Peled hävdar att de nytillsatta 

israeliska ministrarna, under en tid, dessutom levde med föreställningen att 

majoriteten av den arabiska befolkningen som valt att stanna i Israel var kristen. 

 

I ett försök att återuppbygga muslimska institutioner bildade 1948 en grupp 

framstående muslimer i Haifa en filantropisk kommitté som kallade sig ”Temporary 

Muslim Philantropic”. Kommitténs officiella målsättning var att ta vara på 

muslimska egendomar och renovera dem utan några som helst politiska intentioner. 

Ett av önskemålen var att återfå de egendomar som tillhört wakf 107 och som 

beslagtogs av Israel under kriget. Initiativet varken anammades eller avvisades av 

israeliska politiker, utan lades på is med motivering att det först var nödvändigt att 

fastställa en politik för ägandeförhållandet av muslimska egendomar innan beslut 

fattades om vem som skulle sköta själva förvaltningen.  Tills vidare tilldelades 

Temporary Muslim Philantropic en summa pengar tagen från wakfs egendomar för 

att inleda renoveringen av moskéer och muslimska gravplatser i och runt 

Haifaområdet.108  

 

Under tiden etablerade Religionsdepartementet i Israel en speciell avdelning för 

muslimska frågor. Departementet inledde sin verksamhet med att tillsätta qadier 

”muslimska domare”, i både arabiska städer och i städer med stor muslimsk 
                                                 
106 Peled 2001:7. 
107 Wakf innebär en förställning om muslimsk gemensam egendom till förmån för den muslimska 
världen. Se Encyclopaedia of Islam, Second Edition. Sökord Wakf. 
108 Peled 2001:25. 



47 
 

befolkning. Initiativet möttes enligt Peled av häftiga debatter bland muslimska 

religiösa auktoriteter om lämpligheten i att en icke-muslimsk myndighet utnämnde 

en qadi. I syfte att försvaga qadins politiska potential förflyttades de ofta till en 

annan stad där de inte åtnöjt samma status som i sina hemomgivningar. 

Målsättningen var enligt Peled att separera utvecklingen av religiösa institutioner 

från politisk verksamhet som kunde uppfattas som ett hot mot landets säkerhet.109  

 

I den pågående statsbildningen i Israel utvecklades nya departement med 

motsägelsefulla intressen. Säkerhetsaspekter å ena sidan kolliderade å andra sidan 

med religiösa intressen och ambitioner att ge den muslimska befolkningen i Israel 

ett större mått av självständighet. Departementet för hantering av den arabiska 

befolkningen och premiärministerns rådgivare i säkerhetsfrågor samt utbildnings- 

och utrikesdepartement var sällan överens. 

 

Den 14 maj 1950 instiftade Israels regering lagen om speciell förvaltare av 

”frånvarandes egendom”, som i praktiken innebar att israeliska myndigheter 

övertog alla egendomar som lämnats kvar i Israel av de araber som antingen flytt 

eller fördrivits under kriget och som inte fick tillstånd att återvända.110 Huruvida 

egendomar tillhörande wakf skulle falla inom ramen för den lagstiftningen var 

oklart. Eftersom det muslimska rådet som före kriget hade förvaltat egendomarna 

inte längre existerade i sin tidigare form definierades den som frånvarande och stora 

delar av egendomar som tillhört wakf beslagtogs av israeliska myndigheter. Både 

Peled och Laurence Loire, doktor i statsvetenskap som skrev sin avhandling om den 

arabiska befolkningen i Israel,111 påpekar att administrationen av muslimska 

egendomar mellan förvaltaren av ”frånvarandes egendom” och 

religionsdepartementet reglerades slutligt år 1952. Heliga platser som moskéer och 

begravningsplatser föll under religionsdepartementets hantering och finansierades 

av egendomar som tidigare tillhört wakf. I övrigt beslutades att vinsterna från annan 

arabisk egendom skulle används för att finansiera allmänna behov i arabiska 

samhällen.112  

                                                 
109 Peled 2001:27–28. 
110 För en mer detaljerad allmän presentation samt en analys av konsekvenserna av lagen om 
förvaltare av ”frånvarandes egendom” se, Rosenberg 1996:334–336. 
111 Avhandlingen publicerades i bokform och översattes till engelska. Louër, Laurence 2007.  
112 Peled 2001:52; Louër 2007:19. 



48 
 

 

Peled hävdar att politiken i förhållande till den muslimska befolkningen under 

1950-talet ständigt bekräftade israeliska myndigheters motsägelsefulla intressen. Å 

ena sidan ville myndigheterna i Israel kontrollera den muslimska gruppen och dess 

tillgångar och å andra sidan erbjuda det valda ledarskapet ett visst mått av 

inflytande hos befolkningen samt självständighet och legitimitet.113  

 

Israels instiftande av lagen om jämställdhet 1951 blåste nytt liv i de redan 

existerande motsättningarna mellan muslimska intressen att upprätthålla ett så 

självständigt rättssystem som möjligt och israeliska myndigheters intressen att 

genomföra reformer i shariarätten. För att tillmötesgå det muslimska rättssystemets 

krav på självständighet lade Israels Högsta domstol till 7 § i jämställdhetslagen. 

Den tillät individer över 18 år att vända sig till andra rättsystem i fråga om 

familjerätt om de gemensamt ansåg att det bättre passade deras behov. Enligt Peled 

kan det ses som ett exempel på hur långt israeliska myndigheter var villiga att 

sträcka sig för att undvika att utmana shariarättens självständighet.114 Regleringen 

av shariadomstolarna i Israel och utnämningen av qadi definierades slutligen 

genom lagstiftning först 1961.115  

 

För Israel, som såg sig som ett både ungt och socialistiskt land, var 

religionsdepartementets befogenheter strikt begränsade till familjerätt och rätten till 

religionsutövning. Det socialistiska arbetarpartiet ansåg att utbildning vara alldeles 

för betydelsefullt för att överlåtas till religionsdepartementet. Således blev det 

utbildningsdepartementets ansvar att lägga upp en skolplan för alla israels 

medborgare oavsett religiös eller etnisk tillhörighet. Eller som Peled själv uttrycker 

det: ”For, according to this highly ideological ruling elite, education was the key to 

molding the young citizens of the new state.”116 

 

                                                 
113 Peled 2001:46. 
114 Peled 2001:69–73. 
115 Peled 2001:64. 
116 Peled 2001:97. 



49 
 

Framgångarna för det israeliska skolsystemet bekräftades genom siffror. Från 1948 

till 1963 ökade antalet arabiska elever från 11 213 till 59 923. År 1962 hade 80 

procent av arabiska ungdomar avslutat den grundläggande skolplikten på nio år.117  

 

Vad som av det israeliska skolsystemet sågs som framgång möttes inte med samma 

entusiasm av muslimska och kristna företrädare både i och utanför Israel. 

Muslimska och kristna ledare utryckte djup oro över bristen på religiös utbildning 

som enligt dem ledde till religiös kunskapsbrist bland ungdomar. Israeliska 

lagstiftare var å sin sida mer bekymrade över hur islam skulle undervisas i arabiska 

skolor utan att det utmanade israeliska muslimers lojalitet till Israel.118  

 

År 1963 gjordes ett tillägg till den nationella utbildningslag i Israel som reglerade 

möjligheten för muslimer och kristna att undervisa i sina egna religioner. 

Utbildningsmaterialet skulle framarbetas i samarbete mellan 

utbildningsdepartementet och lärare från olika samfund.119  

 

Peled menar att Israels beslutsfattare konsekvent styrdes av föreställningen om att 

islam var direkt kopplat till arabisk nationalism. Därför ansågs det vara nödvändigt 

att hela tiden kontrollera undervisningen om islam av säkerhetsskäl. Samtidigt 

hävdar Peled att den socialistiska regeringen i Israel ansåg religiös utbildning vara 

av marginell betydelse.120   

 

  
3.3  Politisk  väckelse  bland  israeliska  muslimer  
Från den senare perioden av 1960-talet och fram mot 1970-talets slut började 

Islamiska Rörelsen Ha Tnoah ha Islamit (hebreiska) al-Harakat al-Islamiyya 

(arabiska) i Israel ta form och hade på 1980-talet redan skaffat sig tillräcklig 

legitimitet för att ifrågasätta och utmana de lagar som israeliska myndigheter 

instiftat i fråga om exempelvis muslimska egendomar och utbildningen av qadi. 

Detta skedde som en del av en mer omfattande trend som delvis hade sitt ursprung i 

revolutionen i Iran - en revolution som ofta uppfattades med blandade känslor i det 

                                                 
117 Peled 2001:99. 
118 Peled 2001:105. 
119 Peled 2001:107. 
120 Peled 2001:119. 



50 
 

muslimska folkdjupet i arabvärlden. Dels uppfattades revolutionen som en 

framgång, dels förekom både misstänksamhet och reservation för vad en 

shiamuslimsk revolution skulle få för konsekvenser för sunnimuslimska 

omgivningar. Ändå upplevdes den islamiska revolutionens framgångar ofta som 

bevis på att islam skulle regera som alternativ till världsliga system så som 

kapitalism och socialism samt att Koranen var den enda relevanta konstitutionen.121   

 

I och med att Israel tog över Västbanken och Gaza från Jordanien respektive 

Egypten efter kriget 1967, inleddes också ett utbyte mellan muslimer från Israel å 

ena sidan och muslimer från Västbanken och Gaza å andra sidan. Muslimer från 

Israel stiftade bekantskap med ett rikt muslimskt religiöst liv, muslimska bibliotek 

och bokaffärer. Där såldes skrifter av islamistiska ideologer som exempelvis Sayyid 

Qutb och Hassan al-Banna.122 Fram till år 2001 fanns det inget tryckeri i Israel som 

gav ut dessa ideologers skrifter. För israeliska muslimer blev det både ny 

inspiration och en förankring i en ny islamisk föreställningsvärld vilket ledde till 

identifiering med främst Muslimska Brödraskapet.123 Samtidigt uppmuntrade 

israeliska religionsdepartementet utbyte som ledde till att religiösa funktionärer från 

Västbanken och Gaza fick tjänster i Israel medan Israels regering finansierade 

Hebron Islamic Studies Center vars målsättning skulle vara att hålla Israel, 

Västbanken och Gaza med religiöst ledarskap. Israeliska politiker motiverade sitt 

agerande i det avseendet, med en förhoppning om att det ökade utbytet skulle 

upplevas av alla som en tillräckligt stor fördel för att tysta eventuell opposition mot 

ockupationen av Västbanken och Gaza.124   

 

Kombinationen av missnöjet med israeliska myndigheters hantering av muslimska 

intressen i Israel, mötet med Muslimska Brödraskapet på Västbanken och Gaza 

samt revolutionen i Iran motiverade muslimska omgivningar i Israel med behov av 

radikalisering. Islamistiska grupperingar i regionen såg sig manade till att bekämpa 

inflytande från väst, vilket var något som kunde tillskrivas det israeliska samhället. 

Usrat al-Jihad (Jihadfamiljen) grundades 1979 av en grupp på cirka 60 muslimer 

                                                 
121 Landau 1993:37; Peled 2001:130. 
122 För presentationer av Sayyid Qutb, se exempelvis Tripp 1994:154–180; Shepard 1996. För Hasan 
al-Banna, se Commins 1994:125–149. 
123 Muslimska Brödraskapet se Mitchell 1993, Eikelman & Piscatori 2004, Roy 1996, 2004:60–64. 
124 Landau 1993:28; Peled 2001:128; Louër 2007:159–160. 



51 
 

med israeliskt medborgarskap. Inspirerade av bland annat Sayyid Qutb samt av 

kontakter med Muslimska Brödraskapet i Jordanien och Syrien inledde 

organisationen sin korta karriär med att bränna ner en biograf i den arabiska staden 

Umm al-Fahm. Organisationens officiella motivering för handlingen var att 

biografen visade olämpliga filmer. År 1981 hade israeliska säkerhetsstyrkor 

fängslat hela gruppen och dess anhängare. De flesta släpptes omgående eftersom de 

inte ansågs ha varit delaktiga i något av organisationens dåd. Däremot fick dess 

ledare Abu Mukh 15 års fängelse. Sheikh Abdallah Nimr Darwish som var 

organisationens ideologiska och spirituelle ledare, fick tre års fängelse då han 

ansågs ha opponerat sig mot att våld skulle användas för att uppnå organisationens 

målsättningar. Israeliska myndigheter förhöll sig avslappnat till organisationen och 

hävdade att det snarare var ett uttryck för extremism än något som karaktäriserade 

det muslimska samhället i Israel i övrigt.125  

 

3.3.1  Islamiska  rörelsen  i  Israel  
Islamiska Rörelsen i Israel startade 1984 som en stiftelse när Sheikh Abdallah Nimr 

Darwish och hans vänner släpptes från fängelset. Genom löst organiserade nätverk 

etablerades ”Muslimsk Ungdom”, Noar Muslemi (hebreiska), ”Väckelse för 

Muslimsk Ungdoms” Nahdat al-Shabab al-Muslim (arabiska), som blev Islamiska 

Rörelsens embryo i Israel. Darwish som snabbt blev rörelsens ledare, fortsatte att 

predika sin nya idé om samexistens med den judiska majoriteten i Israel och tog 

avstånd från våld för att uppnå rörelsens målsättningar. Genom arbete i sociala 

omgivningar som misskötts av regeringen försökte organisationen utöka sin 

legitimitetsbas. Moskéerna blev mötesplatsen där rörelsen predikade sina idéer. 

Mellan åren 1988 och 1993 ökade antalet moskéer i Israel från 80 till 240 stycken. 

Genom donationer från The Organisation of The Islamic Conference (OIC) och 

från enskilda arabiska stater kunde rörelsen under 1980-talet finansiera sin 

verksamhet oberoende av israeliska myndigheter.126 I staden Umm al-Fahm 

exempelvis startade organisationen ett bibliotek, en läkarstation och en religiös 

skola. Familjer med speciella behov fick stöd. Skolor och utbildningscentra 

etablerades och alternativ till västerländskt inflytande byggdes upp så som Islamic 

Sport Federation, teatergrupper och körer för enbart män. Samtidigt erbjöd 

                                                 
125 Ghanem 2001:124; Peled 2001:127–131; Louër 2007:68. 
126 Landau 1993:26; Ghanem 2001:128; Peled 2001:131–132; Louër 200771–72. 



52 
 

ledarskapet för Islamiska Rörelsen i Israel en islamisk komponent till den redan 

existerande arabiskisraeliska identiteten. Under devisen ”lev och låt leva” fick 

rörelsen dessutom stöd av Israels inrikesdepartement så länge den höll sig inom 

lagens ramar.127  

 

När intifada128  utbröt 1987 stoppade israeliska myndigheter utbytet mellan 

Västbanken, Gaza och Israel. Religiösa funktionärer som fått anställningar i 

israeliska muslimska omgivningar av bland annat religionsdepartementet fick 

sparken och skickades tillbaka till Västbanken och Gaza. Louër pekar på det som en 

av vändpunkterna för israeliska muslimers politiska aktivitet. Israeliska muslimer 

fyllde snabbt ut det vakuum som bildats och tog över imamtjänster i flera moskéer i 

landet. Det lokala stödet gav de nya imamerna den samhällslegitimitet som de från 

Västbanken hade saknat. Som israeliska medborgare var de dessutom skyddade av 

israelisk lagstiftning. Den kombinationen kunde enligt Louër leda till att israeliska 

imamer, i skydd av sitt medborgarskap och lagen om yttrandefrihet i Israel, i vissa 

fall kände sig fria att uttrycka sig radikalare än vad deras företrädare från 

Västbanken och Gaza vågat göra.129 

 

Uteslutandet av religiösa funktionärer från Västbanken och Gaza i kombination 

med statlig inblandningen i det islamiska religiösa systemet i Israel utvecklade ett 

ömsesidigt beroende.  Genom att ekonomiskt stödja det som av Israels myndigheter 

upplevdes som mer moderata utbildningar, hoppades myndigheterna å sin sida på 

att israelfientliga förhållningssätt skulle kunna tyglas. Islamiska Rörelsen å sin sida 

justerade sina politiska budskap i riktning mot israeliska förväntningar för att få 

stöd för sina utbildningar. På så vis fick exempelvis den islamiska skolan i staden 

Baka erkännande av Israels utbildningsministerium 1993. Det innebar att 20 

procent av skolans budget finansierades statligt. Dessutom krävde myndigheterna 

att skolan även skulle tillhandhålla utbildning i icke religiösa ämnen och specifika 

yrkesutbildningar. 1995 kom engelska upp på schemat. År 2001 hade skolan 59 

lärare varav endast 12 i religiösa ämnen. Successivt registrerade sig alltfler kvinnor 
                                                 
127 Landau 1993:26; Ghanem 2001:128; Peled 2001:131–132; Louër 200771–72. 
128 Intifada betyder resning, befrielse och kom att förknippas i först hand med palestinskt motstånd 
mot Israels ockupation av Västbanken och Gaza. Den första intifadan började 1987 och den andra 
började 28 september 2000. (Halliday 2005:118, 131; Lesch 2002: 328–30; Shafir & Peled 
2000:197–203). 
129 Louër 2007:164. 



53 
 

till olika utbildningar. Under utbildningsåret 2000–01 var 90 procent av de 380 

eleverna kvinnor.130 I en liknande skola i Umm al-Fahm var 70 procent av eleverna 

kvinnor 2001.131  Statistiken jag presenterar i kap 5.5 visar att muslimska kvinnor 

fortfarande utbildar sig längre och mer än muslimska män i Israel. 

 

Verksamheten koncentrerade Islamiska Rörelsen i första hand till den lokala 

kommunala omgivningen. År 1984 lyckades islamiska kandidater vinna platser i 

flera arabiska byar och lyckades 1989 etablera sig i fem arabiska kommuner i 

Israel. År 1993 utökade Islamiska Rörelsen sitt inflytande till ytterligare en 

kommun och lyckades även få in representanter i de så kallade ”blandade städerna” 

Akko och Lod.132  

 

Islamiska Rörelsens framgångar hindrade inte djupa motsättningar inom rörelsen 

redan från 1980-talets början. Skiljelinjen kan skönjas i förhållningssättet till Israel 

mellan vad som blev Islamiska Rörelsens södra och norra falanger, Frågan ställdes 

på sin spets inför valet i Israel 1996 då Islamiska Rörelsen ledd av Darwish började 

torgföra sin idé om att ställa upp i det israeliska parlamentsvalet.  

 

Södra falangen ledd av Darwish menade att det inte fanns något annat alternativ än 

att integrera sig i det israeliska systemet och använda sig av dess demokratiska 

verktyg, men samtidigt fortsätta med de aktiviteter som låg inom ramen för ”en 

islamisk kallelse” da‘wa. Den norra falangen ledd av Ra´ad Salah, borgmästare i 

Umm al-Fahm, bröt sig ur och bildade en egen rörelse med samma namn.  Ra´ad 

Salah uppmanade till religiös, social och kulturell isolering och menade att 

deltagandet i Knesset dels skulle legitimera existensen av det han kallar den 

”sionistiska entiteten”, dels skulle det inte förändra något eftersom en arabisk röst i 

det israeliska parlamentet enligt honom inte skulle göra någon skillnad. Dessutom 

behövde Salahs rörelse inte svära lojalitet till staten, vilket krävs av alla Knessets 

medlemmar. Genom att undvika en sådan lojalitetsed var Ra´ad Salah och hans 

                                                 
130 Louër 2007:160–165. 
131 Louër 2007:168. 
132 Ghanem 2001:124; Peled 2001:132–133; Louër 2007:72–73.”Blandade städer” Arim Meoravot i 
Israel syftar till städer där det bor både judisk och arabisk befolkning i tillräcklig omfattning för att 
båda grupperna ska synas tydligt. Det är ett uttryck som etablerat sig i språket på alla nivåer och 
innehar egentligen ingen laddning utan är snarare en beskrivning av ett tillstånd eller ett 
konstaterande. 



54 
 

anhängare heller inte delaktig i att erkänna Israel som judisk stat med rätten att 

förvalta egendomar som enligt honom egentligen tillhörde wakf.  Hans mer 

kompromisslösa rörelse ansåg sig dock kunna fortsätta sin politiska verksamhet 

inom arabiska städer och kommuner då det i förlängningen hade som syfte att 

förbättra villkoren för Israels arabiska befolkning. I den södra falangen ledde 

beslutet om att delta det israeliska parlamentsvalet till att de yngre aktivister som 

arbetat för att delta i parlamentet, degraderade Darwish till rörelsens spirituella 

ledare och istället valde den unge engelskläraren Ibrahim Sarsur till rörelsens 

president.133  

 

Den islamiska politiska verksamheten skapade en ny valmöjlighet för israeliska 

araber. Fram till Islamiska Rörelsens entré på den politiska arenan var de arabiska 

politiska partierna sekulära och rörde sig på den politiska kartan enkelt uttryckt från 

vänster till mitten. Vid valet 1996 blev det en jämn fördelning mellan det islamiska 

alternativet och de två övriga.134  

 

Inför valet 1996 beslutades det i Islamiska Rörelsen att ställa upp i valet 

tillsammans med Arabiska Demokratiska Partiet, Miflaga Demokratit Aravit 

(hebreisk), al-Hizb al-Dimokrati al-Arabi (arabiska) och bilda Enade Arabiska 

Listan (EAL) Reshima Aravit Meochedet (hebreiska), al-Qa´ima al-Arabiyya al-

Muwahhida (arabiska). De lyckades få 25,4 procent av de arabiska rösterna vilket 

innebar att två av Knessets 120 stolar gick till den Islamiska Rörelsen. Vid valet 

1999 fick EAL fem stolar i Knesset och Islamiska Rörelsen kunde bevara sina två 

platser.135  

 

Parallellt med detta lyckades den norra falangen, som fortsatt på sin egen väg, att 

vinna 76 procent av rösterna i kommunalvalen 1998 i den israeliska arabiska staden 

Umm al-Fahm. Därmed blev Umm al-Fahm den första israeliska arabiska staden 

som kontrollerades av Islamiska Rörelsens norra falang ledd av Ra´ad Salah.136 

 

                                                 
133 Tal 2000:4; Ghanem 2001:124, 134–135; Peled 2001:135; Louër 2007:75. 
134 Shafir & Peled 2002:130. 
135 Ghanem 2001:124; Peled 2001:135–136. 
136 Klein Jossi ”The other Israelis”, Haaretz. 2002-07-03. 



55 
 

Laurence Louër pekar på att falangerna har en nästan identisk social verksamhet. 

De har varsin hjälporganisation med liknande namn, varsitt fotbollslag, varsin 

tidning och varsin Jerusalemorganisation. Det blir därför enligt Louër naturligt att 

skilja falangerna åt genom hur de exponerar sig och hur de förhåller sig till Israel, 

och därmed definiera den norra falangen som radikal och den södra som mer 

liberal. Louër pekar på att Ra´ad Salah bär ett långt skägg och klär sig i långskjorta 

och huvudbonad. Han presenterar sig som rörelsens karismatiska ledare och 

demonstrerar ständigt mot vad han upplever som islams fiender.  

 

Ibrahim Sarsur å andra sidan framträder alltid med ett kort välansat skägg klädd i 

kostym och slips. Sarsur drar sig inte för att skaka hand med kvinnliga journalister 

eller politiker. Dessutom talar han perfekt engelska då det behövs och uttrycker att 

det inte finns några hinder för samexistens mellan islam och andra religioner utan 

att det snarare är till fördel för alla parter. Salah samlar allt som oftast ihop 

massmöten för att skydda muslimska helgedomar, och då i första hand 

Tempelplatsen Haram Al-Sharifs i Jerusalem. Dessutom organiserar han 

exempelvis insamlingar till muslimska barn i Tjetjenien och anklagar den 

”sionistiska entiteten” för att hota den islamiska närvaron i Israel. Sarsur å sin sida 

föreläser exempelvis för den israeliska armén i syfte att öka förståelsen för islam. 

Skillnaderna i förhållningssätt blev ännu tydligare under den andra intifadan som 

bröt ut år 2000 då Salah sattes i fängelse för sitt aktiva stöd till Hamas och andra 

militanta palestinska grupper på Västbanken och Gaza. Louër menar dock att 

skillnaden mellan falangerna egentligen varken handlar om de religiösa eller 

nationella aspekterna av det palestinska problemet utan snarare är en fråga om 

vägval för att uppnå gemensamma mål.137  

 

Strax före det judiska nyåret 1999 exploderade bomber i de israeliska städerna 

Haifa och Tiberias. Det visade sig senare att dåden genomförts av israeliska 

muslimer tillhörande en cell av den norra falangen med kopplingar till Hamas.138 

                                                 
137 Louër 2007:74–75. 
138 Hamas grundades 1988 på Västbanken och Gaza. Rörelsen uppmanade till en islamisk stat i hela 
Palestina och riktade kritik mot PLO för att ha sökt efter möjligheter till förhandlingar med Israel 
(Lesch 2002:331). Sheik Ahmed Yassin var Hamas ideologiske ledare. Han lade grunderna för 
Hamas da‘wa ”kallelse, uppmaning” med vars hjälp man både nådde den palestinska allmänheten 
och fick bidrag från Israel (Levitt 2006:24). Hamas förblev i opposition fram till 26 januari 2006 då 
palestinierna på Västbanken och Gaza gick till val. Resultatet av valet blev att Hamas fick 74 av de 



56 
 

Attackerna chockerade det israeliska samhället. Det var första gången en muslim 

med israeliskt medborgarskap genomförde ett terrordåd i Israel.139   

 

För Islamiska Rörelsen i Israel är araber en minoritet som måste kämpa för att 

uppnå jämlikhet med landets judiska medborgare. I stort sett accepterar den 

muslimska befolkningen att de lever i ett land med judisk majoritet. Det i sig 

innebär att Islamiska Rörelsen måste förhålla sig till att det förekommer en tolkning 

av islam som inte är villigt att acceptera eller erkänna Israels rätt att existera. Dessa 

grupper uppmanar till att förgöra Israel och anser att muslimer inte bör leva under 

en icke-muslimsk myndighet även om muslimer är i minoritet. Kravet på 

jämställdhet förutsätter att Islamiska Rörelsen dessutom förhåller sig till i vilka 

sammanhang muslimer i Israel är missgynnade.  

 

Ghanem, Peled och Louër är exempel på forskare som menar att Islamiska Rörelsen 

hittills lyckats bättre än någon annan rörelse med att uppnå gemensamma 

målsättningar för hela arabiska befolkningen i Israel.140 Målsättningarna strikt 

utifrån rörelsens uttalanden är en kombination av jämställdhet och religiöst 

självbestämmande, samt att muslimsk identitet (inte nödvändigtvis religiös utan 

snarare i fråga om att bejaka och/eller vara medveten om en muslimsk gemenskap) 

är en del av arabisk identitet i Israel. Jämställdheten med den judiska befolkningen i 

Israel har länge varit en kärnfråga för den arabiska befolkningen i Israel som nu 

dessutom framförs i ett religiöst sammanhang.  

 

Darwish och Sarsurs budskap till skillnad från andra arabiska partier är att den 

muslimska gemenskapen i Israel själv har ett ansvar för att förbättra sin situation 

och dessutom kan göra det genom volontärinsatser och donationer. Detta har lett till 

insamlingar av medel på lokal nivå.141 Jämställdheten med Israels judiska 

medborgare har blivit en nyckelfråga vilket har stärkt Islamiska Rörelsens position 

bland israeliska araber. Hårda anklagelser från Islamiska Rörelsens ledarskap har 

emellanåt riktats mot Israels förhållningssätt till landets muslimska medborgare. Ett 

                                                                                                                                        
132 platserna i det palestinska parlamentet och blev därmed det ledande palestinska partiet, se 
Göndör, 2006 Hamas, Sayyid Qutb och israels rätt att existera? C-uppsats. Lunds Universitet.  
139 Tal 2001:1; Louër 2007:75. 
140 Ghanem 2001:126–128, 135; Peled 2001:146; Louër 2007:203. 
141 Ghanem 2001:126–128, 135; Peled 2001:146; Louër 2007:203. 



57 
 

exempel är kritiken mot att israeliska myndigheter förvaltar islams heliga platser 

och moskéer på ett oacceptabelt vis och förändrar deras status för att ”avislamisera” 

Israel.  Målsättningen när det gäller självbestämmande är i första hand knutet till att 

få förvalta vad man anser är muslimska egendomar vilka beslagtogs av israeliska 

myndigheter i slutet på 1940-talet och början på 1950-talet.142 Rörelsen vill 

dessutom ha ett större inflytande dels över shariarättens omfattning och reglering, 

dels mer inflytande och kontroll över muslimska skolor i landet. För Islamiska 

Rörelsen är det en central målsättning att understryka den islamiska identiteten 

bland Israels arabiska medborgare. Det innebär dock inte att rörelsen förnekar de 

andra eventuella delarna av identiteten så som araber i Israel, araber, palestinier och 

israeliska medborgare.  Dessutom skiljer sig rörelsens föreställning om Israels 

judiska karaktär från majoriteten av den judiska befolkningen som lägger vikt vid 

att Israel definieras som en judisk demokrati.143  

 

I kommande avsnitt presenterar jag statistik över den muslimska befolknings 

sociala och ekonomiska villkor i Israel. Den inledande statistiken behandlar 

muslimer i Israel i allmänhet, mot slutet presentera jag siffror knutna specifikt till 

muslimska kvinnor i Israel. 

  
3.4  Israeliska  muslimer  i  statistiken  
3.4.1  Demografi  
Muslimer i Israel är landets största minoritet och nästan utan undantag 

sunnimuslimer. I fråga om religion uttrycker gruppen en märkbar solidaritet som 

sträcker sig över samhällsklasser och andra former av tillhörighet såsom 

beduinstammar, stadsbefolkning och jordbrukare.144   

 

År 2008 bestod Israels befolkning av 7 374 000 medborgare. Av dessa var 

1 488 000 araber vilket innebar 20 procent av den totala befolkningen.  Av den 

arabiska befolkningen var 1 240 000 muslimer vilket utgjorde drygt 17 procent av 

den totala befolkningen i Israel och 83 procent av landets arabiska minoritet som 

                                                 
142 ”Förvaltare av fånvarandes egendom” lyfte jag fram i kap 3.2. 
143 Ghanem 2001:126–128, 135; Peled 2001:146; Louër 2007:203. 
144 Landau 1993:25–26. 



58 
 

där utöver bestod av 8 procent kristna araber och 8 procent druser.145 I betraktelse 

över tid har den muslimska befolkningen i Israel ökat i förhållande till befolkningen 

i övrigt med en dryg procent, från 16 procent år 2004. År 1970 var den muslimska 

befolkningen 75 procent av den arabiska befolkningen i Israel medan 17 procent 

var kristna. Druserna i Israel har de senaste 30 åren fortsatt att vara mellan 7 och 9 

procent av den arabiska befolkningen.146  

 

År 2008 bodde 256 000 muslimer i Jerusalem, vilket utgjorde en tredjedel av 

befolkningen i staden och 20 procent av hela den muslimska befolkningen i Israel. I 

Nazareth bodde det 46 000 muslimer vilket utgjorde 69,4 procent av stadens 

befolkning.147 

 

Totalt var den muslimska befolkningen i Israel år 2008 samlad i 226 000 hushåll, 

vilket är 10 procent av landets hushåll.148 En muslimsk familj bestod i genomsnitt 

av 5 personer år 2008. Samma år bestod en kristen familj av 4 personer, en drusisk 

familj av 4,6 och en judisk familj av 3,5 personer.149 

 

I den muslimska befolkningen bodde det år 2005 1,5 personer per rum i en bostad. 

Hos druser och kristna bodde det under samma tid 1,2 personer per rum och i den 

judiska befolkningen 0,9 personer per rum.150 

 

Den muslimska befolkningen i Israel har stannat i sina samhällen och jordbruksbyar 

trots att jordbruket minskat i omfattning bland annat på grund av modernisering, 

statlig förvaltning och expropriering av tidigare privatägd jordbruksmark. 

                                                 
145 The Central Bureau of Statistics, Press Release ”The Muslim Population in Israel on the Eve of 
the Feast of the Sacrifice”. 2004, 2006, 2009 engelska och hebreiska, The Central Bureau of 
Statistics, ”Israel in Figures 2006” The Central Bureau of Statistics, “Press Release “Demographic 
Situation in Israel – 2008” engelska och hebreiska, The Central Bureau of Statistics, “Demografiska 
uppgifter i urval från israelisk årsstatistik nr.57 kap.2 befolkning” 2006 hebreiska, The Central 
Bureau of Statistics, “Population of Israel on the eve of 2010 - 7.5 Million” engelska och hebreiska, 
The Central Bureau of Statistics, 2010,  The Central Bureau of Statistics “The Arab population in 
Israel 2008” engelska. 
146 The Central Bureau of Statistics, Press Release ”The Muslim Population in Israel on the Eve of 
the Feast of the Sacrifice” 2009 engelska och hebreiska 
147 The Central Bureau of Statistics, Press Release ”The Muslim Population in Israel on the Eve of 
the Feast of the Sacrifice” 2009 engelska och hebreiska, 
148 Ibid.  
149 The Central Bureau of Statistics “The Arab population in Israel 2008” engelska. 
150The Central Bureau of Statistics, Press Release ”The Muslim Population in Israel on the Eve of 
the Feast of the Sacrifice” 2009 engelska och hebreiska. 



59 
 

Anledningarna till att stanna i ”byn” är bland annat Israels storlek i kombination 

med ett välbyggt vägnät och kollektivtrafik som gör det möjligt att skaffa inkomst i 

större städer utan att behöva flytta. Högre levnadskostnader i städer gör det mer 

lönande att stanna i ”byn” och en våg av nybyggen utanför städer erbjuder 

förhållandevis billiga bostäder. Även valet att hellre stanna och bo inom sin egen 

grupp för att kunna ge sina barn utbildning i arabiska och islam kan vara anledning 

nog för att välja en arabisk omgivning snarare än en judisk.151 

 

3.4.2  Ålders-­‐  och  könsfördelning  
Genomsnittsåldern för muslimer i Israel var år 2005 18,6 år. År 2008 hade den 

stigit till 19 år. I jämförelse med den drusiska befolkningen 24 år, den kristna 30 år 

och den judiska 31 år är den fortfarande låg. En ökning av genomsnittsåldern kan 

samtidigt konstateras i ljuset av att 43 procent av den muslimska befolkningen i 

Israel år 2004 var 14 år eller yngre. Fyra år senare bestod befolkningen till 41,2 

procent av samma ålderskategori. Befolkningen som är 65 eller äldre var 3 procent 

2004 och har inte förändrats sedan dess. År 2005 bestod den judiska befolkningen 

till 25,5 procent av barn upp till 14 år och till 11,8 procent av människor från 65 år 

och uppåt.152 Den muslimska befolkningen i Israel kan således anses vara ung i 

förhållande till befolkningen i övrigt. 

 

Hos den muslimska befolkningen i Israel fanns det år 2006 fler män än kvinnor. 

Förhållandet var 103,9 män på 100 kvinnor. Hos den judiska befolkningen under 

samma år var det tvärtom fler kvinnor än män och förhållandet var 96,7 män på 100 

kvinnor.153  

 

Anledningen till att det är färre män i förhållande till antalet kvinnor i den judiska 

befolkningen har sin naturliga förklaring i antalet män som på grund av militärtjänst 

stupat i krig. Den arabiska befolkningen i Israel är vanligtvis befriad från 

värnplikt.154 

                                                 
151 Landau 1993:7–8. 
152 Ibid. 
153 The Central Bureau of Statistics, Press Release ”The Muslim Population in Israel on the Eve of 
the Feast of the Sacrifice”.2004, 2006, 2009 engelska och hebreiska 
154 Druser som inte bor på Golanhöjderna gör värnplikt efter ett önskemål från det drusiska religiösa 
ledarskapet redan 1956. Många beduiner i södra Israel gör militärtjänst i första hand på grund av att 



60 
 

 

3.4.3  Arbete  och  arbetslöshet  
Av den muslimska befolkningen i Israel över 15 år var år 2005 59 procent män och 

14,6 procent kvinnor knutna till den civila arbetsmarknaden.155 Hos den judiska 

befolkningen i motsvarande kategorier var siffrorna 60,7 procent för män och 50 

procent för kvinnor. Hos kristna var det 35,1 procent kvinnor och bland druser 19,5 

procent kvinnor. Hos kristna och drusiska män var skillnaderna i dessa siffror 

marginella.156 I jämförelse med år 2007 skedde en ökning i alla kategorier. 62,2 

procent av männen och 17,6 procent av kvinnorna ur den muslimska befolkningen 

över 15 år tillhörde år 2007 den civila arbetsmarknaden. Under samma tid låg män 

ur den kristna och judiska befolkningen på ungefär samma nivå som män ur den 

muslimska. Bland kvinnor hade det stigit till 23,4 procent hos druser, 44,3 procent 

bland kristna 56,7 procent bland judar.157   

 

Ungefär hälften av den muslimska arbetskraften arbetar inom fabriks- och 

byggnadsarbete.158  

 

År 2006 var arbetslösheten bland muslimska män 10,6 procent och bland 

muslimska kvinnor 19,3 procent. Bland druser var arbetslösheten bland män under 

samma tid 5,4 procent och bland drusiska kvinnor 10,5 procent. Hos den kristna 

befolkningen var motsvarande siffror under samma tid 7,9 procent för män och 10,5 

procent för kvinnor och hos den judiska befolkningen 7,5 procent för män och 8,5 

procent för kvinnor.159     

 

Den genomsnittliga konsumtionen per månad för ett muslimskt hushåll i Israel år 

2005 var 9 892 NIS160 (c:a 18 000 svenska kronor) medan den övriga 

                                                                                                                                        
det är en trygg inkomstkälla för de som stannar i armén som yrkessoldater efter sin värnplikt 
(Louuër 2007:13–14). 
155 Armén är inte inräknad i dessa siffror. 
156 The Central Bureau of Statistics, Press Release ”The Muslim Population in Israel on the Eve of 
the Feast of the Sacrifice”. 2006 engelska och hebreiska. 
157 The Abraham Fund Initiatives 2009: “Det arabiska samhället i Israel” sid 18, tab 8. 
158 The Central Bureau of Statistics ”The Muslim Population in Israel on the Eve of the Feast of the 
Sacrifice2006”.  
159 The Abraham Fund Initiatives 2009: “Det arabiska samhället i Israel” sid 25, tab 12. 
160 Den Israeliska valutan New Israeli Shekel. 1 Shekel c:a 1,80 Svenska kronor november 2010. 



61 
 

befolkningens konsumtionsutgifter per hushåll under samma tid var 11 121 NIS 

(c:a 20 000 svenska kronor).161 

 

Sammantaget visar siffrorna att levnadstandaren hos den muslimska befolkningen i 

Israel är låg i förhållande till landets övriga grupper. Familjerna är stora, antalet 

personer per bostad är hög och inkomsterna låga. Ungefär hälften av den 

muslimska arbetskraften arbetar inom fabriks- och byggnadsarbete. Dessutom är 

arbetslösheten högre bland muslimer än bland andra. Därtill står den absolut högsta 

arbetslösheten i Israel att finna bland muslimska kvinnor som når nästan 20 

procent.  

  
 
 
 
 
 
3.4.4  Födslar,  äktenskap  och  studier  
År 1960 födde muslimska kvinnor i Israel i snitt 9,3 barn.162 År 2000 hade det 

sjunkit till 4,74 barn födda av muslimska kvinnor i Israel mellan 25 och 34 år. 

Samma åldersgrupp födde 2005 4,03 barn vilket innebär en minskning på 15 

procent från år 2000. År 2008 sjönk det ytterligare till 3,8 barn för samma 

åldersgrupp. Det är ändå en hög siffra jämfört med grannländerna exempelvis 

Jordanien-3,7, Syrien-3,5, Saudiarabien-2,8, Libanon-2,4. Dessutom har 

befolkningsökningen bland muslimer i Israel minskat med 1 procentenhet från 3,8 

procent år 2000 till 2,8 procent år 2008. Trots det är den muslimska 

befolkningsökningen i Israel hög i jämförelse med den judiska som är 1,6 procent, 

kristna araber 1,2 procent och druser 1,8 procent. Även i jämförelse med 

exempelvis befolkningsökningen i Egypten som är 2,2 procent och Jordanien 2,4 

procent är den muslimska befolkningsökningen i Israel hög. Regionalt skiljer sig 

antalet födslar markant. Under 2008 födde muslimska kvinnor i norra Israel i snitt 3 

barn medan de i södra Israel födde 6,9 barn i genomsnitt.163  

                                                 
161 The Central Bureau of Statistics, Press Release ”The Muslim Population in Israel on the Eve of 
the Feast of the Sacrifice”. 2006 engelska och hebreiska. 
162 The Abraham Fund Initiatives 2009: “Det arabiska samhället i Israel” sid 11, tab 3. 
163 The Central Bureau of Statistics, Press Release ”The Muslim Population in Israel on the Eve of 
the Feast of the Sacrifice”.2004, 2006, 2009 engelska och hebreiska, The Central Bureau of 
Statistics, ”Israel in Figures 2006” The Central Bureau of Statistics, “Press Release “Demographic 
Situation in Israel – 2008” engelska och hebreiska,  The Central Bureau of Statistics, 



62 
 

 

Hos den arabiska befolkningen i Israel har antalet missfall där barn dör under eller 

direkt efter födseln minskat dramatiskt över tid. 1961 dog det 45 barn på 1 000 

födslar totalt hos den arabiska befolkningen vilket år 2006 hade minskat till 7,6 

dödsfall. Uppdelat mellan religioner är fortfarande dödsfallen fler bland muslimer 

än hos andra religiösa grupper. Bland muslimer i södra Israel dog det 13 barn på  

1 000 födslar år 2006. Bland muslimer i norra Israel 8, hos druser 5, bland kristna 

3,2 och hos den judiska befolkningen 3,1.164 

 

Siffrorna visar att barndödligheten har geografisk koppling. Bland muslimer i södra 

Israel är den helt enkelt högre än i andra områden dels för att det är glesare mellan 

sjukstationerna i Negevområdet vilket innebär att läkarhjälp inte alltid hinner fram i 

tid, dels på grund av att beduintraditioner som håller läkare på avstånd fortfarande 

förekommer i vissa omgivningar.165  

 

Antalet aborter166 hos kvinnor i åldrarna 15–49 per tusen havandeskap år 2008 var 

6,2 bland muslimska och drusiska kvinnor medan judiska kvinnor under samma tid 

och i samma ålderskategori genomförde 11,8 aborter.167  

 

Från 1980 till 2007 har åldern för det första äktenskapet i Israel rent allmänt stigit 

med ett till två år. 1980 ingick muslimska kvinnor sitt första äktenskap när det var 

20,3 år 2007 när det var 21,9 år. Muslimska män ingick sitt första äktenskap 1980 

när de var 24,3 år och 2007 när de var 26,8 år.  Hos kristna kvinnor har åldern för 

det första äktenskapet under samma tidsspann stigit från 22,2 år till 24,9 år och hos 

kristna män från 28,2 år till 29,5 år. I den judiska befolkningen i Israel är 

                                                                                                                                        
“Demografiska uppgifter i urval från israelisk årsstatistik nr.57 kap.2 befolkning” 2006 hebreiska, 
The Central Bureau of Statistics, “Population of Israel on the eve of 2010 - 7.5 Million” engelska 
och hebreiska, The Central Bureau of Statistics, 2010, The Central Bureau of Statistics “The Arab 
population in Israel 2008” engelska. 
164 The Abraham Fund Initiatives 2009: “Det arabiska samhället i Israel” sid 14–15, tab 6. 
165 Göndör Eli ”Modern medicin har nästan utrotat barndödligheten”, Dagen 1997-09-05 
166 I Israel förekommer inte fri abort. År 2007 ansöktes det om 19470 aborter. 99 procent av dessa 
beviljades av abortkommittén. Rader av motiveringar som möjliggör abort ligger till grund för 
kommitténs beslut och leder till att så gott som varje abort godkänns. Allt från utomäktenskapliga 
havandeskap till olika sociala och medicinska motiv är vanligtvis orsak nog för att godkänna 
aborter. Se: The Central Bureau of Statistics, “Press Release “Demographic Situation in Israel – 
2008” engelska och hebreiska. 
167 Ibid. 



63 
 

förhållandet från 22,8 år till 25,6 år för kvinnor och 25,5 år till 27,8 år för män.168 

Av tusen ingångna äktenskap år 2008 skilde sig 6,5 par i åldrarna 17–49 i den 

muslimska befolkningen. Hos den judiska befolkningen är antalet skilsmässor 

nästan 14 per tusen äktenskap i samma ålderskategori under samma tid.169  

 

År 2007 hade 45,2 procent av muslimska elever fullbordat sin gymnasiekompetens. 

Bland kristna elever var det 59 procent, bland druser 56,2 och bland judiska elever 

66 procent.170  

 

I den arabiska befolkningen i Israel, det vill säga kristna, druser och muslimer, var 

det år 2007 fler män än kvinnor som gick i skolan upp till gymnasienivå. Men för 

akademiska studier vänder det och antalet kvinnor överväger. 18,7 procent av 

männen och 19,9 procent av kvinnorna i den arabiska befolkningen, har akademisk 

utbildning eller en annan utbildning som överstiger 13 år. Bland judar var det fler 

kvinnor än män genom hela utbildningsperioden. 47,9 procent kvinnor och 46,5 

procent män hade akademisk utbildning eller mer än 13 års skolgång. Bryts den 

arabiska befolkningen ner i religiösa grupper visar det sig att den muslimska 

gruppen år 2001 var den lägst utbildade och den kristna den högst utbildade. 36,1 

procent av den muslimska befolkningen hade endast grundskoleutbildningen eller 

ingen utbildning alls. Motsvarande siffror hos den kristna befolkningen var 20,3 

procent, hos den drusiska befolkningen 29,9.  Dock jämnade det ut sig hos den 

arabiska befolkningen i allmänhet beträffande gymnasiekompetensen där cirka 50 

procent generellt gick vidare och fullbordade gymnasieutbildningen. På 

högskolenivå gick det återigen tillbaka. 13,5 procent i den muslimska befolkningen, 

29,7 i den kristna och 17,7 procent i den drusiska skaffade sig akademisk eller 

annan utbildning som överskred 13 års 2001.171 

 

Kopplingen mellan studier, äktenskap och födslar har synliggjorts bland annat av  

Maha Karkaby Sabah, som är sociolog vid Tel Avivs universitet. Hon har granskat 

förhållandet för arabiska kvinnor i Israel mellan utbildning, äktenskap och födslar. 

                                                 
168 The Central Bureau of Statistics “The Arab population in Israel 2008” engelska. 
169 The Central Bureau of Statistics, “Press Release “Demographic Situation in Israel – 2008” 
engelska och hebreiska. 
170 The Abraham Fund Initiatives 2009: “Det arabiska samhället i Israel” sid 40, tab 20. 
171 The Abraham Fund Initiatives 2009: “Det arabiska samhället i Israel” sid 17–18, tab 17, 10 



64 
 

Hon gjorde sin studie i den arabiska staden Shfaram som ligger i norra Israel och 

har cirka 35 000 invånare. I studien presenterar hon resultatet av svaren från 3 264 

kvinnor som till 80 procent var 17–24 år172  när de ingick sitt första äktenskap och 

som gifte sig någon gång mellan år 1982 och 2004. Av dessa kvinnor var 1 908 

(58,5%) muslimer, 655 (20 %) kristna och 701 (21,5%) druser. Bland de muslimska 

kvinnor som gifte sig mellan åren 1982–1987 var endast 1,4 procent akademiker 

medan de muslimska kvinnor som gifte sig mellan åren 2000–2004 var 24,6 

procent akademiker.  Liknande skillnad går att i studien finna hos de kristna 

kvinnorna. Sabah menar att hennes studie visar dels att kvinnor med högre 

utbildning gifter sig senare, dels att kvinnor med lägre utbildning i åldrarna 21–24 

är mindre efterfrågade på äktenskapsmarknaden.173  

 

Även doktor Annat Gillat och professor Rachel Hertz-Lazarowitz, båda från Haifas 

universitet, har i sin studie konstaterat kopplingen mellan muslimska kvinnors 

studier och deras förändrar roll och status i sina hemorter. Gilat och Hertz-

Lazarowitzs fallstudie omfattade 435 kvinnliga studenter på fyra universitet i Israel. 

Studien pekar på hur muslimska kvinnor dels väljer att studera för att förändra sin 

roll och status som människor, dels är de införstådda med att de genom sin 

förändring också bidrar till att förändra rådande normer i omgivningar som de vuxit 

upp i.174 

 

Trots att förändringen är mindre bland muslimska kvinnor för närvarande pekar 

både Sabah och Gilat och Hertz-Lazarowits i sina studier på att muslimska kvinnor 

följer den utveckling som går att skönja bland kvinnor i andra religiösa grupper 

som studerar allt längre och gifter sig allt senare. Statistiken ovan över hur antalet 

födslar minskat kan dessutom rimligen förstås som att det förekommer samband 

mellan hur längre studier och senare äktenskap för muslimska kvinnor, över tid 

också leder till att antalet födslar minskar. 

  
 
3.5  Israeliska  muslimska  kvinnors  identifikation  i  siffror  

                                                 
172 Cirka 20 procent var över 24 år. 
173 Se appendix Karkaby Sabah, Maha 2008.   
174 Se, Gilat A. & Hertz-Lazarowitz, R. 2009. 



65 
 

Professor Sammy Smooha från Haifas Universitet har för föreliggande avhandling 

isolerat muslimska kvinnor, från sitt index. Indexet har i olika former publicerats 

sedan 1976. Syftet med indexet är att med hjälp av statistik beskriva relationen 

mellan judar och araber i Israel. Attitydundersökningar har gjorts i två grupper. En 

arabisk grupp på 700 personer och en judisk grupp på 700 personer. Båda 

gruppernas sammansättning är procentuellt representativa i avseende exempelvis 

förhållandet mellan judar från Europa och Nordafrika eller förhållandet mellan 

muslimer och druser, eller stadsbefolkning och landsortsbefolkning utanför 

städerna.175 I siffrorna jag presenterar har Professor Smooha isolerat muslimska 

kvinnor från den arabiska gruppen för åren 2004, 260 kvinnor och 2008, 238 

kvinnor.176 

 

År 2004 ansåg 54 procent av de tillfrågade muslimska kvinnorna att den viktigaste 

delen av deras personliga identitet var den religiösa och 25,7 procent prioriterade 

den palestinska identifikationen. Att vara israelisk medborgare prioriterades inte av 

mer än 17,3 procent. År 2008 var den religiösa identifikationen fortfarande 

dominerande men hade sjunkit till 50,8 procent medan den palestinska hade ökat 

till 30,5 procent och betydelsen av att vara israelisk medborgare var oförändrad. 

När muslimska kvinnor i Israel fick nio alternativ att välja mellan på kombinationer 

av arab, israel och palestinier utan religiös tillhörighet för att beskriva sin 

personliga identitet, valde majoriteten kombinationen palestinsk arab i Israel. 

Siffran på drygt 40 procent förändrades knappt mellan åren 2004 och 2008. 177 

 

I fråga om livsstil ansåg 74 procent av de tillfrågade muslimska kvinnorna år 2004 

att deras liv och beteende mer liknade den judiska befolkningens liv och beteende i 

Israel än den palestinska befolkningens på Västbanken och Gaza. Den siffran hade 

dock sjunkit till 58,9 procent 2008. Över 50 procent av de tillfrågade ansåg dock, 

både 2004 och 2008, att de kände en starkare samhörighet med den palestinska 

                                                 
175 För professor Sammy Smoohas publikationer i allmänhet och andra index. Se 
http://soc.haifa.ac.il/~s.smooha/index.php 2010-12-13. 
176 Under den aktuella perioden utspelade sig två väpnade konflikter mellan Israel och dess arabiska 
omgivning. Kriget mellan Israel och Hizballah i Libanon 2006 och en serie av väpnade 
sammanstötningar mellan Israels armé och paramillitära (i betydelsen beväpnade stridande grupper 
som inte är del av en militär organisation, det vill säga alla vapen i ett land under ett kommando) 
palestinska grupperingar på Gazaremsan. För att se frågorna relaterade till just denna studie se 
appendix Smooha, Sammy 2010: Survey Findings: Moslem Arabs by Gender for Eli Gondor. 
177 Se appendix Smooha, Sammy 2010: Survey Findings: Moslem Arabs by Gender for Eli Gondor.  

http://soc.haifa.ac.il/~s.smooha/index.php
http://sv.wikipedia.org/wiki/Milit%C3%A4r


66 
 

befolkningen på Västbanken och Gaza än med den judiska befolkningen i Israel. År 

2004 definierade sig 8,9 procent av dessa kvinnor som mycket religiösa, 33,2 

procent som religiösa, 33,3 procent som traditionella och 24,6 procent som icke-

religiösa eller sekulära. Antalet kvinnor som identifierade sig som mycket religiösa 

steg år 2008 till 11,1. Steg gjorde också antalet kvinnor som identifierade sig som 

religiösa och som traditionella till 36,7 respektive 36,3 procent. Den grupp som 

identifierade sig som icke-religiös eller sekulär sjönk samtidigt till 14,3 procent. 

Bland muslimska män under samma period är trenden i princip densamma. 

Visserligen sjönk antalet som identifierade sig som mycket religiösa från 10,9 

procent 2004 till 6,7 procent 2008. Men samtidigt ökade gruppen som identifierade 

sig som religiös från 21,7 procent 2004 till 35 procent 2008. Gruppen av muslimska 

män som såg sig som traditionella förblev mer eller mindre oförändrad under den 

gällande perioden. Däremot sjönk gruppen som identifierade sig som icke-religiös 

eller sekulär bland muslimska män från 31,8 procent till 23,1 procent.178 

 

Under perioden från 2004 till 2008 ökade dessutom stödet för den Islamiska 

Rörelsen179 bland muslimska kvinnor i Israel från 38,3 procent till 52 procent och 

hos muslimska män från 38 procent till 43,8 procent. Samtidigt minskade stödet för 

vad som anses vara den mer radikala norra falangen av den Islamiska Rörelsen 

under samma period bland muslimska kvinnor från 24,2 till 18 procent och var i 

princip oförändrad bland muslimska män. Stödet för vad som anses vara den mer 

moderata södra falangen av den Islamiska Rörelsen steg samtidigt markant. Från 

1,7 procent till 9,1 procent bland muslimska kvinnor och från 0,9 till 8,1 procent 

bland muslimska män.180 

 

3.6  Att  tolka  siffrorna  
Statistiken ovan illustrerar dels något av de sociala villkoren i Manars hemort 

såsom jag beskrev det i min inledning, dels ger det ramverk och klangbotten för 

mitt inledande resonemang om religiös identifikation. Siffrorna visar att de socio-

ekonomiska villkoren för muslimer i allmänhet och muslimska kvinnor i synnerhet 

är sämre än hos någon annan religiös grupp i Israel. Även om Manars hemort vid 

                                                 
178 Se appendix Smooha, Sammy 2010: Survey Findings: Moslem Arabs by Gender for Eli Gondor. 
179 Se appendix Smooha, Sammy 2010: Survey Findings: Moslem Arabs by Gender for Eli Gondor. 
180 Se appendix Smooha, Sammy 2010: Survey Findings: Moslem Arabs by Gender for Eli Gondor. 



67 
 

första anblicken kan framstå som relativt välmående är det dock uppenbart att det i 

flera avseenden är sämre där än i exempelvis storstäderna. Både hennes far och 

farbror är i femtioårsåldern och sjukpensionärer. Samhället lider av svår 

arbetslöshet som blev ännu värre genom 2008 års finanskris, vilket var tydligt då 

jag var där på besök år 2009. Familjerna har många barn och för den stora gruppen 

ungdomar i samhället är olika former av fritidssysselsättning begränsad om de alls 

förekommer. Moskéerna tjänstgör både som bönehus och sociala knytpunkter där 

människor träffas och samtalar.  

 

Siffrorna visar också att det har blivit allt vanligare bland muslimer i Israel att i 

någon mening identifiera sig religiöst. En sådan trend eller utveckling kan 

associeras till bland annat McGuire som menar att religion dels kan ge människor 

känslan av samhörighet och mening med tillvaron så att exempelvis marginalisering 

eller andra upplevelser svåra att förstå får en förklaring, dels kan religion ge ett 

sammanhang genom religiöst förankrade världsbilder.181  

  

Ur statistiken framträder muslimska kvinnor som den mest utsatta gruppen. Icke 

desto mindre pekar statistiken på att deras situation håller på att förändras. 

Muslimska kvinnor i Israel studerar allt längre, gifter sig allt senare och skaffar allt 

färre barn. Det kan förstås som att muslimska kvinnor på eget initiativ och genom 

individuella åtgärder försöker förändra sin situation. Om det på något vis borde 

eller skulle finnas en koppling mellan utsatthet, marginalisering och religion borde 

rimligtvis statistiken för muslimska kvinnors religiositet i Israel visa på en nedgång 

i religiös identifikation som följd av deras utveckling och förbättrade förhållanden. 

Det vill säga ju bättre villkor och social status, desto lägre religiös identifikation.  

Statistiken bekräftar att deras situation förbättras successivt men att även deras 

intresse för religiös identifikation eller fördjupad religiositet ökat. Detta har dock 

inte gynnat den mer separatistiska norra falangen av Islamiska Rörelsen som 

förlorat stöd bland muslimska kvinnor medan den mer integrationsinriktade södra 

falangen fått ökat stöd. Därmed tydliggörs att det i detta fall inte finns någon 

självklar koppling mellan ökad religiositet å ena sidan och politisk radikalisering å 

andra sidan.   

                                                 
181 McGuire 2002:27–32. 



68 
 

 

För att hitta en förklaring till varför kvinnor som förbättrar sina levnadsvillkor 

samtidigt väljer att bli mer religiösa har jag i kap 1.2 förklarat att jag valt att luta 

mig mot Alain Touraines förklaringsmodell som sätter fokus på individens 

förflyttningar i vardagslivet. Med Alain Touraines teori som ledstjärna för jag ett 

resonemang om betydelsen av att granska individens förflyttningar i vardagen för 

att bättre förstå religionens roll eller betydelse för de kvinnor som jag talat med. I 

det sammanhanget anknyter jag även till Lars Denciks resonemang om individers 

förflyttningar mellan det han kallar för olika sociotoper.  

 

I detta fall blir det således snarare en fråga om hur eller varför individer gör sina val 

eller fattar sina beslut än en fråga om att individers situation alltid är konsekvensen 

av andras beslut, eller andras tillsatta strukturer. Ur ett religionsvetenskapligt 

perspektiv refererar jag till McGuire som menar att fokus på individer i 

religionsvetenskaplig forskning blir en fråga om att upptäcka individuell 

religionsutövning och föröka förstå individuella bevekelsegrunder för individers 

egna upplevelser och föreställningar, snarare än att studera kollektiv religiös 

tillhörighet eller organiserad gemensam religionsutövning för att förstå individer.182   

 

3.7  Samtal  kring  religiös  identifikation  i  vardagslivet  
Kvinnorna jag har intervjuat finns, som jag nämnt i kap 2.2 bland de som har 

förbättrar sina villkor successivt genom studier och arbete. Det gör dem mer 

ekonomiskt självständiga vilket samtidigt stärker deras sociala status. De studerar 

alla vid universitet, identifierar sig i någon mening som muslimer och araber i 

första hand och planerar att gifta sig senare och skaffa färre barn än sina föräldrar. 

Även om statistiken ovan inte säger något om just de kvinnor jag har intervjuat, 

placerar den ändå kvinnorna i ett sammanhang. Muslimska kvinnorna som blir 

alltmer självständiga är en växande och ganska ny grupp i Israel, vilket statistiken 

ovan visar. Intervjuerna som följer ger möjligheten att bekanta sig lite närmare med 

åtta av dem. 

 

Som jag tidigare påpekat i kap. 2.9 är intervjuerna tematiserade efter ämnen som 

dominerat samtalen mellan kvinnorna och mig. Således finns det i följande fem 
                                                 
182 McGuire 2008:4. 



69 
 

intervjukapitel delar ur de 19 olika intervjuerna som är utvalda för de specifika 

teman som berörs i respektive kapitel.  Jag har genom mina frågor försökt får 

kvinnorna att diskutera sina förhållningssätt till sin religiösa övertygelse eller 

livsstil. Tematisering har såldes kommit som ett naturligt resultat av vilka ämnen 

det är som dominerat intervjuerna vilket också ger en rimligt klar bild av vilka 

ämnen jag berör i mina frågor. I det sista intervjukapitlet 8 är ämnet smalt. Jag 

valde att det kapitlet endast hålla intervjun inom det område som rör kvinnors roller 

i förhållande till mäns roller i sammanhang eller omgivningar som på något vis är 

förknippade med religiösa koder eller aktiviteter.  I andra fall har jag låtit kvinnorna 

”sväva ut” och prata om det som intresserar dem. Trots detta har intervjuerna 

vanligtvis kretsat kring ämnet. Således kan urvalet av intervjuer som här 

presenteras ses som representativa för intervjumaterialet i sin helhet.183 

 

 

4  Umma  och  synen  på  hemmahörandet  
”Ni utgör de bästa samfund 
som fått uppstå (bland och) 
för människorna: ni anbefaller 
det som är rätt och förbjuder 
det som är orätt och ni tror på 
Gud. Om efter följarna av 
äldre tiders uppenbarelser 
hade trott (på denna), skulle 
det helt visst ha varit bäst för 
dem. Fastän det finns bland 
dem som tror, har de flesta av 
dem förhärdat sig i trots och 
olydnad.” 184 
 

 

Syftet med samtalen om kvinnornas förhållningssätt till umma är grundat i idén om 

förflyttningar så som jag formulerar det i kap 1.2. Kopplingen till umma skulle 

enligt min mening kunna ske som resultat av fysiska förflyttningar i betydelsen att 

resa till en annan plats där det finns muslimer och därigenom känna gemenskap. 

Mitt antagande är att det dessutom går att göra mentala förflyttningar genom att 

                                                 
183 Se appendix intervjuer för intervjuerna i sin helhet.  
184 Bernström, 2002 Koranens Budskap, 3:110. Fortsättningsvis kommer fotnoterna till korancitaten 
att endast skrivas Koranen sura:vers. 



70 
 

föreställa sig en gemenskap med en global muslimsk värld, vilket kan väckas 

exempelvis genom information i media om muslimer i andra delar av världen.  

 

En allmänt vedertagen föreställning bland muslimer är att ett nytt folk formades 

eller etablerades i och med islams tillblivelse. Den historiska föreställningen om 

umma skulle kunna beskrivas som en process där Muhammad förmedlade sitt 

budskap till allmänheten så att det verkligen förändrade deras liv. I stället för att 

enas runt släktskap och blodsband förenades individer i ett monoteistiskt och socialt 

politiskt centraliserat styrt system. Hierarkier omorganiserades och ett annat 

ledarskap utvecklades som förenade redan existerande sociala och religiösa 

föreställningar med nya tankar som kom att verka i samhällets alla delar. 

Tillblivelsen av umma innebar att nya strukturer för lojalitet och auktoritet hade 

skapats. Så småningom blev umma dessutom en både politisk och ekonomisk 

maktfaktor.185 

 

Förhållningssätt bland muslimer till umma i vår samtid är långt ifrån lika självklar 

eller homogen som förståelsen av dess etablerande i ett historiskt skeende.  

 

Enligt Eickelman & Piscatori har föreställning om umma upprätthållits dels genom 

idén om en gemenskap kring tron på Guds enhet tawhid186 och dels genom da‘wa. 

De menar att identifikationen med umma bland muslimer i världen kommer som ett 

resultat av i huvudsak tre krafter: För det första förekommer olika icke-statliga 

aktörer som ägnar sig åt att, var och en på sitt vis, ta på sig ansvaret för att sprida 

islam genom da‘wa. Verksamheten skapar kopplingar mellan grupper och individer 

som känner sig förpliktigade till en muslimsk gemenskap som överskrider både 

klassgränser och geografiska gränser. För det andra har möjligheten att få bredare 

perspektiv, genom olika typer av medier, på muslimers situation i världen utvecklat 

en mer global gemenskap. Därtill har muslimska frågor som inte nödvändigtvis är 

muslimska enligt Eickelman & Piscatori, men som har med muslimer att göra, närt 

en känsla av gemenskap. Sådana frågor är exempelvis situationen i Afghanistan, 

Rushdieaffären, konflikten mellan Israel och Palestina och konflikten i Bosnien. 

Dessa händelser när föreställningen om en muslimsk gemenskap grundad i känslan 

                                                 
185 Lapidus 2002:23–27; Brown 2004:78. 
186 Se även, Encyclopaedia of Islam, Second Edition. Sökord tawhid.  



71 
 

av utsatthet som överskrider nationella gränser. Det är dessutom konflikter eller 

situationer med naturliga förutsättningar att ge den muslimska gemenskapen umma 

politisk innebörd.187  

 

4.1  Samtal  om  umma  

När jag bad kvinnorna att gradera olika förslag på identifikation när vi första 

gången träffades i grupp, valde alla som svarade som första alternativ ”muslim”. 

 

Första mötet med hela gruppen på Beershevas universitet. 

Intervju nr. 1, 13 maj 2009.  

Eli: Hur skulle ni definiera er själva om ni fick välja mellan 

muslim, arab, palestinier och israel? Vad kommer först och sist? 

Aisha: Landet [syftar på marken] här är vårt men staten kan vi 

inte identifiera oss med. Först är jag muslim sedan palestinier och 

slutligen arab med israeliskt medborgarskap som är ett resultat av 

omständigheter snarare än mitt val. Och jag känner att jag är i mitt 

land på min jord, men inte i min stat. 

Leila: Muslim, palestinier, arab med israeliskt medborgarskap. 

Mona: Muslim, arab, palestinier med israeliskt medborgarskap. 

 

Första mötet med hela gruppen på Haifas universitet. Intervju nr. 

7, 18 maj 2009.  

Eli: Kan ni identifiera er själva efter vad som är viktigast först och 

välja mellan muslim, arab, palestinier och israel? 

Amina: För mig är bara muslim viktigt. De andra är helt 

oväsentligt. Vad som identifierar mig är min kontakt med Gud. 

Erina: Muslim, arab och palestinier kommer på samma plats. 

Nadir: För mig är den viktigaste delen att vara muslim, därefter är 

jag arab sedan palestinier. Det israeliska är endast medborgarskap 

och identitetshandlingar. 

Manar: Muslim, arab, palestinier. 

Abir: Muslim och arab.  

 
                                                 
187 Eickelman & Piscatori 2004:141–148. 



72 
 

Bilden som framträder genom dessa svar i grupp är att det dels förekommer en stark 

identifikation med islam och att vara muslim, dels en svag identifikation med Israel. 

Identifikationen med det arabiska eller det palestinska varierar även om känslan av 

att vara arab överväger. Dock visar det sig att betydelsen, förhållningssättet eller de 

praktiska konsekvenserna av rangordningen varierar mellan olika alternativa 

identifikationer som arab, muslim, palestinier eller israelisk medborgare.  

Kvinnornas svar ligger i linje med de undersökningar som jag redovisat i kap 3.5. 

Samtidigt tillhör alla informanter samma religiösa rörelse och att muslim väljs av 

dem som första alternativ ligger i vad som förväntas. Jag har valt det som startpunkt 

där svaren är förväntade och normativa. Efter hand framträder flera nyanser.  

 

Första mötet med hela gruppen på Beershevas universitet. 

Intervju nr. 1, 13 maj 2009.  

Aisha: Vi kan inte känna oss som israeler för vi får inga jobb. 

Först och främst kräver landet militärtjänst. Jag tänker ta min 

examen och sedan sitta hemma. Vi har ingen framtid i det här 

landet. 

Eli: Hade ni föredragit att bo i ett muslimskt land? 

Aisha: Ja för i ett muslimskt land hade vi haft arbetsmöjligheter 

som vi inte har här. 

Eli: Så om ni exempelvis hade kunnat flytta till Egypten eller 

liknande så hade ni gjort det? 

Aisha: Nej, Egypten gillar jag inte. 

Noor: Nej, inte Egypten. Alla araber är inte muslimer. 

Eli: Nej och inte alla muslimer är araber. Men det flesta araber är 

muslimer. Eller? 

Noor: Jo så är det… 

Leila: Jag hade absolut föredragit att bo i ett muslimskt land. 

Eli: Saudiarabien? 

Leila: Ett muslimskt land och det spelar ingen roll vilket. 

Aisha: Jag vill inte bo någon annanstans än här. Det här är mitt 

land. 

Noor: Den platsen som du är född på är den platsen du alltid 

återvänder till. Det här är vårt hem. 



73 
 

 

Första mötet med hela gruppen på Haifas universitet. Intervju nr. 

7, 18 maj 2009.  

Eli: Hur förhåller ni er till andra muslimer i världen? Hur tänker 

ni exempelvis på en muslim i Indien? 

Amina: Jag oroar mig för muslimer i Indien och bryr mig om 

dem. Jag bryr mig om att de ska gå på den rätta vägen och att de 

ska göra de riktiga valen. Jag bryr mig om da‘wa. 

Eli: Och andra muslimer i världen? Hur ser ni på dem? 

Abir: Jag bryr mig inte så mycket om andra muslimer i världen. 

Jag bryr mig om min familj, min kontakt med Gud och mina 

studier. Andra muslimer i världen tänker jag inte så mycket på. 

Manar: Men dina studier påverkar umma.[riktat till Abir] 

Eli: Hur påverkar hennes studier umma? 

Manar: Det stärker umma. 

Abir: Vad har mina studier för betydelse för en muslim i Indien? 

Amina: I och med att vi tror på Gud så är även den kärlek som vi 

visar varandra ett tecken på vår kärlek till Gud. Min framgång är 

en del av ummas framgång. Det är vad jag tror. Varje framgång 

som jag gör är en del av den muslimska världens framgång och 

det är jag stolt över. Det är inte bra att leva i ett samhälle där 

människor bara bryr sig om sig själva. 

Abir: Det är klart att jag bryr mig om andra människor.  

Amina: Jag anknyter till Gud och till umma. 

Abir Så i din hemort menar du att alla tillhör umma? 

Amina: Självklart. Alla som bor i min hemort hör till umma. 

Abir: För mig är det olika grupper i olika grupper. 

Amina: Ja men du håller ju också med matematik. 

 

När de båda grupperna samtalar om identifikationen med en muslimsk gemenskap 

tydliggörs ganska omgående skillnader i förhållningssättet till muslimer på andra 

platser i världen. Amina och Abir är inte överens. Inte minst för att Abir deklarerat 

att hon alls inte bryr sig om andra muslimer i världen utan att en muslimsk 

gemenskap för hennes del snarare är knuten till familjen och hennes närområde. 



74 
 

Manar däremot väljer att på ett påtagligt ideologiskt sätt se sin egen utveckling som 

ett bidrag till en muslimsk gemenskap snarare än att låta det framstå som något hon 

gör helt och hållet för egen del. Under de mer individuella intervjuerna utvecklades 

bilden av varje kvinnas personliga förhållningsätt till andra muslimer i världen.  

 

 

Andra mötet med Leila på Beershevas universitet. Samtal i enrum. 

Intervju nr. 3, 5 november 2009.  

Eli: Du säger ”vi muslimer”. Känner du någon gemenskap med 

andra muslimer i världen? Känner du exempelvis samhörighet 

med en muslim även om du inte förstår deras språk? Muslimer 

från Indonesien exempelvis? 

Leila: Ja det gör jag för att de tror på det samma som jag gör. På 

det enda rätta. Klart att det finns en gemenskap och ett 

sammanhang. Visst finns det mycket som skiljer oss åt. 

Eli: Saudiarabien, när du ser på tv. Känner du gemenskap? 

Leila: Ja med Saudiarabien känner jag absolut gemenskap. Men 

det gäller även känslan av samhörighet med muslimer i USA eller 

i England. Ja det finns absolut en känsla av samhörighet. 

 

Leila uttrycker vad som kan förstås som känslan av gemenskap, vilken inte 

nödvändigtvis är knuten till just muslimer i arabvärlden utan snarare är förknippad 

med andra människor för att de är muslimer. Den känslan beskrivs annorlunda av 

Aisha men även av andra kvinnor när samtalet om umma återupptas.  

 

Andra mötet med Aisha på Beershevas universitet. Intervju nr. 4, 

5 november 2009. Samtalet görs med Leila närvarande. 

Eli: Känner du dig som del av den övriga muslimska världen?  

Aisha: Jag känner en stor gemenskap med muslimer i den övriga 

världen och ibland stör det hela min dagsrytm när jag hör att 

muslimer någon annanstans i världen har det svårt eller far illa. 

När jag hör eller ser vad som exempelvis händer i Irak eller kriget 

i Gaza så blir jag väldigt illa berörd. Och vår profet Muhammad 

har sagt att det är förbjudet att somna på kvällen utan att först 



75 
 

tänka på andra muslimer i världen. Det är ibland svårt för mig att 

leva med vetskapen om att jag lever ett bra liv och andra 

människor lider. Även om de inte är muslimer som lider berör det 

mig. Och även om det är människor som Gud straffar så stör det 

mig. I slutet så kommer Gud att straffa oss om vi inte ser andra 

människors lidande. Vi måste vara delaktiga i andra människors 

lidande och be i våra böner om att Gud ska hjälpa dem. 

Eli: Vad är det för straff du talar om? 

Aisha: Jag vet inte. Det avgör Gud. Men enligt vår religion så 

måste jag bry mig om andra människor. Jag får inte somna innan 

jag ägnat alla muslimer i världen en tanke. Vid slutet kommer 

Gud att fråga mig varför jag inte gjorde något för att hjälpa de 

behövande. Samtidigt vet Gud vad mina begränsningar är och vad 

jag är förmögen till. Han vet att jag inte kan hjälpa människor 

som dör i krig. Jag kan bara hjälpa till genom att be till Gud. 

 

Här infinner sig lidandet som identifikationsmarkör för första gången vilket 

återkommer även hos de andra kvinnorna.  

 

Tredje mötet med Erina på Haifas universitet. Intervju nr. 11, 2 

november 2009. Samtal i enrum.  

Eli: Känner du gemenskap med den muslimska världen i övrigt? 

Känner du något gemensamt med exempelvis en muslimsk kvinna 

från Indonesien. 

Erina: Ja på ett vis så gör jag det om hon är utsatt. Då berör det 

mig och jag bryr mig om det.  

 

Tredje mötet med Manar på Haifas universitet. Intervju nr. 13, 4 

november 2009. Samtal i enrum.  

Eli: Sist vi talade med varandra frågade jag dig om du känner 

någon samhörighet med andra muslimer i världen? Nu har ni varit 

i Turkiet på bröllopsresa. Kände du någon samhörighet med andra 

muslimer som du träffade där? 



76 
 

Manar: Så fort som en annan människa visar att han eller hon är 

muslim så infinner sig omedelbart en känsla av samhörighet. 

Dessutom känner jag en instinktiv samhörighet med muslimer i 

världen. När jag ser muslimer från andra platser på jorden på TV 

så känner jag automatiskt samhörighet. När jag ser muslimer som 

har det svårt funderar jag på om jag kan hjälpa dem på något vis. 

Att sitta utanför och se hur andra muslimer far illa eller har det 

svårt berör mig verkligen. Det gör mig ont att jag inte kan göra 

något eller hjälpa någon. 

 

Abir som i intervju 7 avvisade tanken på att hon skull identifiera sig med andra 

muslimer i världen förtydligade sin ståndpunkt i det andra mötet och anknöt även 

hon till lidandets eller utsatthetens gemenskap.  

 

Andra mötet med Abir på Haifas universitet. Intervju nr. 12, 4 

november 2009. Samtal i enrum.  

Eli: Känner du dig som en del av umma? 

Abir: Först och främst är jag en del av min familj och alla de araber 

som finns här i Israel för vi hör ihop. Jag vill att alla människor ska 

kunna leva ett bra liv utan krig och svält. Jag säger som de där 

skönhetsdrottningarna när man frågar dem vad de vill. Så säger de alltid 

samma sak. Att världen ska få leva i fred och att människor på jorden 

ska få må bra. Och visst är det viktigt för mig att även muslimer lever 

bra. Men för min del upplever jag att muslimer ofta inte lever ett bra liv. 

De lever i svält eller utsatthet. Jag hoppas att de kommer bli bättre. 

Först vill jag att det ska bli bättre i Palestina och i Irak. Där vet jag att 

människor har det svårt. Det är viktigt för mig att de får det bättre. Inte 

för att de är muslimer utanför att de känns nära mig. Jag är nära 

palestinierna för att de är människor snarare än för att de är muslimer. 

 

För Abir tycks föreställningen om umma delvis vara en fråga om fysisk och 

geografisk närhet. Ju närmare desto viktigare. I det avseendet höll hon sin linje från 

det första mötet i grupp där hon påpekar att hon identifierar sig först med familjen 



77 
 

och sedan sitt närområde. Även i fråga om lidanden är det först muslimer i 

Palestina och Irak som hon önskar ska få det bättre.  

 

Problemet med att identifiera sig med andra muslimer eller länder som i någon 

mening identifierar sig som muslimska tycks också i en del fall vara knuten till 

olika samhällssyner i fråga om kvinnors roll och plats i det offentliga rummet, 

yttrandefrihet eller civil och politisk frihet. Kvinnorna som jag talat med tycks i en 

del fall uppleva ett avstånd till andra muslimers levnadssätt på andra platser i 

världen.  

 

Första mötet med hela gruppen på Haifas universitet. Intervju 7, 

8 maj 2009.  

Abir: Ibland har jag funderat över att det vore skönt att leva i ett 

muslimskt land för här kan jag känna mig som en del av en grupp 

som inte är definierad. För jag lever på en plats som inte känns 

som min. Inte där jag bor eller så. Men samhället är inte det 

samhälle som jag drömmer om att få leva i. Samtidigt kan jag 

uppleva en konflikt när jag ser muslimska omgivningar som 

exempelvis Jordanien. Där är alla araber och muslimer men jag 

skulle inte vilja leva där. Så jag befinner mig i en konflikt. Här 

känner jag ingen tillhörighet och i arabiskmuslimska länder tror 

jag inte att jag skulle bli lycklig. 

 

Andra mötet med Manar och Erina på Haifas universitet. Intervju 

nr. 9, 25 maj 2009. Endast två av respondenterna i enskilt rum. 

Intervjun är endast nedtecknad och inte inspelad. 

Eli: Känner ni gemenskap med andra muslimer i världen. Som i 

Indonesien exempelvis? 

Erina: Vi känner att vi har kopplingar till muslimer i den övriga 

världen. Men det är på ett religiöst plan. 

Manar: När det gäller lagar och regler för hur man ska leva 

känner jag mig närmare muslimer än andra. 

Erina: Kanske? Men jag skulle inte kunna leva i Afghanistan. 



78 
 

Manar: Det finns mycket med livet i Saudiarabien som också är 

fel. 

[Här inleds en diskussion om hur det egentligen är i Saudiarabien 

och Afghanistan. Om det vi ser i media speglar verkligheten eller 

ej och vilka intressen det är som styr det vi får se från de olika 

länderna.] 

Manar: Det finns muslimer som gör precis som de vill. De tolkar 

lagen efter sina egna idéer och föreställningar utan att bry sig om 

vad Gud egentligen vill. 

Erina: En del går aldrig till moskén. Det ber inte till Gud och är 

dåliga människor. Men när de ska gifta sig så blir de plötsligt 

muslimer och vill gärna ha flera fruar.  

 

Tredje mötet med Erina på universitetet i Haifa. Intervju nr. 11, 2 

november 2009. Samtal i enrum.  

Eli: Känner du gemenskap med den muslimska världen i övrigt? 

Känner du något gemensamt med exempelvis en muslimsk kvinna 

från Indonesien. 

Erina: Ja på ett vis så gör jag det om hon är utsatt. Då berör det 

mig och jag bryr mig om det. Men samtidigt så vet jag ju att vi 

lever i olika världar. 

Eli: Vad är skillnaden mellan hennes och din värld? 

Erina: Sättet att tänka skiljer oss från varandra.  

Eli: Hur skiljer sättet att tänka exempelvis mellan dig och någon i 

Saudiarabien? 

Erina: Saudiarabien skrämmer mig. Människorna där skrämmer 

mig. Det är en alldeles för strikt omgivning och jag skulle aldrig 

kunna leva under sådana omständigheter.  

 

 

Hur känslan av gemenskap, eller mentala förflyttningar för att känna gemenskap, 

med andra muslimer i världen omsätts i praktiken bland kvinnorna jag har 

intervjuat varierar således. Skillnaden mellan att känna en gemenskap och omsätta 

densamma i praktik menar jag också kan innebära skillnaden mellan mental och 



79 
 

fysisk förflyttning. Den mentala förflyttningen är inte beroende av verkliga 

omständigheter, vilket den fysiska förflyttningen är. För Amina blev exempelvis 

avståndet mellan å ena sidan den mentala kopplingen till en muslimsk gemenskap 

och å andra sidan den direkta kontakten med andra muslimer tydlig då hon 

tillsammans med sin man reste till Egypten. Där infann sig även problematiken som 

kommer av att hon bor i Israel och är israelisk medborgare. 

 

Andra mötet med Amina hemma hos henne. Intervju nr.14, 10 

november 2009. Samtal i enrum.  

Eli: Sist vi talade med varandra så påpekade du att da‘wa och 

ribat188 var två viktiga beståndsdelar i din religiositet. Kan du 

utveckla det? 

Amina: Ja vi befinner oss i ribat i det här landet. Ribat är ett 

väldigt brett begrepp.  

Eli: Det breda begreppet intresserar mig mindre. Jag vill veta 

vad det innebär för dig? 

Amina: För mig är det en fråga om att vi befinner oss i ribat här 

fram till domedagen. För mig är det viktigt att vara i mitt 

hemland och försvara det och värna om det. Men jag ser det inte 

bara ur ett nationellt perspektiv utan ser det även som en religiös 

idé. Det innebär att jag har som uppgift att försvara umma och 

dess heliga platser så som al-Aqsa. För min del, som muslim, 

har jag en väldigt viktig målsättning och det är att bry mig om 

alla muslimer i världen och om umma. Det är varje muslims 

skyldighet.  

            Eli: Har du någonsin träffat en muslim från Indonesien? 

Amina: Nej. 

Eli: Har du träffat muslimer från andra länder? 

Amina: Jag har träffat muslimer i Egypten. 

Eli: Kände du en stark gemenskap med muslimer i Egypten? 

Amina: Nej inte stark. Jag har släkt i Libanon. 
                                                 
188 Ribat betyder borg/fort men begreppet nämns i betydelsen av den försvarslinje som upprätts av 
troende muslimer mot vad de anser vara icke-muslimska intressen och inflytande (Lapidus 
2002:137). Se även Encyclopaedia of Islam, Second Edition. Sökord Ribat.   
 



80 
 

Eli: Har du varit där? 

Amina: Nej vi kan inte åka dit. Men jag har släkt där som är 

flyktingar från 1948 och som bodde i flyktinglägret Nahr al-

Barid (i Tripoli Libanon).  Efter den libanesiska arméns invasion 

av lägret har det tvingats att flytta till flyktinglägret Badawi 

längre söderut.  

[Här uppstår ett samtal om da‘was betydelse samt relationerna mellan sunni och 

shia inom islam.]  

Eli: När ni var i Egypten på er bröllopsresa kände ni då en nära 

kontakt med muslimer i Egypten? 

Amina: Ja med vår guide. Han var egyptier och med honom 

kände jag gemenskap. 

Eli: Varför bara med honom? 

Amina: För att vi var mest upptagna med våra utflykter. 

Dessutom har egyptier ett problem med israeliska araber. Vi sa 

alltid att vi kommer från Jordanien.  

Eli: Men jag förstår inte. Vad har det med den muslimska 

gemenskapen att göra? 

Amina: Inträdesavgifterna i Egypten är olika för alla och är man 

palestinier oavsett om man kommer från Israel, Västbanken eller 

Gaza så betalar man som om man vore turist. Det är stora 

skillnader i pris.  

Eli: Det förstår jag inte alls. Får inte palestinierna stöd i 

Egypten? 

Amina: Nej inte det minsta. Egyptierna hatar palestinier precis 

som man gör på alla andra platser i Mellanöstern.  

Eli: Jag förstår inte. Du berättar för mig att du känner en 

gemenskap med alla muslimer i världen och att du anser att det 

finns umma en muslimsk gemenskap. Men när du kommer till 

Egypten där majoriteten är muslimer och där akademin al-Azhar 

finns, så knyter du inte kontakt med andra muslimer. Ni pratar 

inte med varandra? 

Amina: Jo vi pratade med andra muslimer men vi var där bara 

en vecka och då hinner man inte så mycket. Dessutom är det en 



81 
 

fråga om vad det är för människor vi träffade. Vi såg i första 

hand fattiga människor som inte har mat för dagen och inte har 

orken att prata om umma. Däremot kommunicerar jag med min 

familj i Libanon genom internet.  

Eli: Men är det vad du kallar för en muslimsk gemenskap? Har 

du träffat muslimer i Jordanien eller på andra platser i världen? 

Amina: Nej, Men vi kan på TV se vad som händer på andra 

platser i den muslimska världen. 

 

Aminas hinder för att omsätta sin känsla av samhörighet i praktiken ger intryck av 

att bero på hennes självbild som bärare av en högre levnadsstandard än de hon 

upplevde som ”fattiga och hungriga människor” under sin resa i Egypten. Dessutom 

kände hon sig nödgad att dölja sitt israeliska medborgarskap under sin resa. Således 

har den fysiska förflyttningen i hennes fall lett till att hennes religiösa identifikation 

kanske är något begränsad i förhållande till vad hon kan uppleva då hon hemma 

tittar på tv. Då kan hon nämligen genomföra en mental förflyttning med känsla av 

gemenskap som inte prövas i verkligheten. Således blir förflyttningar i vardagen 

oavsett om de är mentala eller fysisk något som väcker eller bidrar till valet av 

identifikation. 189 

 

För Noor störs inte känslan av gemenskap av det israeliska medborgarskapet då hon 

träffar andra muslimer i världen. För henne tycks gemenskapen helt och hållet vara 

knuten till religiösa upplevelser.   

 

Andra mötet med Noor på Beershevas universitet. Intervju nr. 2, 3 

november 2009.   

Eli: Kände du gemenskap med andra muslimer som var på besök i 

Mekka? 

Noor: Självklart. Jag känner ett sammanhang med hela världen 

och alla människor. Det spelar ingen roll om de är araber, ryssar 

eller amerikaner. Det spelar ingen roll alls. Även när det är svårt 

att förstå andra på grund av olika språk så spelar det ingen roll, 

                                                 
189 Touraine 2007:172–173, Dencik 2001:2. 



82 
 

det är som alla förstår varandra ändå för det är så mycket som vi 

har gemensamt där. Gemenskapen finns i andligheten så språket 

får en mycket mindre betydelse. 70 procent av all kommunikation 

är ju kroppsspråket så därför infinner sig ett instinktivt 

samförstånd. Alla förstår varandra och talar om framgångar, 

misslyckanden och längtan. 

[Här följer en beskrivning av hur hon åker till Jordanien för att där byta ut sitt 

israeliska pass till ett jordanskt]   

Eli: Blir du fortfarande lika berörd av att komma till 

Saudiarabien som du blev första gången? 

Noor: Absolut. Fortfarande blir jag rörd när jag tittar på bilder 

på internet från Saudiarabien. Det berör mig väldigt mycket. 

Eller om jag sluter ögonen och tänker mig tillbaka till 

Saudiarabien så berör det mig verkligen. 

   Eli: Vad är det som mest berör dig? Är det att vara på platsen     

   eller är det mötet med andra muslimer? 

Noor: Det är båda tillsammans. Varför? Jo för att det är platsen, 

just den plats där hela umma träffas. De ena ger det andra. 

Eli: Får du kontakter med andra muslimer i världen som du 

sedan skriver till eller talar med? 

Noor: Nej, för jag håller inte på så mycket med internet, 

messenger, e-mail och sådant. Det är inte min grej för jag har 

inte tid att sitta framför datorn. Men när vi är där så har vi 

kontakt. Vi ber tillsammans eller läser Koranen tillsammans 

eller berättar om våra liv för varandra eller talar om Koranen 

och profeten. En del kommer från Jordanien andra från 

Saudiarabien och någon från Filippinerna. Det viktiga är bara att 

de kan lite arabiska. Då ordnar sig resten. 

 

Själva känslan för Noor av att befinna sig på plats i Mekka och träffa andra 

muslimer menar hon är fantastisk. Orsaken till att hon inte upprätthåller kontakterna 

hon knyter på plats tillskriver hon sitt begränsade intresse för datorkommunikation. 

För henne tycks gemensam religionsutövning på plats svara till hennes behov av 

gemenskapskänsla med umma.  



83 
 

 

 

 

 

4.2  Umma  –  en  analys  
Kvinnorna tycks överlag i första hand vara överens om att de känner sig som 

muslimer. Identifikationer i andra och tredje hand varierar dock mellan ”arab” och 

”palestinier”. Förhållningssättet till huruvida att bo i ett muslimskt land skulle vara 

att föredra varierar också mellan kvinnorna. 

 

Känslan av gemenskap tycks samtidigt vara helt oberoende av om kvinnorna 

befinner sig i sina hem, på universitetet eller på resa. Men de är i en speciell 

situation. Språket innebär att de i första hand är begränsade till den minoritet av 

muslimer som talar arabiska i vardagen. Deras israeliska medborgarskap tvingar 

dem att byta pass när de vill resa till andra länder i Mellanöstern. Deras 

förhållningssätt och erfarenhet till civil och politisk frihet skiljer sig från vad 

muslimer i Mellanöstern i övrigt upplever,190 vilket kan förstås av deras ibland 

reserverade förhållningssätt till muslimer i andra arabiska länder. Därmed är det 

rimligt att se hur religionens roll för kvinnorna varierar beroende av var de befinner 

sig eller beroende av mellan vilka omgivningar de förflyttar sig. Samtidigt visar 

deras resonemang att en alltmer sammansatt och globaliserad värld gör det möjligt 

för dem att välja flera olika identifikationer som de kan förhålla sig till beroende av 

var de befinner sig i sina förflyttningar vid varje givet tillfälle.  

 

Kvinnornas fysiska förflyttning i vardagen tycks inte hindra dem från den mentala 

förflyttning det kan innebära att på olika vis identifiera sig med andra muslimer i 

världen. Samtidigt blir deras upplevelse av den tänkta eller fantiserade 

gemenskapen en annan då den prövas i verkligheten och fler komponenter ska 

vägas in i mötet, så som medborgarskap, språk eller ekonomisk och social status. På 

den punkten skiljer sig Noor från de andra i och med att hon blir rörd bara hon 

tänker på sina upplevelser och möten i Saudiarabien trots att hon måste byta pass 

för att komma dit. För henne är det en enastående upplevelse att få vara på den plats 

                                                 
190 Se freedomhouse rapport över Mellanöstern: 
http://freedomhouse.org/template.cfm?page=22&year=2010&country=7845. 2011-01-15. 

http://freedomhouse.org/template.cfm?page=22&year=2010&country=7845


84 
 

där, som hon uttrycker det, ”hela umma träffas”. Att hennes kontakt med andra 

muslimer i världen är ytterst begränsad tycks inte bekymra henne.  

 

Delar av kvinnornas förhållningssätt till muslimsk gemenskap kan anknytas till 

Oliver Roy som menar att umma nu mer bör förstås som enbart en abstrakt 

föreställningsvärld.191 Eller en skenbar gemenskap som är helt oberoende av 

gränser, lagar eller territorier och endast uttrycks genom begreppet umma.192  

 

Under alla förhållanden uttrycker kvinnorna att de på olika nivåer söker gemenskap 

med andra muslimer som i sin tur försvagas eller förstärks genom förflyttningar i 

det verkliga mötet eller framför tv:n och internet. Exempelvis förstärks känslan av 

gemenskap då andra muslimer i världen far illa eller då religion utövas gemensamt, 

medan känslan av gemenskap kan försvagas i ett direkt möte på grund av 

identifikationer som ligger bortom den rent religiösa förställningen så som 

medborgarskap eller social status. 

 

Amina uttrycker exempelvis i intervju 14 att motståndet är en viktig beståndsdel i 

hennes identifikation med andra muslimer. Hon påpekar dessutom att både da’wa 

och ribat är centrala beståndsdelar i hennes religiösa identifikation. Manuel Castells 

använder begreppet motståndsidentitet för en gemenskap som formas utifrån 

känslan av att vara marginaliserad eller förtryckt och som väcker en gemensam 

vilja till motstånd.193 Det kan samtidigt förstås som att Amina, genom mental 

förflyttning ser sig som en del av ett större muslimskt sammanhang som hos henne 

väcker känslan av att bära på ett speciellt ansvar som innebär att för den muslimska 

världens räkning ”hålla positionerna” i Israel. 

 

Kvinnornas svar illustrerar mitt resonemang kring förflyttningar. De upplever 

mentala förflyttningar då de identifierar sig med andra muslimer i världen utan att 

det nödvändigtvis innebär ett fysiskt möte. Eftersom umma är förankrad i en 

religiös muslimsk föreställningsvärld är det rimligt att anta att kvinnornas förmåga, 

                                                 
191 Roy 2004:19. 
192 Roy 2004:202–203. 
193 Castells 2007:9. 



85 
 

möjlighet eller vilja till att identifiera sig med umma på något vis är kopplad till den 

betydelse de ger religionen i sina dagliga liv.  

 

Sammanfattningsvis skulle man kunna konstatera att kvinnornas svar visar på en 

gemensam nämnare i en påstådd identifikation med andra muslimer i världen. 

Dessutom får uppenbarligen den svaga men ändå existerande identifikationen med 

Israel betydelse för dem i mötet med muslimer i de kringliggande arabländerna. 

Gemensamt för kvinnorna är också att deras val av identifikation är direkt knutet 

till hur de upplever varje given situation i sina förflyttningar i vardagslivet – såväl 

fysiska som mentala.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



86 
 

 
 
 
 

5  Salat,  Allah  &  al-­‐nar    
Salat 
”Ha tålamod [Muhammad] och vänta på din Herres dom – Vi vakar över dig- Och 
lova och prisa din Herre när du reser dig, och lova och prisa Honom under natten 
och då stjärnorna bleknar!” 194 
 
Allah 
”Lov och pris tillkommer Gud, världarnas herre, den Nåderike, den Barmhärtige, 
som allsmäktigt råder över Domens dag! Dig tillber vi; dig anropar vi om hjälp. 
Led oss på den raka vägen.” 195 
 
Nar 
”Varje människa skall smaka döden. Men först på Uppståndelsens dag skall ni få 
er fulla lön. Den som då rycks bort från Elden och förs till paradiset har 
sannerligen vunnit en stor seger. – Livet i denna värld [skänker] bara bedräglig 
glädje.” 196 
 
 
 
I detta avsnitt presenterar jag samtalen med kvinnorna om Gud. Eftersom kvinnorna 

påstår sig vara religiösa och be dagligen är mitt utgångsläge att Gud har stor 

betydelse i deras liv och vardag, vilket jag menar motiverar ett sådant samtalsämne. 

Dessutom kan bön förstås dels som en mental förflyttning där individen finner en 

frizon utanför den rent fysiska dagliga tillvaron. Dels kan bönen ses som en 

möjlighet oberoende av fysiska förflyttningar i betydelsen att individer sannolikt 

upplever att de kan be så gott som var som helst. 

 

Guds faktiska existens är ett av Koranens centrala budskap enligt Ira Lapidus. Gud 

beskrivs i flera korantexter utöver dem som jag presenterat ovan, som allsmäktig, 

god och som skaparen av allt. Men Gud är i Koranen också förknippad med straff, 

varningar och rättvisa. Relationen till Gud inom islam kräver underkastelse och en 

vilja att följa Guds lagar och påbud. Gud är den som dömer vid yttersta tiden med 

antingen det värsta straffet eller den största belöningen.197  

 
                                                 
194 Koranen, 52:48–59.   
195 Koranen, 1:1–6.   
196 Koranen, 3:185.   
197 Lapidus 2002:82. Se även, Encyclopaedia of Islam, Second Edition. Sökord Allah. 



87 
 

En av det bestraffningar som den som inte följer Guds uppmaningar riskerar är al-

nar, elden. Al-nar förekommer som ett hot om den eld en person kan möta efter 

döden.198  För att undvika ett sådant öde rekommenderar Koranen att inte 

försumma bönen till förmån för sinnliga lockelser.199 

 

Salat-bönen kan sålunda ses dels som ett sätt för människor att kommunicera med 

Gud, dels en uppmaning från Gud för att hålla människor borta från synd. Detta har 

gjort att salat ses som en av islams fem grundläggande påbud, även kallade ”islams 

fem pelare”.200 Genom bönen deklareras också övertygelsen och föreställningen om 

att Gud är en och den ende tawhid vilket sammanfattas i en trosbekännelsen 

shahada.201 Förhållningssättet till bönetiderna och dess betydelse varierar dels 

beroende på olika lagskolor och dels beroende på var i världen en muslim befinner 

sig.  Bönen förrättas vanligtvis genom att den bedjande riktar sig mot Mekka och 

genomför prostration.202 

 

Bönen för muslimer kan också ge en känsla av gemenskap och stärkt identitet. 

Gemenskap på grund av en förställning om att det dygnet runt alltid finns en 

muslim någonstans i världen som ber. Stärkt identitet för att bedjande muslimer 

oavsett var de befinner sig i världen, avbryter vardagslivets rutiner för att be. Det 

skapar dessutom ett religiöst eller heligt utrymme på den plats där den bedjande 

befinner sig oberoende av om det är på en arbetsplats eller ett hem.203     

 
 

5.1  Samtal  om  salat,  Allah  och  al-­‐nar    
Kopplingen mellan bön och Gud kan tyckas naturlig och självklar eftersom det 

finns anledning att utgå från att bedjande människor ber till Gud. Helvetet behöver 

dock inte ha en lika självklar plats i sammanhanget, eftersom en troende individ 

inte nödvändigtvis dessutom måste tro på ett helvete. Kvinnorna som jag intervjuat 

påstår sig alla be.  

 

                                                 
198 Se även, Encyclopaedia of Islam, Second Edition. Sökord nar. 
199 Koranen, 19:59–60.   
200 Rippin 2005:103–104. 
201 Se även, Encyclopaedia of Islam, Second Edition. Sökord shahada. 
202 Brown 2004:127–128; Rippin 2005:106–108. 
203 McCloud 1996:65; Burckhardt Qureshi 1996:48; Rippin 2005:107. 



88 
 

Andra mötet med Leila på Beershevas universitet. Samtal i enrum. 

Intervju 3, 5 november 2009.  

Eli: Hur ser en vanlig dag ut för dig från det du går upp på 

morgonen? 

Leila: Det finns en tid innan solen går upp fajr204 gryningen. Då 

går jag upp och ber. 

 

Även Aisha, Manar och Nadir menar sig be varje morgon. Aisha 

påpekar att det går fort och inte tar mer än fem minuter.205 Både Manar 

och Nadir framhäver morgonbönen som en tacksägelse. Manar 

uttrycker det så här:  

 

Manar: För att tacka Gud för allt som är så bra. För att jag har en 

så fin familj, en så fantastisk man och för att jag är med barn. För 

allt det vill jag tacka Gud.206 

 

 

Att Leila och Aisha intervjuas tillsammans skulle å ena sidan kunna vara en av 

orsakerna till samstämmigheten i deras svar.207 Det är å andra sidan troligt att de 

båda går upp tidigt på morgonen för att be. Det finns dock de som förhåller sig 

annorlunda till den tidiga morgonbönen. 

 

Andra mötet med Abir på Haifas universitet. Intervju 12, 4 

november 2009. Samtal i enrum.  

Eli: Hur ser en vanlig dag ut för dig? 

Abir: Du vet att vi har fem böner om dagen. Vanligtvis går jag 

inte upp för att be den tidigaste bönen. Jag vet att det inte är bra 

men jag går och lägger mig sent och sedan börjar mina 

föreläsningar tidigt. Så jag slår ihop de två första bönerna när 

jag går till skolan. 

                                                 
204 Bönen som läses vid soluppgången (Brown 2004:127). Se även Encyclopaedia of Islam, Second 
Edition. Sökord salat.  
205 Se appendix intervjuer intervju 4.  
206 Se appendix intervjuer intervju 13. 
207 Se appendix intervjuer intervju 4.  



89 
 

 

Andra mötet med Amina hemma hos henne. Intervju 14, 10 

november 2009. Samtalet görs med hennes man och livliga barn 

närvarande.  

Eli: Hur ser din dag ut? 

Amina: Domedagen? [Samtalet har hittills cirklat runt 

domedagen.] 

Eli: Nej en vanlig vardag. 

Amina: Jag går upp på morgonen och det första jag gör är att ta 

hand om barnen som är det första jag tar hand om för att få iväg 

dem till skolan eftersom min man redan är på jobbet. Jag går 

vanligtvis inte upp för att be salat al-fajr men vanligtvis så ber 

jag den ihop med salat al-duhr.208 Sedan tar jag barnen till 

skolan och den som är minst två och ett halvt år stannar med 

mig. Jag förbereder mat och gör andra hemsysslor. Sedan 

pluggar jag och leker med min son. Sedan ber jag hemma med 

min son. 

 

Både Amina och Abir uttrycker vad som kan förstås som ett pragmatiskt 

förhållningssätt till bönen. Amina slår ihop de två första bönerna för att hon har 

barn och behöver ta hand om dem. Abir gör detsamma men mest för att hon känner 

sig trött på morgonen. Kvinnorna ger intryck av att de låter vardagslivets 

skyldigheter styra förhållningssättet till bönen.  

 

Andra mötet med Noor på Beershevas universitet. Intervju 2, 3 

november 2009. Samtal i enrum.   

Eli: Vad gör du resten av dagen? 

Noor: Det beror på. Om jag studerar så förbereder jag mig för 

studier och om jag ska arbeta så förbereder jag mig för arbete. 

På arbetet inleder jag med att förbereda mitt skrivbord. Under 

arbetet så måste jag ta en paus för bön. 

                                                 
208 Bönen som läses mitt på dagen (Brown 2004:127). Se även Encyclopaedia of Islam, Second 
Edition. Sökord salat.  
 



90 
 

Eli: Varför ber du mitt på dagen? 

Noor: För att vi ska be fem gånger om dagen. 

 

Andra mötet med Leila på Beershevas universitet. Samtal i 

enrum. Intervju 3, 5 november 2009.  

Eli: Vad gör du när du kommer fram till universitetet på 

morgonen? 

Leila: Jag har ett väldigt fullt schema antingen är det från 8 till 

20 eller från 8 till 18. 

Eli: Var lägger du in bönerna i ett så tätt schema? 

Leila: Jag går och ber vanligtvis klockan 12 och 16. 

Eli: Var någonstans ber du? 

Leila: Det finns ett bönerum i studenthuset.209  

Eli: Ber du ensam eller ber du med andra? 

Leila: Jag ber ibland med flera och ibland ber jag ensam. 

Eli: Finns det någon skillnad för dig i känslan mellan de olika 

bönerna eller någon skillnad i att be ensam eller i grupp? 

Leila: När jag ber med andra kan jag känna en väldigt stark 

gemenskap. Jag kan känna att den kvinnan som är bredvid mig 

är liksom min syster utan att hon är det på riktigt.  Och 

vanligtvis känns det väldigt bra. Men ibland finns det undantag. 

Som när kvinnor som inte är riktigt religiösa ber bredvid mig då 

känns det inte helt ok. När jag ber ensam känner jag alltid att 

Gud hör mig och ser mig i allt jag gör. Det känns som Gud 

vakar över varje rörelse jag gör. 

Eli: Så det innebär att du lyckas få plats med dina böner trots 

ditt mycket trånga schema? 

Leila: Bönen tar inte så läng tid. Den tar inte mer än 5 till 10 

minuter. 

Eli: Finns det tillfällen då du upplever att bönen stör dig i ditt 

schema? 

                                                 
209 Eftersom troende judar och muslimer anser att de bör be vid vissa tider på dygnet har alla 
israeliska universitet utrymmen som kan användas för bön.  



91 
 

Leila: Det beror på om jag är nära vårt bönerum i studenthuset 

är det inget problem men om jag har föreläsningar i ett annat hus 

som är långt bort då stör det mig. Men då försöker jag istället 

finna en lugn plats någon stans där jag kan be i fred. 

 

Andra mötet med Abir på Haifas universitet. Samtal i enrum. 

Intervju 12, 4 november 2009.  

Eli: Känner du att Gud är med dig? Hinner du med alla böner? 

Abir: Nej jag hinner inte alltid be bönerna i rätt tid. Jag har 

mycket att göra men jag kan komplettera det jag missar när jag 

har tid.  

 

Kvinnornas svar ger intryck av att vardagslivet och universitets rytm blir avgörande 

för när de ber sina böner. Förutom Noor som tycks försöka anpassa arbetstiden efter 

bönen tycks de andra kvinnorna göra tvärtom och låter vardagen och de världsliga 

plikterna styra bönetiderna som de försöker förlägga till universitetens bönerum. 

Detta innebär att endast fyra informanter av åtta ber morgonbönen på avsedd 

tidpunkt. 

 

På frågan varför kvinnorna ber tycks det finnas en gemensam uppfattning om att de 

dels upplever att de är något de måste göra föra att Gud kräver det av dem, dels för 

att tacka Gud. Men också för att de upplever en känsla av välbefinnande tack vare 

bönen. 

 

Andra mötet med Noor på Beershevas universitet. Intervju 2, 3 

november 2009. Samtal i enrum.   

Eli: Varför ber du? 

Noor: Det är först och främst för att tacka Gud. 

Eli: För vad? 

Noor: För allt. Att Gud har gett mig möjligheten att se och att 

höra. Att Gud har gett mig mitt intellekt så jag kan tänka. Det 

finns människor som har intellekt men inte vet hur de ska använda 

det. För att Gud har skapat mig till människa och inte till något 

djur. Jag tackar Gud för mina föräldrar för vårt hem. För allt. För 



92 
 

att jag studerar. För mitt arbete och för mina inkomster. För allt. 

För att jag är frisk. För det goda och för det onda. 

Eli: Varför tackar du Gud för det onda? 

Noor: För det första för att det inte är värre än vad det är. För det 

andra för att om jag får det dåligt så kanske jag vaknar till för att 

förbättra min situation. Annars finns det risk för att en människa 

bara flyter med utan att tänka på att det som händer kanske inte är 

bra. Men när det bli dåligt så kan det fungera som en 

väckarklocka. Det finns flera orsaker till varför man ska tacka 

Gud även när det är dåligt.  

Eli: Vilka fler orsaker finns det för att tacka Gud när det är dåligt? 

Noor: Gud är inte som människor. Om en människa gör dig en 

tjänst så säger du tack. Men tack är inte tillräckligt för Gud. 

Eli: Vad behöver Gud mera? 

Noor: Inom islam så säger vi att vad Gud vill gör vi, vad han inte 

vill håller vi oss borta ifrån. Gud säger inte gör si eller gör så bara 

utan vidare det finns alltid en anledning. Gud säger exempelvis att 

vi inte ska äta gris och det finns flera orsaker till varför man inte 

ska äta gris. I och med att Gud har gett oss både informationen 

och förbudet så har han visat oss hur mycket han bryr sig om oss 

och även det är en orsak till att tacka Gud. Tack Gud för att du är 

så god att du bryr dig om oss och skyddar oss från alla faror och 

inte vill att vi skall fara illa. Det att Gud överhuvudtaget bryr sig 

om vad vi äter är något att verkligen vara tacksam för.  

Eli: Jag kan förstå varför man ska tacka Gud för att han är 

beskyddande och god. Men jag förstår inte anledningarna till att 

tacka Gud för det som inte är bra? 

Noor: Jag har redan förklarat orsakerna till varför man ska tacka 

Gud för det onda. Det första var att tacka Gud för att det inte är 

värre än vad det är. För allting kan alltid bli värre. För det andra 

så innebär vanligtvis dåliga eller tråkiga saker att det väcker oss 

till att göra något gott av det. För det tredje förstår vi inte alltid 

vad det är som händer. Det kan vara så att Guds avsikter är goda 



93 
 

och vi inte ser det och förstår något annat. Med tiden kommer 

dock varje människa att se att Guds avsikter alltid är goda. 

 

Andra mötet med Leila på Beershevas universitet. Samtal i enrum. 

Intervju 3, 5 november 2009.  

Eli: Varför? [syftar till varför hon går och ber tidigt på 

morgonen] 

Leila: Jag vet inte. Jag tycker helt enkelt om det. Det ge mig en 

bra känsla. En känsla av lugn. En känsla av att börja dagen bra 

och verkligen vara redo för dagen som kommer. 

Eli: Känner du samma sak varje dag? Finns det inte dagar då du 

tycker att det känns svårt? 

Leila: Klart det finns sådana dagar då jag känner mig trött. Om 

jag exempelvis har föreläsningar till åtta på kvällen så är det 

svårare morgonen därpå. Då sitter jag kanske endast en kvart. Då 

kanske jag bara ber en kort morgonbön och läser bara en sura och 

somnar om en stund.  

 

[Här har vi samtalat om huruvida hon även ber med andra.] 

 

Eli: Varför är det viktigt för dig att genomföra dessa böner? 

Leila: Inom mig känner jag det som att när jag missar en bön så 

blir fortsättningen på dagen inte bra. När jag missar en bön kan 

jag exempelvis inte koncentrera mig på föreläsningar. När jag 

avslutat mina böner så känns det som om jag får ny energi. Även 

om det jag studerar kan vara svårt så påminner bönen mig om hur 

viktigt det är att studera. 

 

Andra mötet med Aisha på Beershevas universitet.  Samtal görs 

med Leila närvarande. Intervju 4, 5 november 2009.   

Eli: Men varför börjar du med bön? 

Aisha: För att jag vill möta Gud det första jag gör på morgonen. 

Sedan är jag redo för resten av dagen om det kommer hända bra 



94 
 

eller dåliga saker spelar mindre roll. Har jag mött Gud på 

morgonen så vet jag att han är med mig resten av dagen. 

 

Tredje mötet med Nadir på Haifas universitet Samtal i enrum. 

Intervju 10, 2 november 2009. 

Eli: Vad betyder bönen för dig? 

Nadir: Det ger mig en behaglig och bekväm känsla. Jag tror att 

Gud alltid hör min bön och alltid för mig dit jag ber honom. Jag 

tror att han hör mig och att han kommer lösa alla de problem som 

jag kan stöta på under dagen. Det i sig får mig att känna mig 

mycket bekväm. 

 

Andra mötet med Amina hemma hos henne. Intervju 14, 10 

november 2009. Samtalet görs med hennes man och livliga barn 

närvarande.   

Eli: Varför ber du? 

Amina: Varför säger du tack till din lärare? Jag tackar Gud för allt 

han gjort och Gud har gjort allt. Jag älskar Gud mer än allt annat. 

Mer än vad jag älskar mina föräldrar. Visserligen har mina 

föräldrar satt mig till världen men allt de gjort har varit möjligt på 

grund av Gud. Det är Gud som har gjort att jag lever han har gjort 

allt och han älskar mig. 

Eli: Så vad innebär bönen för dig? 

Amina: Det är direktkontakten mellan mig och Gud. Jag pratar 

direkt med Gud när jag ber.  

 

Upplevelsen av att möta Gud på något vis under bönen tycks vara gemensam. 

Men intervjuerna som här följer visar att det finns ytterligare orsaker till varför 

kvinnorna ber.  

 

Andra mötet med Noor på Beershevas universitet. Intervju 2, 3 

november 2009. Samtal i enrum.  

[hittills har samtalet handlat om varför det är viktigt att be och vara religiös] 



95 
 

Eli: Det har du sagt och jag har skrivit ner det. Men jag vill veta 

om det finns fler orsaker än hälsa och lycka? 

Noor: Att få en plats i paradiset är också viktigt. 

Eli: Vad innebär det att få en plats i paradiset? 

Noor: Vi tror inte att alla människor har samma möjligheter i det 

kommande livet. Det finns skillnad mellan de goda och det 

onda. 

Eli: Vad händer med den onde? 

Noor: Han gör det han gör och Gud bestämmer hans öde. 

Eli: Låt oss säga att det finns någon som Gud anser är ond. Vad 

händer med honom?210 

Noor: Gud ger honom massor av möjligheter, tid och idéer om 

hur han ska kunna bli en bättre människa. 

Eli: Trots allt detta så fortsätter samma person att vara ond. Vad 

händer då? 

Noor: Då hamnar han i jahannam.211 

Eli: Vad händer där? 

Noor: Jahannam är den plats dit varje dålig människa hamnar. 

Eli: Men vad händer där? 

Noor: [Hon skrattar lite generat] Han brinner upp väcks till livet 

och brinner upp igen och väcks till livet och brinner upp igen i 

alla evighet. Men varje ond människa har möjligheten till att bli 

bättre. Varje människa kan slå upp Koranen läsa och bli en 

bättre människa. 

 

Andra mötet med Aisha på Beershevas universitet.  Samtal görs 

med Leila närvarande. Intervju 4, 5 november 2009.   

Eli: Vad är det för straff människan får enligt religionen om 

han/hon inte sköter sig? 

Aisha: Straffet som Gud talar om i Koranen är helvetet. 
                                                 
210 Ordet ”honom” syftar inte till någon genusordning i detta fall utan är snarare ett resultat av min 
översättning från det hebreiska ordet ”lå” som kan förstås både som ”honom” i betydelse man om 
det står mot det hebreiska ordet ”la” som betyder henne, eller som ”lå” i betydelsen vilken person 
som helst. Detta kan avgöras av sammanhanget i meningen.  
211 Allmänt förstått som helvetet. Föreställningarna om det muslimska helvetets omfattning och olika 
nivåer varierar dock. Se även, Encyclopaedia of Islam, Second Edition. Sökord djahannam.  



96 
 

Eli: Vad händer där? 

Aisha: Jag förstår inte frågan. Vad menar du med vad händer 

där? 

Eli: Jag vet ju inte för jag är inte religiös och därför vill jag veta 

vad du tror händer i helvetet. 

Aisha: Helvetet menar du? Det är den svåraste platsen som 

finns. Vi gör allt vi kan för att hålla oss borta från helvetet. Alla 

böner och alla påbud hjälper oss att hålla oss borta från helvetet. 

För där är det en värme som inge människa kan utstå. 

Eli: Så det är varmt där? 

Aisha: Självklart det är eld. 

Eli: Varför tror du att det finns människor som inte är religiösa? 

Aisha: Kanske är det för att de inte fått den rätta informationen 

eller så är det de människor som Koranen beskriver som de som 

Gud bestämt ska till helvetet och därför inte ska vara religiösa.  

Eli: Så någon måste alltså finnas i helvetet? 

Aisha: Ja, självklart. 

 

Tredje mötet med Nadir på Haifas universitet. Samtal i enrum. 

Intervju 10, 2 november 2009.  

Eli: Var vill du att religionen ska leda dig? Om du hade kunnat 

få vad vill, vad är det då som du mest vill ha? 

Nadir: Först och främst att Gud ska förlåta mig för alla de 

misstag som jag gjorde när jag inte var religiös. Jag vill att Gud 

ska vara nöjd med mig. 

Eli: Vad händer om Gud inte är nöjd med en människa? 

Nadir: I livet kanske det inte händer någonting. Men det 

verkliga straffet kommer på domedagen. Då kommer människor 

verkligen att få veta om Gud har varit nöjd med dem eller ej. 

Eli: Vad händer med en person som Gud inte är nöjd med? 

Nadir: Jag vet inte. Kanske Gud är nöjd med någon som 

verkligen har det svårt i livet och ständigt stöter på problem. Det 

kan vara någon som Gud verkligen är nöjd med och som Gud 

vill pröva extra för att se om den personen verkligen står ut med 



97 
 

smärta och motgångar och inte blir deprimerad. Och å andra 

sidan så kan det finnas en person som Gud inte är nöjd med men 

ändå går allt bra för honom. Av det kan vi förstå att Gud är nöjd 

med det han gör men det verkliga straffet det kommer på 

domedagen.  

Eli: Vad händer på domedagen? 

Nadir: En person som Gud inte är nöjd med kommer Gud 

placera i helvetet på domedagen. 

Eli: Vad händer i helvetet? 

Nadir: Han bränns upp. 

Eli: Vem har sagt det? 

Nadir: Det står i Koranen. 

 

Tredje mötet med Erina på Haifas universitet. Samtal i enrum. 

Intervju 11, 2 november 2009.  

Eli: Vad är det mer du ber Gud om? 

Erina: Att jag ska lyckas med studierna. Att jag ska lyckas lära 

mig hela Koranen utantill och kunna följa allt det som står där.  

Eli: Varför? 

Erina: För det kommer att hjälpa mig att slippa komma till 

helvetet. 

Eli: Vad händer där? 

Erina: Där samlas alla de människor som inte skött sig. Som inte 

bett till Gud, som inte följt Koranen och så vidare. 

Eli: Vad är det som inte är bra där? 

Erina: Vår Gud bränner upp de dåliga och upplivar dem igen 

och bränner upp dem och upplivar dem igen så håller det på hela 

tiden.  

Eli: Kommer jag att hamna i helvetet? 

Erina: Hur ska jag veta det? Jag vet inte ens om jag klarar mig. 

Jag gör allt jag kan för att inte hamna i helvetet men jag vet ju 

inte om det är tillräckligt för Gud.  

 



98 
 

Tredje mötet med Manar på Haifas universitet. Samtal i enrum. 

Intervju 13, 4 november 2009.  

Eli: Vad händer då med de som inte lever ett bra liv efter döden? 

Manar: De riskerar att hamna i jahannam. Men de muslimer 

som lever ett riktigt liv kommer att ha ett bra liv även efter 

döden. 

Eli: Men vad finns i jahannam? 

Manar: Där brinner man upp och livas upp igen och bränns upp 

igen. 

Eli: Det låter inget bra. 

Manar: Nej men om du bryter mot lagen här i landet så kommer 

polisen att ta dig och du kommer att få ett straff. Eller hur? 

 

Andra mötet med Amina hemma hos henne. Intervju 14, 10 

november 2009. Samtalet görs med hennes man och livliga barn 

närvarande.    

Eli: Vad händer på domedagen? 

Amina: Då är det avräkning. 

Eli: Vadå för avräkning? 

Amina: Det är som i skolan. Det sätts helt enkelt betyg. Har du 

svarat rätt på frågorna så får du ett bra betyg har du inte svarat 

rätt på frågorna så får du ett dåligt betyg. Har du inte följt din 

lärares instruktioner så blir betyget inte bra. 

Eli: Vad händer då? 

Amina: Då får man en ordentlig smäll. Då hamnar man helvetet. 

Eli: Vad händer i helvetet? 

Amina: Gud kan bestämma att de som inte gjort något bra 

hamnar i helvetet. Där hamnar de människor som är mycket 

onda och inte har gjort något gått.  

Eli: Vad händer med dem? 

Amina: Där händer många saker och det finns många historier 

om det och då Profeten Muhammad begav sig till himlen från 

Jerusalem såg han även många saker som är knutna till helvetet. 

Eli: Som vad till exempel? 



99 
 

Amina: Grupper av människor… som… 

Eli: Jag förstår inte om det är något man ska akta sig för måste 

man väl veta vad det är som så hemskt? 

Amina: Visst det finns mycket beskrivningar halva Koranen 

talar om det. Där finns straff. 

Eli: Vaddå för straff? 

Amina: Eld… människor bränns upp och föds på nytt och 

bränns upp och föds på nytt. 

Eli: Hmm det låter inget vidare. 

Amina: Nej det är det verkligen inte. Men det är inte bara eld det 

finns andra plågor också som straff.  

 

Andra mötet med Abir på Haifas universitet. Samtal i enrum. 

Intervju 12, 4 november 2009.  

Abir: När jag dör och kommer tillbaka till paradiset. Där 

kommer det säkert att vara bra. 

Eli: Vad finns det mer för alternativ? 

Abir: Helvetet. 

Eli: Vad händer där? 

Abir: Det är inget bra där. 

Eli: Vad är det som inte är bra där? 

Abir: Där finns alla de som inte varit troende. 

Eli: Vad händer med dem? 

Abir: Där finns det ormar och eldar som dödar dem och sedan 

livas de upp igen och dödas igen på samma vis gång efter annan. 

Eli: Kan man då påstå att en av anledningarna till att du är 

religiös är att du vill till paradiset efter döden? 

Abir: Det finns många som är rädda för att erkänna det. Men jag 

är rädd för att hamna i helvetet. Tron är starkare än rädslan. Det 

är komplicerat. För jag tror inte på grund av att jag är rädd men i 

och med det att jag tror så är jag också rädd. Tron leder till att 

man också blir rädd.  

 



100 
 

Rädslan för ett brinnande helvete uttrycks av alla kvinnor. Deras svar ger 

intrycket att det för dem är en verklig och påtaglig rädsla som motiverar dem 

dels till bön, dels till att leva så som de upplever att religionen kräver. Abir 

förklarar den slutna cirkelns problematik då hon å enas sidan inte lever religiöst 

på grund av hotet om ett brinnande helvete men å andra sidan upplever hotet för 

att hon är religiös. Förutom vädjan om att slippa helvetet ger kvinnorna intryck 

av att fylla bönen med sådant som bekymrar dem i vardagen. 

 

Andra mötet med Leila på Beershevas universitet. Samtal i enrum. 

Intervju 3, 5 november 2009.  

Eli: Men känner du att Gud finns? 

Leila: Ja därför att ekvationen håller. Jag ger och jag får. Jag ber 

till Gud och det inträffar. I den organisationen jag är medlem sa 

de att jag ska upptäcka Gud på egen hand och att om jag 

kommer att ge kommer jag också att få. 

Eli: Vad har du fått? 

Leila: Många saker. Jag är exempelvis nu på universitetet. När 

jag läste på gymnasiet så var jag inte bra. Jag slarvade och 

skötte mig inte.  Den Leila som var då är inte den Leila du talar 

med idag. Det kan jag tacka Gud för. Det är han som hjälpt mig 

dit jag är idag. Att överhuvudtaget bli antagen till universitetet 

var väldigt långt borta för mig. Jag trodde inte att det var möjligt 

att jag skulle lyckas med att fortsätta studierna. Jag är den första 

dottern som fortsatte med akademiska studier i min familj. Det 

var inte alls en relevant fråga i min familj. Ingen av mina systrar 

före mig fortsatte sina studier. Dessutom var mina betyg inget 

vidare. Man kan säga att nästan allt som jag ber om det får jag. 

Eli: Men du lever i Israel tror du att du kan få det jobb du önskar 

även här? 

Leila: Ja för det är Gud som skapat allt. När jag stöter på 

svårigheter i mina studier eller i andra avseenden så inser jag att 

det egentligen är Gud som står bakom allt. Då ber jag en stund 

till Gud om att han ska hjälpa mig att lyckas och ta mig förbi 

hindret. 



101 
 

Eli: Och det lyckas? 

Leila: För det mesta så går det. Varje dag upptäcker jag på nytt 

att Gud finns och vid varje tillfälle då jag känner mig uppgiven 

eller trött så vänder jag mig till Gud och han hjälper mig. Och 

för varje sådan gång blir jag mer övertygad.  

Eli: Men är det du eller Gud som är anledningen till 

framgångarna? 

Leila: Religionen hjälper mig mycket men jag känner mig inte 

ensam. Jag är visserligen den enda arabiska kvinnan på min 

avdelning men jag känner mig inte ensam för det finns någon 

som är med mig och för mig är Gud allt. Är du rädd för något så 

får du stöd utan gränser. 

 

Andra mötet med Aisha på Beershevas universitet.  Samtal görs 

med Leila närvarande. Intervju 4, 5 november 2009.   

Eli: Vad ger bönen dig? 

Aisha: Bönen ger mig kraft att fortsätta studierna och ger mig 

också energi till att tänka mer positivt. Det finns ibland tillfällen 

då något tråkar ut mig eller som alla människor ibland ser 

negativt på vissa saker som när jag kan uppleva att livet är svårt 

eller bli orolig för att jag inte kommer få något arbete efter 

studierna. Men när jag ber så förändras mitt sätt att tänka. 

Genom bönen får jag ny tilltro på framtiden och det ger mig 

kraft att fortsätta studierna. 

Eli: Så du tror att du kommer att få jobb? 

Aisha: Alla säger till mig att det är svårt för araber att få jobb på 

sjukhus eller inom läkemedelsbranschen. Men jag vet att om 

Gud vill så kommer jag att få precis det arbete jag önskar. 

 

Tredje mötet med Erina på Haifas universitet. Samtal i enrum. 

Intervju 11, 2 november 2009.  

[Samtalet har hittills berört Erina förhållningssätt till 

äktenskapet].   



102 
 

Erina: Du vet det finns få män och många kvinnor och alla vill 

gifta sig så i en del fall tar man det som finns. [Hon skrattar] 

Men jag tänker inte gör så. 

Eli: Vill inte din farbror att du ska gifta dig? 

Erina: Han pressar mig inte och han kommer hjälpa mig när jag 

vill gifta mig, men han försöker inte påverka mig till det. Många 

andra har kommit med förslag att jag ska gifta mig, men jag vill 

inte det och min farbror respekterar min vilja. Nu studerar jag 

och det är viktigare, när det blir dags så kommer jag gifta mig.  

Eli: När du ber till Gud ber du honom om att han ska finna dig 

en fästman? 

Erina: Naturligtvis.  

 

Andra mötet med Abir på Haifas universitet. Samtal i enrum. 

Intervju 12, 4 november 2009.  

Eli: Varför är det viktigt att göra vad Gud vill? 

Abir: För det ger glädje och ro. Jag tror att om jag gör det Gud 

vill så kommer jag att vara glad. Jag kommer att lyckas med 

mina studier och jag kommer att få ett bra liv. Allt som är bra 

kommer att hända mig om jag gör som Gud vill. Gör jag inte 

som Gud vill kommer det problem från alla håll.  

Eli: Men om vi tar ditt äktenskap som exempel som inte blev. 

Du gjorde ju allt rätt och ändå hamnade du i problem? 

Abir: Ja, men det var Gud som skickade mig den ängeln som 

viskade i möte öra vad jag skulle göra för att ta mig ur det. 

Dessutom tror jag att Gud prövar oss för att se hur vi hanterar 

olika situationer. Om vi är kloka och gör rätt utan att skada 

människor eller religionen så har vi klarat prövning. Det finns 

många problem i livet och det är inte utan anledning. Varje 

problem kan ses som en prövning. Jag tänker inte så mycket på 

det men jag tror att jag beter mig på ett bra sätt. 

Eli: Jag är säker på det. Vad är det som du tycker är svårast 

under dagen? 



103 
 

Abir: Det finns mycket som jag tycker är svårt. Att sitta på en 

föreläsning och vara koncentrerad i en och en halv timme är 

svårt. Studierna är svåra. 

Eli: Vad gör du för att underlätta det som är svårt? 

Abir: Jag försöker koncentrera mig och tänka på att om jag inte 

koncentrerar mig så kommer jag inte förstå nästa föreläsning 

och jag kommer inte att lyckas med mina studier. Ibland måste 

jag gå ut och röra lite på mig. Mitt problem är att jag är en 

väldigt aktiv person, så ibland är det svårt för mig att sitta still 

en hel timme. Ibland finns det föreläsare som säger att om man 

går ut så får man inte komma tillbaka. En gång gick jag till en 

sådan föreläsare och sa att jag hade ett problem med andningen 

och därför inte kunde sitta i klassrummet mer än en halvtimme 

åt gången. Då sa hon ok. Ibland ber jag Gud om att hjälpa mig 

att koncentrera mig ytterligare. Ibland så glömmer jag bort det, 

men för det mesta så säger jag Guds namn flera gånger om 

dagen och jag ber honom också om att hjälpa mig att komma 

ihåg honom. Jag ber Gud att han ska ge mig mer B12 så att jag 

ska fungera bättre. 

Eli: Men B12 är väl bara att gå till apoteket och köpa? 

Abir: Men det är inte säkert att det fungerar. Däremot är jag 

säker på att Gud kan göra vad han vill.  

 

Tredje mötet med Manar på Haifas universitet. Samtal i enrum. 

Intervju 13, 4 november 2009.  

[Manar är nygift och har flyttat in i ett nytt hus med sin man] 

Eli: Du har ett stort hem att ta hand om nu. 

Manar: Mycket stort. [Med ett leende] 

Eli: Är du lycklig nu? 

Manar: Jag är så lycklig. Det är Gud som gav mig allt detta. 

Men det fanns en tid då jag var osäker. Det tog tid efter 

bröllopet innan jag blev med barn och jag sa hela tiden till min 

man att jag kanske har gjort något dåligt eftersom Gud inte hade 



104 
 

gett mig något barn. Det känns som om jag kanske gjort något 

som inte är bra.  

Eli: Vad sa din man? 

Manar: Han sa att jag inte hade gjort något dåligt och att jag 

bara skulle ta det lugnt och vänta så skulle allt ordna sig.  

Eli: Så nu när du är med barn känns det som om det är en 

bekräftelse från Gud på att du gör saker rätt? 

Manar: Ja. Gud gör allt möjligt för att pröva människan. Och om 

människan gör allt rätt så blir det bra. Gud ger inte människor 

barn bara så där för att de ska ha ett barn. Han gör det för att vi 

ska vidarebefordra religionen till barnet och ge det en bra 

uppfostran.  

 

Det gemensamma för innehållet i kvinnornas böner är att det direkt är knutet till 

deras vardag. Manar bad om att bli havande och var dessutom rädd för att det 

uteblivna havandeskapet innebar ett straff från Gud. Abir ser det som ett resultat av 

Guds hjälp att hon blev av med sin fästman och förlitar sig åtminstone i sitt svar till 

mig mer på Gud än på apoteket för tillskott av vitaminet B12. Erina ber bland annat 

till Gud om att finna en fästman. Leila ber om hjälp i studierna men har också Gud 

med sig för att inte känna sig ensam. Aisha förlitade sig på att Gud skulle hjälpa 

henne att finna ett arbete. I grupp deklarerade hon det omöjliga i att som muslim få 

ett jobb i Israel, vilket hon också såg som en av orsakerna för hennes del till den 

låga identifikationen med sitt israeliska medborgarskap.212 Hon säger:  

 

Aisha: Men Gud har hjälpt mig med allt inte bara med studier 

och hemma även med mitt arbete på laboratoriet. Även om de 

såg att jag klär mig som jag gör när jag sökte mitt arbete så fick 

jag jobbet. När de såg att jag jobbar bra och att jag är bra med 

människor i min omgivning, så var de nöjda. Det finns fördomar 

om religiösa människor här. En del tror att en religiös människa 

inte kan göra ett bra jobb. Men när jag visade att de hade fel så 

fick jag en fast tjänst. Gud har hjälpt mig med allt.213  

                                                 
212 Se appendix intervjuer intervju 1. 
213 Se appendix intervjuer slutet på intervju 5. 



105 
 

 

När Aisha väl hade fått det jobb som hon tidigare ansåg vara omöjligt att få 

förklarade hon att det var tack var Gud hon fått det. Således kan hennes 

förhållningssätt förstås som att hon anser sig ha fått jobb trots det hon upplever som 

israelisk diskriminering och tack var Guds hjälp, som ett resultat av hennes böner. 

Därmed kan hon också upprätthålla sin föreställningsvärld om den rådande 

ordningen i tillvaron.  

 

5.2  Salat,  Allah  &  Nar  –  en  analys  
Sammanfattningsvis går det att förstå kvinnornas förhållningsätt till bönen, Gud 

och helvetet som ett ramverk vilket förklarar samt rationaliserar oro och rädslor. 

Delvis kan det förklaras genom behovet av ett uttryck för en gemensam erfarenhet. 

Enligt McGuire innebär meaning (meningen med tillvaron), att vardagliga och till 

synes kanske banala eller betydelselösa händelser i vardagen förklaras, tolkas eller 

rationaliseras när de bakas in i ett större sammanhang. Exempelvis pekar McGuire 

på hur en person som förlorat sitt arbete kan tolka det som resultatet av ”otur” 

”etnisk diskriminering” eller ”Guds vilja/straff”. Oavsett vilket alternativ som 

används så är syftet att finna ”mening”. Religioner med historisk bakgrund kan 

således enligt McGuire, finna gemensamma orsaker för gruppens erfarenheter som 

kan bli allmänt accepterade och definieras då som en gemensam ”världsbild”. 

Sådan ”mening” hävdar McGuire, skapar en social ordning som förklarar varför 

vissa situationer för gruppen eller individen uppstår och vad som behöver göras för 

att genomföra förändring. I det sammanhanget kommer även ”legitimering” in, 

vilket enligt henne, kan ses som förklaring till varför vi beter oss på ett visst sätt 

eller bör bete oss på ett visst sätt. Världsbilden legitimerar och motiverar en viss 

form av beteende.214  

 

Kvinnornas förklaringar kring hur de ser på relationen till Gud förtydligar hur deras 

vardagslivserfarenhet är förknippad med deras gudsrelation.  Det är vardagens 

förflyttningar, bekymmer, upplevelser och målsättningar som tas upp i deras böner. 

Men erfarenheterna i vardagen är också det som bekräftar Guds svar på deras 

böner. Svåra situationer tolkas av kvinnorna som Guds prövning eller straff medan 

framgångar i vardagen så som nytt jobb, fin familj eller vackert hus ses som ett 
                                                 
214 McGuire 2002:26–28. 



106 
 

resultat av Guds godhet eller generositet. Förhållningssättet till sammanhanget 

mellan Gud, bön och helvetet blir således helt och hållet beroende av hur de 

intervjuade kvinnorna lever sina liv eller i vilket sammanhang de befinner sig vid 

varje givet tillfälle. Även den tillfälliga kontakten som kvinnorna påstår uppstår 

med Gud under bönen kan ses som en mental förflyttning beroende av hur de rent 

fysiska förflyttningarna i vardagen ser ut för var och en av dem. Därför varierar 

också förståelsen av den egna gudsrelationen som regel från person till person 

snarare än att vara en gemensam upplevelse med gemensamma motiv och 

orsaker.215 I ljuset av samtalen tycks varje individ närma sig Gud utifrån sitt 

perspektiv på sina förflyttningar i vardagslivet.  

 

Kanske kan mitt sista möte med Nadir avslutningsvis få illustrera hur konkret 

relationen till Gud och bönen kan kopplas till individens förflyttningar i 

vardagslivet. Hur verkligheten med religionens hjälp kan rationaliseras till något 

som både ger mening och sammanhang, utan att det nödvändigtvis säger något om 

andra kvinnors förhållningsätt till Gud och till bönen. 

 

Fjärde mötet med Nadir i på Haifas universitet. Intervju 19, 27 oktober 

2010. Samtal i enskilt rum. 

Eli: Tänker du på äktenskap? 

Nadir: Om jag tänker på äktenskap? Det är klart jag tänker på 

äktenskap. 

Eli: Vad tänker du på när du tänker på äktenskap? 

Nadir: Eftersom min situation är lite speciell så var det bra att du 

frågade mig. Jag tänker naturligtvis som alla andra kvinnor på 

äktenskap. Jag funderar på hur det skulle vara att gifta sig och det 

skulle vara att leva ett bra och lugnt familjeliv. Men tyvärr så lever 

jag i en omgivning där kvinnor med handikapp ses negativt och 

som du vet är jag handikappad. De tittar inte på oss som på vanliga 

kvinnor. Vi blir stigmatiserade som kvinnor vilka inte klarar sig 

själva och inte kan sköta ett hem. De har för sig att vi inte kan leva 

som andra människor och att det är något fel på oss. Männen 

                                                 
215 McGuire 2008:213. 



107 
 

förställer sig att de kan få något bättre. Så jag tror att jag på något 

sätt har satt en spärr i mitt tänkande som hindrar mig från att tänka 

på äktenskapet. Det gör mig ont att människor tänker så och inte 

ger oss möjligheten eller rättigheten att leva som de gör. Det gör att 

det finns en gräns för min del. Och i vissa fall kan jag tänka mig att 

jag inte en har rätten att tänka på äktenskap. 

Eli: Hur får du ihop det med religionen? Var finns Gud och 

religionen i detta fall? 

Nadir: som jag sa så tror jag att Gud bara vill mig väl och gör 

sådant som är bra för mig. Så kanske har jag ännu inte gift mig för 

att inte träffa en man som kommer att behandla mig illa och på 

grund av mitt handikapp kommer vara ond mot mig och slå mig 

hela tiden. Så Gud skyddar mig helt enkelt.  

Eli: Hade det inte varit bättre om Gud bara helt enkelt hade gett dig 

samma förutsättningar som alla andra. Verkar det inte lite krångligt 

att skydda dig på det här viset genom att först ge dig ett handikapp? 

Nadir: Jag tror att Gud har goda avsikter med det att han skapade 

mig på det här viset. Det finns en text som säger att om Gud skapat 

någon med ett handikapp och den personen med sitt handikapp inte 

har beklagat sig under sitt liv utan strävat efter att leva enligt Guds 

regler och vara en god människa torts allt, så kommer den personen 

till paradiset. Det är en förklaring som jag verkligen litar och tror 

på. 

Eli: Vad händer i paradiset? 

Nadir: Där är allt bra. Där får jag allt jag tycker om. Där kommer 

jag att gifta mig. Kort sagt så uppfyller sig allt jag vill ha i mitt 

dagliga liv när jag kommer till paradiset. 

Eli: Men är inte det en konflikt? Allt du vill ha kommer du få i 

paradiset men du vet ju inte när du kommer dit? 

Nadir: Det stämmer. Men tillslut så kommer jag med Guds hjälp att 

nå paradiset och där kommer jag glömma all smärta och allt lidande 

och allt det jag upplevt i mitt liv. 

Eli: Upplever du att du lider dagligen nu? 



108 
 

Nadir: Nej. Min fullständiga tro på Gud och det jag vet att han vill 

av mig underlättar livet för mig. Det är som jag sa till dig en gång. 

Om jag stöter på något problem även om det är ett stort och tungt 

problem, så tackar jag ändå alltid Gud för det som sker eftersom jag 

vet att Gud alltid vill mig väl. Tillslut vet jag att problemet kommer 

att lösa sig och att det kommer att bli bra. Det är vad som händer 

när en människa tror på Gud. Då kommer alla problem och allt 

lidande slutligen att lösa sig. Men om jag hela tiden beklagar mig 

istället för att vara tacksam så kommer jag aldrig att ta mig ur det. 

Eli: Hur vet du vad Gud vill av dig? 

Nadir: Jag vet inte exakt. Men jag vet att Gud bara vill mig väl. 

 

Samtalet med Nadir illustrerar McGuires idé om hur religion kan användas för att 

rationalisera till synes meningslösa och smärtsamma händelser till att bli en del av 

meningen med tillvaron.216 

 

Nadir ser det visserligen som att Gud prövar henne men att det är för hennes skull 

eftersom hon menar att Gud alltid vill henne väl. Handikappet ser hon som ett 

skydd mot att träffa fel man och en prövning hon behöver klara för att därigenom 

nå paradiset, som i hennes föreställningsvärld är en omgivning fri från bekymmer 

och smärta. Med hjälp av Gud och religionsutövning tycks Nadir ha funnit en taktik 

med vilken hon hanterar de problem hon upplever att hennes handikapp innebär för 

hennes förflyttningar i vardagslivet. Genom att koppla handikappet till Gud får det 

både mening och funktion i hennes tillvaro som i ett större sammanhang ger henne 

möjlighet att se det som något positivt.  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
                                                 
216 McGuire 2002:26–28. 



109 
 

 

6  Kläder:  hijab,  khimar217  &  jlbab    
”Profet, säg till dina hustrur 
och döttrar – och till [alla] 
troende kvinnor – att de 
utanför hemmet noga sveper 
om sig sina ytterplagg; på så 
sätt blir de lättare igenkända 
[som anständiga kvinnor] och 
undgår att bli ofredade. Gud 
är ständigt förlåtande, 
barmhärtig.”218 
  

Eftersom ett av kvinnornas gemensamma drag är deras klädsel anser jag att det 

motiverade ett samtal med dem om varför de klär sig som de gör. Innan jag 

presenterar samtalen med kvinnorna om deras klädsel inleder jag med några tankar 

från andra källor om traditioner och föreställningar kring religiösa muslimska 

kvinnors klädsel.                           

 

I sin bok The Veil and the Male Elite ger Fatima Mernissi ur ett religiöst perspektiv 

en feministisk tolkning av kvinnors rättigheter i muslimska traditioner.219 I det 

sammanhanget diskuterar hon också slöjans roller och bakgrund samt 

förhållningssätt till hijab ”slöja” och det heltäckande långa plagget jlbab. Det går 

att se hijab ur flera olika perspektiv enligt Mernissi som i sin argumentation lutar 

sig mot texter med legitimitet i religiösa kretsar och tolkning av texter ur Koranen.  

 

 Mernissi ser tre huvudsakliga dimensioner i sitt resonemang kring hijab. För det 

första kan det enligt henne vara frågan om att dölja något. För det andra frågan om 

att avgränsa ett utrymme i betydelsen draperi, exempelvis. Slutligen kan det 

innebära att avgränsa något som förbjudet.  Mernissi påpekar dessutom att verbet 

hijaba betyder ”att dölja” och att de tre dimensionerna går in i varandra eller 

tangerar varandra. Det är enligt Mernissi också helt avgörande för insikt om slöjan 

att företeelsen placeras i sitt rätta historiska sammanhang. För henne är dock hijab 

                                                 
217 Khimar täcker hela huvudet som ett dok och fortsätter ner över bröstet till skillnad från hijab som 
är en slöja vars primära syfte är att täcka håret (Ouis & Roald 2003:194). 
218 Koranen 33:59.   
219 Mernissi 1991. 



110 
 

mest intressant i betydelsen förhänge som skiljer mellan den privata och den 

allmänna sfären.220  

 

Mernissi bortser inte från korantexter som uppmanar kvinnor att täcka sina kroppar 

såsom exempelvis i citatet ovan. Men hon ser dem som en olycklig kompromiss 

mellan Profeten Muhammads drömmar och ambitioner om att skapa att samhälle 

där moral och ordning styrs av islam och de Merinissi kallar hycklare vilka kunde 

se kvinnor endast som objekt för avund och våld. För Mernissi illustrerar hijab och 

jlbab en process som går från en ambition att förbättra kvinnors roll och status till 

att i stället leda till motsatsen vilket därmed, enligt henne, innebär hycklarnas seger. 

Kvinnliga slavar trakasserades och attackerades på gator och torg under de första 

åren av islams formering. På så sätt kom enligt Mernissi hijab och jlbab att dela 

upp den kvinnliga befolkningen i å ena sidan de som täckte sina kroppar och 

därmed blev skyddade fria kvinnor och å andra sidan slavarna som var oskyddade 

och ofria.  Hijab menar Mernissi bekräftar att de offentliga omgivningarna, under 

Muhammads tid, trots allt fortfarande dominerades av män som inte klarade av att 

kontrollera sin lust och sina drifter.221 Att hijab utgör en skiljelinje mellan 

respektabla kvinnor och andra genom historien och även i vår samtid, påpekar även 

Leila Ahmed.222   

 

Hijab kan också ses som en påbjuden ordning från islamiska lärdes perspektiv. 

Konsekvenserna av detta för kvinnors roll och klädsel i vissa muslimska 

omgivningar samtalar Ziba Mir-Hosseini om med Ayatollah Azari-Qomis för att 

förstå hans syn på hijab.223 Azari-Qomis var en av Ayatholla Khomeinis 

karriärtjänstemän som bland annat 1981 startade den ideologiska dagstidningen 

Resalat som Mir-Hossini värderar till en högertraditionell tidning.224 I och med att 

kvinnor allt mer deltar i samhällets olika grenar störs, enligt Mir-Hosseini, den 

religiösa manliga elitens föreställningar om lämpliga gränser för kvinnor i det 

offentliga rummet. Hon menar att det framför allt gäller föreställningen om hur 

relationer mellan män och kvinnor ska regleras för att inte samhällets moraliska väv 

                                                 
220 Mernissi 1991:85–101. 
221 Mernissi 1991:180–188. 
222 Ahmed 1992:15. 
223 Mir-Hosseini 1999. 
224 Mir-Hosseini 1999:49. 



111 
 

ska brista. Lösningen för Arzari-Qomis är enligt Mir-Hosseini att reglera kvinnors 

närvaro i det offentliga rummet genom ”hijabkultur”.225 För Azari-Qomis är hijab 

det som bevarar samhället rent ur moraliskt och andligt perspektiv. Resonemanget 

om hijab som Azari-Qomis presenterar där kvinnor på olika sätt måste regleras i det 

offentliga rummet, anser Mir-Hosseini, bevisar den religiösa elitens oförmåga att se 

kvinnor som fullkomliga sociala varelser.226 Dessutom blir alla beteenderegler, som 

är knutna till hijab, med syfte att reglera kvinnors och mäns kontakt med varandra, 

exempel på hur kvinnlig sexualitet anses vara ett hot mot muslimsk helighet.227 

 

Ur ett mer sociologiskt perspektiv finns det åsikter som tillbakavisar att kvinnor 

som kollektiv helst skulle vilja slippa slöja. Som argument lyfts exempelvis fram 

tillståndet i Iran 1920. I ett försök till att visa upp Iran som ett upplyst och 

västorienterat samhälle utfärdade Reza Shah (1878–1944) en order som förbjöd 

kvinnor att bära hijab. Ryktet om förbudet ledde till demonstrationer. För både män 

och kvinnor i Iran var slöjan inte nödvändigtvis endast fråga om religiositet utan 

kunde för många snarare vara en fråga om värdighet. För att slippa polisens 

ingripande valde helt enkelt kvinnor ofta att stanna hemma. Med tiden har hijab fått 

ett symbolvärde som belastats av olika föreställningar om allt från den 

västerländska bilden av islam som något efterblivet och bakåtsträvande till synen på 

kvinnor, deras frigörelse och krav på jämställdhet.228  Fadwa El Guindi påpekar 

också hur hijab använts av kvinnor i syfte att demonstrera sitt motstånd i olika 

sammanhang. Exempelvis användes hijab av algeriska kvinnor för att demonstrera 

dels visavi den franska kolonialmakten, dels som en markering i syfte att bejaka 

algerisk identitet och kultur. Bland annat ledde det till att den franska 

kolonialmakten genom olika åtgärder försökte förhindra kvinnor att bära hijab. 

Bland palestinier på Gaza sammanföll Hamas regim med en islamisering av 

samhället vilket gjorde hijab även till en symbol för motstånd mot Israel.229  Hijab 

som en symbol för motstånd sammanfattar El Guindi med att:   

 

                                                 
225 Min översättning. 
226 Mir-Hosseini 1999:51–78. 
227 Mahmood 2005:111. 
228 Ahmed 1992:165–167. 
229 El Guindi 1999:169–175. 



112 
 

The battle began when Islamic groups politicized their agenda 

after gaining a large popular base of support. They demanded a 

change to Islamic values and a rejection of Western dominance. 

Battles were bloody in Egypt, and continue to be in Algeria. The 

veil pales in this climate. But it is there to communicate its 

message of silent resistance to forces governments have become 

passive about.230  

 

Det råder alltså delade meningar om hijabs betydelse och huruvida det är frågan om 

resultatet av ett kulturellt arv, religiös övertygelse, identitetsmarkör eller patriarkalt 

förtryck.231 

 

6.1  Samtal  om  hijab  och  jlbab    
Det intervjuerna nedan visar är att kvinnorna jag har talat med förhåller sig till sin 

klädsel på tre sätt. Det första kan uppfattas som religiöst motiverat i betydelsen att 

de påstår sig uppfylla ett av Gud givet påbud som de anser sig finna stöd för i 

Koranen. Det andra är förknippat med vad jag förstår som ett försök till logisk 

rationalisering av beteendet genom att exempelvis påpeka att det är hälsosamt eller 

bra för kroppen att gå klädd på ett visst sätt. Det tredje formulerar kvinnorna som 

en mer socialt betingad företeelse, kopplad till förväntningar och normer i deras 

omgivning, vilka i stor utsträckning är kopplade till sexualitet eller vad som 

upplevs som opassande relationer mellan könen.  

 

Vad som trots det återkommer hos alla kvinnor är att de envist upprepar att de bär 

kläderna såsom det gör utifrån ett eget val eller eget beslut. Ingen av dem har vid 

något tillfälle uttryckt att de skulle känna sig tvingade till att klä sig som de gör. 

 

Hälsoaspekten blev jag introducerad till i huvudsak av Noor:   

Första mötet med hela gruppen på Beershevas universitet. 

Intervju 1, 13 maj 2009. 

Noor: Jag vill tillägga en sak. Även om vi kontrollerar vårt 

beteende så kan själen ibland välja rätt eller fel. Själen kan dras 

                                                 
230 El Guindi 1999:176. 
231 Mahmood 2005:53–54. 



113 
 

åt olika håll. Om jag ska bestämma själv så vet jag inte alltid 

vad det rätta beslutet är. Men om Gud säger att det ska vara på 

ett visst sätt, så vet han vad som är bäst för oss även i sådana 

avseenden som vi kanske inte ser. Klädseln är inte bara en fråga 

om att skydda sig från mäns nedlåtande kommentarer eller 

blickar. Ibland kan en kvinna klä sig i något åtsittande plagg 

utan att förstå hur skadligt det är för kroppen. Musklerna blir 

mindre och det är obekvämt. Om hon exempelvis går i korta 

ärmar eller korta byxor så exponeras huden för solen och det är 

inte sunt för kroppen och huden. Jag har sett en undersökning 

som visar hur solen kan bidra till hudcancer. Genom klädseln 

skyddar Gud oss från sådant. Nu visar forskningen sådant som 

varit känt för oss i 1430 år redan. 

 

Andra mötet med Noor på Beershevas universitet. Intervju 2, 3 

november 2009.  

Noor: Först och främst är det så det ska vara enligt religionen. Ju 

luftigare och längre klädseln är ju bekvämare är den. Det är lättare 

att röra sig om kläderna inte sitter åt mot kroppen. Och om 

kläderna stör mig eller sitter för hårt så kommer jag inte kunna 

vara koncentrerad i mitt möte med Gud. 

Eli: Är khimar bekvämt? 

Noor: Mycket bekvämt. Först och främst är det långt och luftigt. 

Att det är långt gör det enkelt. Jag behöver inte fundera på om det 

är värdigt eller ej. Om jag ska behöva fundera på om jag är 

värdigt klädd så tänker jag på fel saker. I och med att plagget är 

långt är mina tankar befriade till att koncentrera mig på Gud. Det 

är också viktigt för mig att jag ska kunna röra mig enkelt och 

bekvämt. 

Eli: Så det är därför som du klär dig i både hijab och jlbab?  

Noor: Absolut. Om jag inte känner mig bekväm så kan jag ju inte 

röra mig enkelt i vardagen. 

 



114 
 

Guds påbud och sociala omständigheter uttrycktes också på olika vis av kvinnorna. 

Rädslan för att bli stämplad som promiskuös, lössläppt eller helt enkelt vad som 

upplevs av deras familjer och näromgivningar som ”dåliga kvinnor”, upprepas 

också som ett motiv till deras val av klädsel. Noor förklarade exempelvis för mig 

att hon genom klädseln upplevde att hon bevarade sin värdighet och slapp 

nedlåtande kommentarer och påträngande blickar från män.232 

 

Första mötet med hela gruppen på Haifas universitet. Intervju 7, 

18 maj 2009.  

Eli: Men varför klä sig på ett speciellt vis? Allt det ni beskriver i 

fråga om tro och Gud går ju att genomföra utan att täcka huvudet. 

Varför klär ni på det här viset? 

Nadir: Sanningen är att det inte är okomplicerat. När jag var tolv 

år täckte jag mitt huvud och trodde att jag därmed också var 

religiös. Jag fördjupade mig inte mycket i religionen och jag 

förstod inte heller riktigt vad religion innebär.  Men nu förstår jag 

att religionen inte bara handlar om att täcka huvudet utan mycket 

mer än så. Det finns kvinnor som inte täcker sitt huvud men 

värnar om religionen i flera avseenden mer och bättre än kvinnor 

som täcker sina huvuden. Jag upplever att hijab är ett slags skydd 

för kvinnor. Om jag exempelvis inte klär mig i hijab och sätter på 

mig byxor och kortärmad tröja så är det till för att attrahera män 

och det kan leda till många misstag. 

Eli: Anser ni att hijab leder till att män håller distans? 

Nadir: Ja men jag anser också att det ibland kan vara tvärt om. 

Det finns tillfällen då män tittar mer på en kvinna med hijab än 

andra kvinnor som inte täcker sitt huvud. Det väcker 

uppmärksamhet. Det skapar en situation där människor fråga sig 

vad som finns under jlbab. Vad har de under de där kläderna? Så 

tror jag ibland andra tänker. [Några fnittrar lite andra har lite 

svårt att hålla sig för skratt. Spontana frågor ställs så som ”Var 

har du fått det ifrån?”]. 

                                                 
232 Se appendix fältanteckningar. 



115 
 

 

Andra mötet med Manar och Erina på Haifas universitet. Intervju 

8, 25 maj 2009. Intervjun är endast nedtecknad.  

Eli: Men varför är det viktigt för er att klä er i hijab? 

Erina: I min hemort är de flesta religiösa. Klär man sig på rätt sätt 

så får man andra vänner och fler vänner. Livet förändras. Det går 

inte att ha manliga vänner. Det skapas dessutom ett naturligt 

avstånd till andra män eftersom man exempelvis inte skakar hand 

eller sitter nära varandra. Det ger en känsla av värdighet. 

Manar: Det känns tryggare. Om en kvinna sitter bredvid en man 

kan det väcka känslor som stör dem båda. Genom klädseln skapas 

ett naturligt avstånd. Vi behöver inte ens tänka på det. 

  

Tredje mötet med Erina på Haifas universitet. Intervju 11, 2 

november 2009. Samtal i enrum.  

Eli: Varför vill du klä dig så? 

Erina: Jag tycker det är snyggt och passande. 

Eli: Snyggt? Klär du dig i hijab för att du tycker att det är snyggt? 

Erina: Nej inte hijab. Det är något annat. Det klädde jag mig i för 

första gången för ungefär fem år sedan och sen jag övertygats om 

att det är det bästa för mig så har jag fortsatt med det. 

Eli: Vad är det som har övertygat dig? 

Erina: Det är min farbror som har övertygat mig. Han förklarade 

för mig att det är bra för mig om jag har huvudet täckt. Eftersom 

jag gick i skolan i en annan by och mitt hår är vackert, så drar det 

till sig mäns uppmärksamhet i onödan. Och eftersom ingen av 

mina föräldrar är vid livet och han är den enda som tar hand om 

mig så önskade han att jag också skyddade mig. Han förklarade 

för mig att det var det bästa sättet för mig att skydda mig på. 

Eli: Och vad tycker du? 

Erina: Det är bra. Om jag inte hade täckt mitt huvud och visat mitt 

vackra lockiga hår så är jag säker på att det hade funnits män som 

försökt närma sig mig, prata med mig eller sitta bredvid mig. På 

det här vist håller jag dem på avstånd. I det samhälle vi lever så 



116 
 

respekterar männen kvinnor som täcker sitt huvud. De tror att 

kvinnor som inte täcker sitt huvud är mer tillgängliga och 

öppnare.  

 

Tredje mötet med Erina på Haifas universitet. Intervju 11, 2 

november 2009. Samtal i enrum. 

Eli: Men för fem år sedan klädde du dig inte i hijab. Hur var det 

då? 

Erina: Då gick jag till och med i kortbyxor. Men det var inte bra. 

Det var en annan tid då och det fanns många andra flickor som 

också gick klädda så. Nu är det annorlunda och jag kan skratta åt 

mig själv när jag tänker på den tiden.  

Eli: Vad tänker du om andra kvinnor som inte klär sig som du? 

Varför tror du att de inte klär sig som de gör? 

Erina: Jag är säker på att om de skulle tänka på allvar på hur de 

klär sig så skulle de ändra på sin klädstil och inte gå i jeans, shorts 

eller liknande klädsel. Det skadar dem på sikt. Jag är säker på att 

de far illa av sin klädsel. 

Eli: Hur då? 

Erina: Om jag hade klätt mig i kläder som attraherar mannen så 

finns det risk för att jag skulle bli delaktig i synd.  

 

Andra mötet med Amina hemma hos henne. Intervju 14, 10 

november 2009.  

Eli: Så varför måste du gå med hijab och jlbab medan din man 

kan gå klädd i jeans och skjorta. Din man är stilig och kan visa sig 

överallt medan du täcker ditt huvud och döljer dig bakom kläder? 

Är det jämställdhet? 

Amina: Jag ser inget problem med det. Jag tycker att en kvinna 

som inte klär sig i hijab och jlbab visar brister både i sin 

personlighet och i sin karaktär. För mig betyder klädseln mycket. 

 



117 
 

Valet av klädsel uttrycks också av kvinnorna som en del i en process av mognad, 

vilket kan ses som en förflyttning i vardagen från en roll till en annan: från mindre 

till mer religiös.  

 

För att välja eller välja bort ett visst plagg används argument om förflyttning till 

religiös mognad eller att inte ha pengar lika väl som andra rent praktiska argument 

vilka också dyker upp som motiv.  Samtidigt är idén om att kvinnor inte ska väcka 

uppmärksamhet något som ofta återkommer.  

 

Första mötet med hela gruppen Haifas universitet. Intervju 7, 18 

maj 2009.  

Erina: Jag vill klä mig i jlbab nästa år.  

Eli: Varför gör du det inte nu? 

Erina: Jag har funderat på det under en period på två år. Har man 

en gång bestämt sig för att gå klädd på det viset så går det sedan 

inte att ändra på. Det är ett stort beslut att fatta för resten av livet. 

Jag skulle bli den första kvinnan familjen som klär mig på det 

viset. När jag talade om för de andra i familjen att jag vill klä mig 

på det viset var det en del som opponerade sig och som ansåg att 

jag är för ung. Att det finns kvinnor som är äldre och som inte 

klär sig på det viset och att jag därför kan vänta. Men jag har nått 

en övertygelse om att det är den rätta klädseln. 

Nadir: Jag vill tillägga att innan jag började klä mig i jlbab fanns 

det en period mellan det att jag var övertygad om att jag ville klä 

mig så tills jag började göra det. Under tiden minns jag att jag 

funderade mycket på hur jag skulle göra. I början sa mina 

föräldrar till mig, varför nu? du behöver inte nu, det kan vänta, det 

finns kvinnor som är äldre än du och klär sig inte jlbab så du kan 

vänta.  Men i varje fråga som rör våra liv så är det 

självförtroendet och självkänslan som avgör viljan. Och om vi är 

övertygad om det och verkligen vill göra det så spelar det ingen 

roll ens om hela världen försöker förhindra det. Och det spelar 

ingen roll vad det är vi vill göra. Är vi övertygade och verkligen 

vill så går det inte att hindra. 



118 
 

 

Första mötet med hela gruppen på Haifas universitet. Intervju 7, 

18 maj 2009.  

Abir: Jag för min del går ännu inte klädd i jlbab så som Nadir. Jag 

klär mig som jag önskar i de färger jag tycker om. Skulle något 

vara för kort så ordnar jag det. Jag vill vara… kanske inte vill… 

man lever ett liv. Jag är flicka, jag vill vara vacker som alla andra 

flickor. 

Amina: Du vill inte vara vacker. Du vill vara modemedveten. 

Abir: Om jag ser en vacker blus som är grön och har en färg som 

jag tycker om då vill jag köpa den blusen och klä mig i den. 

 

Andra mötet med Manar och Erina på Haifas universitet i enskilt 

rum. Intervju 9, 25 maj 2009. Intervjun är endast nedtecknad.  

Eli: Varför klär ni er inte jlbab? 

Manar: Jag är inte redo än. Dessutom vill min fästman inte att jag 

ska bära jlbab. Han tycker att jag är för ung. 

Erina: Jag är heller inte redo än. Men det är också väldigt dyrt. En 

jlbab kostar 500 shekel (cirka 1000 kronor). Och har man bestämt 

sig för att ta det steget så är det ju trevligt om man äger mer än en 

jlbab så man kan byta emellanåt. Det går ju inte att klä sig i 

samma kläder jämt.  

 

Andra mötet med Abir på Haifas universitet. Intervju 12, 4 

november 2009. Samtal i enrum.  

Eli: Men det finns de som säger att du också bör klä dig i jlbab 

eller niqab.233 

Abir: Det stämmer också, men jag är inte så nära tron än. Det 

finns många som tycker olika saker. Det finns en regel som säger 

att vi varken får gå i åtsittande eller genomskinliga kläder. Jag 

tycker inte att man måste bära jlbab för att följa den regeln. Jag 

kan klä mig snyggt utan att det är åtsittande eller genomskinligt. 

                                                 
233 Niqab innebär ett plagg som täcker hela huvudet och ansiktet med endast öppningar för ögonen. 



119 
 

Jag får ofta komplimanger för mina kläder. Jag vet att det jag 

tycker kanske inte är rätt men det passar mig. Jag tycker om mode 

och att ibland köpa ett nytt plagg med ett känt varumärke och jag 

tror att det går at kombinera att både ha hijab, vara muslim, klä 

sig snyggt och hålla sig inom gränserna. Det står i Koranen. Jag 

kommer inte ihåg exakt var men det står att Gud talade till 

profeten och påpekade för honom att hans kvinnor ska ha jílbab 

och hijab. 

 

Andra mötet med Aisha på Beershevas universitet. Intervju 4, 5 

november 2009. Samtalet görs med Leila närvarande.  

Eli: Det finns det som säger att det är rätt enligt religionen att klä 

sig i niqab? 

Aisha: Det stämmer inte. Det finns de som säger att man ska klä 

sig så och andra som säger att man inte ska göra det. Varje 

människa känner sig själv bäst. Gud har inte bestämt saker åt oss 

för att det ska skada oss. Klär jag mig i niqab blir mina studier 

lidande och allt annat jag gör blir svårare. Gud vill att vi ska leva 

bra och därför ger han oss riktmärken att följa som är bra för oss. 

Gud vill att vi ska ha bra och ordnat liv. Att vi ska vara 

accepterade och omtyckta. Därför kräver inte Gud av oss att klä 

oss på ett vis som kan leda till att vi blir utstötta ur samhället. Jag 

vet att om jag skulle klä mig i niqab så skulle det bli svårt för mig 

att arbeta i laboratoriet. Jag skulle vara anonym för min 

omgivning. Hur ska människor lära känna mig om jag täcker mitt 

ansikte? Gud är nådig och han vet att vi är människor. Han känner 

till våra behov och vill att vi ska leva ett bra liv och har inte för 

avsikt att göra det svårt för oss. 

 

En del kvinnor uttryckte dessutom under intervjun att deras fästmän, makar eller 

familjer hade andra åsikter om hur de borde klä sig. I dessa fall gav kvinnorna 

intryck av att vilja markera sin självständighet genom att klä sig efter sin egen 

uppfattning. Dock blir det alltid svårt att avgöra huruvida det är ett yttre tryck som 



120 
 

avgör hur kvinnorna väljer att klä sig eller om det faktiskt är, såsom de själva vill 

ge intryck av, individuella val helt utifrån deras egna förställningar och idéer. 

 

Andra mötet med Aisha på Beershevas universitet. Intervju 4, 5 

november 2009. Samtalet görs med Leila närvarande.  

Eli: Är beslutet om att bära hijab och vara religiös ditt eget 

beslut? 

Aisha: Ja för mina föräldrar är inte nödvändigtvis nöjda med mitt 

beslut. De kanske tycker att mina kläder både bör vara längre och 

vidare men det är i sådana fall inte i enlighet med religionen. Det 

finns olika sätt att täcka sitt huvud på men enligt religionen är det 

rätta så som jag klär mig. Enligt familjen finns flera olika sätt att 

klä sig rätt på men enligt religionen finns det bara ett sätt som är 

rätt. 

 

Andra mötet med Amina hemma hos henne. Intervju 14, 10 

november 2009. Samtal i enrum.   

Eli: Skulle du vilja gå klädd i niqab? 

Amina: Absolut. 

Eli: Varför gör du det inte? 

Amina: Det skulle varken fungera på universitetet eller på arbetet 

och jag måste vara praktisk. Min man däremot anser att niqab inte 

alls har något med religionen att göra utan bara är ett missförstånd 

som vuxit fram ur traditionen.  

Eli: Men varför? Skulle du vilja ha handskar till också? 

Amina: Ja, men det har inget att göra med att jag anser att jag bör 

dölja min skönhet för att jag anser mig vara speciellt vacker. Det 

är en fråga om att jag känner mig övertygad om vad profetens 

följeslagare skrivit i sunna234. Såsom de levde vill jag också leva. 

Min man håller inte med mig och påstår att han kontrollerat det på 

                                                 
234 Utsagor om Profetens och hans närmastes beteendemönster kom att kallas sunna (helig 
normerande sed). Kunskapen om sunna baseras framför allt på haditherna som samlades in och 
traderades först muntligt och sedan även skriftligt, se Encyclopaedia of Islam, Second Edition. 
Sökord sunna. Se även (Goldziher 1981:37–38). 



121 
 

mer än ett ställe men jag är övertygad om att jag har rätt. Min man 

tycker att det är en överdrift. 

 

Första mötet med hela gruppen på Haifas universitet. Intervju 7, 

18 maj 2009.  

Abir: Jag vet att det är rätt att klä sig i jlbab men för mig känns 

det inte rätt. Jag känner inte att jag tillräckligt stark för det ännu. 

Jag vet att det är rätt men jag kan ännu inte förmå mig själv att klä 

mig på det viset. Dessutom har jag ytterligare ett problem. Min 

fästman är inte religiös. Han är god människa och han fastar på 

ramadan och ber… jag har en känsla av att han inte alltid ber. Att 

han ljuger lite ibland och säger att han ber trots att han inte har 

gjort det [Hon skrattar och de andra med henne]. Han säger att 

det är för att han inte har tid att be. Men han tycker inte om jlbab.  

En gång sa jag till honom att jag funderade över att klä mig i 

jlbab Då sa han ” inte en chans, jag vill inte att du ska klä dig så”. 

Han vill att jag ska klä mig som andra kvinnor med det modet 

som råder.  

 

Det är svårt att avgöra vad som väger tyngst för kvinnorna i deras beslut om att klä 

sig på ett visst sätt. Med största sannolikhet varierar förhållningssättet från person 

till person. Är det uppfattningen att det är Guds påbud som väger tyngst? Eller att 

de upplever att det är hälsosamt? Eller är det föräldrars och näromgivningars 

påtryckningar och förväntningar eller väninnornas synpunkter och åsikter? Det är 

också svårt att veta när kvinnorna väljer att klä sig på ett visst vis för att genom 

klädseln skapa sig bättre förutsättningar för att exempelvis få lämna hemmet, eller 

om det väljer en viss klädsel för att de helt enkelt känner sig tillfreds med sitt val på 

religiösa grunder. 

 

Hur förändringar i klädsel kan uppstå över tid och hur dessa förändringar kan 

motiveras går att illustrera genom Leilas förändring. Exemplet ska dock inte förstås 

som en regel eller modell för andra kvinnors utveckling eller förhållningssätt.  

 



122 
 

Första mötet med hela gruppen på Beershevas universitet. 

Intervju 1, 13 maj 2009.  

Leila: Nu föredrar jag att prata hebreiska [hon har tidigare sagt 

att hon föredrar att prata engelska]. Det fanns en tid i början på 

det här året när jag inte var klädd på rätt sätt. Jag gick i 

byxor.[Noor slänger in en frågande kommentar om byxor och 

alla skrattar tillsammans]. Jag kände att det jag gjorde inte var 

rätt. När jag gick på gatan eller här på campus så upplevde jag 

hela tiden att andra talade om mig, sa saker om mig som fick 

mig att känna mig obekväm. Jag tittade på Noor som var klädd 

som hon är nu och jag fick en känsla av att hon uttryckte 

självsäkerhet och självrespekt och att det hon gjorde var rätt. 

Hon gav uttryck för stolthet. Det gav mig känslan av att hon har 

något som jag saknar och söker efter. Så jag bestämde mig för 

att pröva. Jag kände inte bara stolthet eller att det var bekvämt 

utan också att jag representerade något. Det var som att jag 

kunde säga ”se på mig nu”.  Innan trodde jag att det skulle 

krocka med många delar av mitt liv. Att jag inte skulle få 

vänner, eller att jag skulle känna mig gammal men jag kan säga 

dig att det är precis tvärt om. 

 

Leila var precis som de flesta andra kvinnorna i Beersheva klädd i khimar och 

jlbab. I ovanstående uttalande uttrycker hon i första hand att känslan av tillhörighet 

och gemenskap var ett viktigt motiv för hennes val eftersom Noor med sin klädsel 

hade gjort ett positivt intryck på henne. 

 

Andra mötet med Leila på Bersheevas universitet. Intervju 3, 5 

november 2009. Samtal i enrum.  

Eli: Vad innebär det att du förbereder dig? 

Leila: Jag klär mig och äter frukost. Det är inget som har med 

religion att göra. 

Eli: Innebär kläder bland annat hijab? 



123 
 

Leila: Egentligen heter det jag har på khimar men det kan man 

säga är under rubriken hijab eller man kan säga att det är en typ 

av hijab. 

Eli: Varför klär du dig i det? 

Leila: Därför att jag övertygats inifrån att det är rätt. Jag klädde 

mig inte så tidigare. Då klädde jag mig i något enklare som inte 

täcker hela huvudet. Men det kändes inte helt rätt. Det kändes inte 

som om jag var 100 procent. 

Eli: Känner du att du är 100 procent i det du har på dig nu? Det 

finns de som menar att 100 procent är exempelvis niqab? 

Leila: Jag vet inte… Syftet med att bära hijab är att skapa ett 

avstånd, att inte väcka uppmärksamhet, att täcka skönheten. I vårt 

samhälle om jag skulle bära niqab så skulle jag väcka 

uppmärksamhet och nyfikenhet istället. Människor skulle lägga 

märke till mig istället och därmed skulle hela idén med 

huvudduken förlora sitt syfte. Dessutom räcker det jag har på mig. 

Eli: Vem är det som har sagt att det räcker? 

Leila: Vad menar du med det? Det är i vår religion. 

Eli: Vad är det för del i religionen, eller vem är det som har sagt 

att det räcker? 

Leila: Jag förlitar mig på människor som verkligen kan både 

sunna och Koranen. De hittar inte bara på – de vet. Dessutom har 

jag själv läst det i Koranen. Jag kommer inte just nu ihåg i vilken 

vers. 

 

Vid det andra mötet då Noor inte var närvarande lyfte Leila endast upp sin känsla 

som argument för att klä sig på ett visst vis. Dessutom hade hon inte förankrat sin 

förklaring till att hon inte klär sig i niqab i annat än vad som tycks vara hennes egen 

logik och tolkning av klädernas funktion. Det är först när jag pressar henne på vem 

det är som fattat beslutet om vad som är rätt som hon hänvisar till religiösa 

auktoriteter. 

 



124 
 

När jag träffade Leila för tredje gången var hon klädd i en ljusblå hijab i stället för 

vit khimar. Dessutom hade hon skaffat sig ett par glasögon med ljusgröna, moderna 

bågar.235 

 

Tredje mötet med Leila på Beershevas universitet. Intervju 6, 20 

oktober 2010.  

Eli: Du har förändrat din klädsel? 

Leila: Ja det stämmer. 

Eli: Hur kommer det sig? 

Leila: Det finns två orsaker. Det första är problemen jag fick med 

min khimar i laboratoriet. Varje gång jag skull böja mig eller tala 

med någon så var den i vägen. Dessutom är jag väldigt rörlig. Du 

kan fråga alla mina väninnor. Dom vet att jag alltid är i farten och 

i ständig rörelse och min khimar störde mig. Så därför valde jag 

istället hijab. Den är inte i vägen men fyller samtidigt samma 

funktion. Det är allt. 

 

Jag undvek att ställa följdfrågor, som exempelvis om hon ansåg att färgvalet 

och glasögonen svarade mot idén om att inte väcka uppmärksamhet. Varför jag 

inte ställde ytterligare följdfrågor har jag inget svar på. Oavsett vad Leilas 

innersta motiv varit för att förändra sin klädsel så har hon funnit rationella 

argument för sitt val som snarare är knutet till rent praktiska behov än av att se 

bra ut eller lust till att klä sig i ljusa färger i stället för vitt, grått och svart. Leilas 

praktiska argument om att vara mer rörlig utan khimar strider mot Noors 

argument ovan vid mitt första och andra möte med henne då hon envisades med 

att argumentera för khimar och jlbab som perfekta klädesplagg för att det enligt 

henne skulle vara lätt att röra sig i dem.236 

 

6.2  Kläder:  Hijab,  khimar  och  jlbab  –  en  analys    
I sin avhandling ägnar Pia Karlsson Minganti ett omfattande kapitel åt hijab och 

dess innebörd under rubriken ”Den blygsamma”.237 Där redogör hon detaljerat dels 

                                                 
235 Se appendix fältanteckningar 20 oktober 2010.  
236 Se appendix fältanteckningar 13 maj 2009 samt intervju 1, 2.   
237 Karlsson Minganti 2007:229–263. 



125 
 

för bakgrunden till föreställningen om hijab och dels för hur ”tjejernas”, som hon 

kallar dem, uttalanden kan tolkas till förmån för föreställningar om varför kvinnor 

väljer att bära slöja. Hon pekar på att hijab innebär en förändring hos tjejernas syn 

på sina roller och uppgifter, samt att den formar deras föreställningsvärldar och 

självbilder. Under rubriken ”Fromma ambassadörer” och ”etisk formering” 

beskriver hon dels hur tjejerna genom att klä sig i hijab tycks ta på sig uppdraget att 

vara en form av vägledning för andra ungdomar, dels hur de utvecklas som 

muslimer ”från barnslig omedvetenhet till upplyst seriositet”. Betydelsen av hijab 

som en symbol för en kombination av modernitet och det fria valet tas fram av 

Karlsson Minganti genom att exemplifiera hur tjejerna genom att klä sig i hijab å 

ena sida tar sig ur riskzonen att stämplas som ”horor” men å andra sidan riskerar att 

stämplas som bakåtsträvande av andra, som hon kallar för, ”etnocentriska 

feminister”.  Med hjälp av tjejernas uttalanden visar Karlsson Minganti hur hijab 

hjälpte dem till att själva ommöblera i traditionella föreställningar om hur en kvinna 

”bör” uppträda och bete sig. Genom att vara det hon kallar för ”muslimsk tjej i sjal” 

kunde tjejerna agera oväntat och självständigt. Exempel som Karlsson Minganti ger 

är att skratta högt, köra bil, cykla och studera.238  

 

Så långt kan jag ansluta mig till Karlsson Mingantis analys i en del av min 

förståelse av kvinnornas klädval. Utifrån mitt perspektiv och mina intervjuer skulle 

jag dock vilja resonera kring och bygga vidare på Karlsson Mingantis slutsats där 

hon hävdar ”(…) att dessa kvinnor faktiskt har något gemensamt, nämligen 

reproduktionen av patriarkal heder och stamkultur, om än i olika former och 

sammanhang.”239 

 

Orden ”om än i olika former och sammanhang” gör det möjligt att tolka in nästan 

alla olika typer av beteenden eller kläder i reproduktion av patriarkal heder- och 

stamkultur. Eller snarare blir det omöjligt att tolka någon kvinnas beslut om att bära 

hijab på något annat vis eftersom ”olika former och sammanhang” täcker så gott 

som alla alternativ. Exempelvis skulle det med samma tankebana vara möjligt att 

påstå att kvinnor som väljer hijab har det gemensamt att de ser sig som frigjorda 

och självständiga ”om än i olika former och sammanhang”. Därmed menar jag att 

                                                 
238 Karlsson Minganti 2007:236. 
239 Karlsson Minganti 2007:265 



126 
 

Karlsson Mingantis resonemang utesluter möjligheten att muslimska kvinnor 

oavsett vad de väljer skulle göra det utifrån egna föreställningar och idéer om vad 

som är rätt och fel, bra eller dåligt. Deras val eller beslut, som ur deras perspektiv i 

vissa fall kan vara ett direkt uttryck för självständighet och individuellt 

förhållningssätt, riskerar att med Karlsson Minganits resonemang reduceras till 

oförmåga och eller oförstånd till att se det som för Karlsson Minganti tycks vara 

uppenbart. Sannolikheten att alla muslimska kvinnor som väljer att bära slöja skulle 

acceptera att deras val begränsats till ett kollektivt beteende, som under alla 

förhållanden kapslar in dem i samma kategori, är enligt min mening ytterst liten.  

 

Bland de kvinnor som jag intervjuat finner jag minst två som tydligt uttrycker att 

deras män eller fäder inte vill att de ska klä sig i hijab eller jlbab.  

 

Amina skulle helst vilja klä sig i niqab men hon gör det inte för att inte sticka ut 

och för att det är opraktiskt. Dessutom är hennes man helt emot det. Hon upplever 

sin klädsel som en del av ett självförverkligande. Dessutom anser hon att klädseln i 

första hand är en fråga om att skydda sig. Hon upplever en tydlig skillnad i hur hon 

bemöts med hijab, som hon anser sätter en gräns mot omgivningen och som hon 

känner sig bekväm med.  

 

Manar anser sig inte vara redo för jlbab samtidigt som hennes man är emot att hon 

ska klä sig så. För henne är det också en fråga om att påminna sig om vad som är 

rätt och vad som är fel. Hon vill skydda sig från att göra fel saker och dessutom 

göra en markering mot omgivningen. Manars och Aminas mäns åsikter om deras 

klädsel skulle således också kunna tolkas som att de klär sig som de gör på grund 

av patriarkala strukturer. Men varken Amina eller Manar gör intryck av bry sig om 

eller agera utifrån vad som kan upplevas som patriarkala strukturer. Eftersom 

Manar var upptagen med sina studier fick hennes man äta sin middag hos sin 

svärmor, när jag var hemma hos dem på ett av mina besök, Hennes man hade inga 

åsikter om det utan ansåg att det var viktigare att hon studerade än att han blev 

mätt, som han uttryckte det.240 Manar anser sig utföra sina religiösa gärningar för 

att Gud vill det. Amina ser sin roll på ett liknande vis. Hon skulle helst vilja klä sig 

                                                 
240 Se appendix fältanteckningar 9-10 november 2010. 



127 
 

niqab för hon vet att det skulle kännas rätt och inte för någon man ålagt henne att 

göra det. Hennes man är dessutom emot det. 

 

Abir uttryckte att mannen som då var hennes fästman helt var emot att hon skulle 

klä sig i jlbab.241 Hon nöjer sig med hijab för att hon inte anser sig vara tillräckligt 

nära tron som hon uttrycker det. Men hijab ger henne en känsla av att Gud är med 

henne. För henne är det inget hinder att kombinera det med moderna plagg. Abir 

uttryckte dessutom en önskan om att finna en väg mellan kraven på klädsel och 

önskan om att vara vacker vilket Amina tycktes uppleva som en tillräcklig 

provokation för att hon skulle kommentera det. Abir kan för närvarande helt enkelt 

inte tänka sig att bära jlbab.  Hon är säker på att det står om hijab i Koranen men är 

inte riktigt säker på var. För henne tycks det således vara ett individuellt beslut som 

hon eventuellt grundar på traditioner hon upplever i vardagen snarare än på 

Korantexter eftersom dessa är något hon inte lägger tillräcklig vikt vid för att ens 

komma ihåg dem. Visserligen håller jag med Karlsson Minganti om att kvinnorna 

tar sin klädsel på djupaste allvar. Men frågan är vad detta allvar kommer sig av? Är 

det ett allvar som endast är religiöst förankrat eller är det även traditioner och 

trender som spelar roll i detta avseende?  

 

Således kan jag å ena sidan förstå det allvar som Karlsson Minganti hävdar att alla 

hennes kvinnor är besatta av. Svårare blir det dock å andra sidan för mig att förstå 

varför Karlsson Minganti ifrågasätter en antydan av Oliver Roy om att antalet 

kvinnor som bär hijab kommer minska i framtiden.242 Roy skriver:  

 

For many it is a purely transitional attitude: how many will still 

wear the hijab ten years later? For some girls, wearing the hijab in 

an impoverished Muslim-populated neighbourhood is also a way 

to escape the teasing and insults of idle young boys who have 

transformed the public space into a ´Young males only territory. 

 

                                                 
241 Se appendix intervjuer intervju 7.  
242 Karlsson Minganti 2007:265. 



128 
 

  By the same token some converts or born-again Muslims wear a 

very visible form of attire to express their newly chosen identity 

(white cap, long white shirts and sometimes turbans).  

 

The possibility of choosing between various traditions of dress 

and general appearance (whether in West or the Middle East) 

gives a permanent meaning to individual choices of attire.243  

 

Min förståelse av Roy är att han helt enkelt ställer frågan, hur många det är som 

kommer att bära hijab om tio år snarare än en antydan om att slöjan skulle 

försvinna med tiden. Roy uttrycker enligt min mening insikt i att hijab har olika 

funktioner och därmed också är en trend i en del av fallen vilket delvis illustreras av 

ovanstående samtal med Leila. 

 

Hos Erina framträder en balansgång mellan olika förväntningar på henne och 

hennes ambition att framhäva sin självständighet. När Erina för familjen uttryckte 

sin önskan om att klä sig i jlbab fick hon motstånd. Enligt henne tyckte de att hon 

var för ung. Hennes övertygelse om att ändå klä sig så skulle således kunna 

innebära en konflikt över den frågan med familjen. Enligt Erina är orsaken till att 

hon inte ännu klär sig i jlbab dels att hon inte anser sig vara redo, dels att det är 

ganska dyrt. För henne är både frågan om värdighet och avstånd viktiga för att 

motivera hijab. Samtidigt är det hennes farbror som övertygat henne om hur viktigt 

det är för henne att skydda sig med hijab och på så vis undvika att dra till sig 

främmande mäns uppmärksamhet. Ändå är det viktigt för henne att poängtera att 

hon inte tvingats till att klä sig så utan att det helt och hållet är hennes val.   

 

Det som jag menar tydligt framkommer som något gemensamt i den mån det finns 

är kombinationen av begrepp som ”skydd”, ”status” och ”eget val”. Dessutom är 

naturligtvis Koranens texter som en bekräftelse på Guds vilja ett återkommande 

argument för kvinnornas beslut. Ibland infinner sig även en form ”vetenskaplig 

logik” som i Noors fall där hon redan vid vårt första möte deklarerade för mig att 

orsaken till att klä sig i hijab och jlbab visserligen var en fråga om att skydda sig 

                                                 
243 Roy 2004:193. 



129 
 

från nedlåtande kommentarer, men också att det enligt henne är bra att skydda sig 

från solen och inte gå i åtsittande kläder. Hon menar dessutom att det ger både 

status och självrespekt. Löst sittande kläder är också enligt Noor bra för att det inte 

stör koncentrationen, vilket hon menar att åtsittande kläder kan göra. Som 

bekräftelse på sin insikt backade hon ständigt upp sina argument med att berätta för 

mig att det fanns forskning som visade dels hur viktigt det var att skydda sig mot 

solen, dels hur skadligt det är för kroppen att klä sig i åtsittande plagg. Detta 

resonemang som ofta återkommer innebär samtidigt en paradox som kvinnorna inte 

tycks se. Ty om Koranen innebär den ultimativa sanningen borde det inte spela 

någon roll vad världslig forskning och vetenskap kommer fram till? Och om 

världslig vetenskap är så viktig för att bekräfta Koranens sanningshalt så borde det 

säga något om Guds auktoritet och förmåga till att själv bevisa sin storhet.244  

 

Idén om att ha funnit den enda sanningen och insikten om vad som är rätt och 

riktigt går dessutom att anknyta till några av kvinnornas resonemang i kapitlet som 

följer. Där påpekas att klädseln kan ses som ett uttryck för kunskap och insikt som 

inte ”andra” har uppnått. Klädseln kan ur det perspektivet förstås som en markör för 

att vara mer modern i betydelsen framgångsrik eller utvecklad, än de som inte klär 

sig på samma vis.  

 

För Aisha kan klädseln ses som ett led i hennes förflyttning från familjens krav, 

Hon är inte säker på att hennes föräldrar är nöjda med hennes beslut, eftersom de 

tycks anse att hon inte har täckt sin kropp tillräckligt. För Aisha tycks därmed 

klädseln, som hon valt och som hon motiverar med att det är ett religiöst påbud, 

innebära en lättnad och ”mindre” kläder från de krav som ställs på henne hemma. 

Det skulle kunna förstås som att hon med hjälp av hijab genomgår något slags 

personlig frigörelse, förändrar sin situation och sina förutsättningar, snarare än att 

hon reproducerar patriarkala strukturer. Niqab avfärdar Aisha helt enkelt för att hon 

anser att det är opraktiskt. Huvudorsaken till varför hon klär sig som hon gör är att 

hon anser att Gud vill att hon ska göra det. Nadir konstaterade att även en kvinna 

som täcker sitt huvud riskerar att dra till sig oönskad uppmärksamhet och påstår att 

                                                 
244 Detta är vad Jan Hjärpe (1999:115) beskriver som ”den apologetiska fällan”.   



130 
 

hon känner sig mer fullkomlig och accepterad av Gud när hon klär sig i både hijab 

och jlbab.  

 

Jag menar att kvinnorna genom sin klädsel funnit ett sätt att hantera förflyttningarna 

mellan olika miljöer eller sociotoper, som Dencik uttrycker det.245 I vardagslivets 

förflyttningar som kvinnorna jag intervjuat upplever, får nämligen begrepp som 

”skydd” och ”status” olika innebörder. Aishas motstånd mot sin familjs krav kan 

förstås som att hon i den omgivningen skyddar sig mot deras förväntningar med 

hjälp av hijab. I förflyttningen från hemmet till universitetet blir hijab markören 

och gränsdragningen som bevarar hennes känsla av självrespekt då hon på 

universitetet rör sig i en judisk majoritet, samtidigt som det inte får störa hennes 

studier. Även för Leila är hijab något som reglerar förflyttningen från hemmet till 

universitetet. Efter en tid i den nya miljön på universitetet blev klädseln en del av 

den mentala förflyttningen, från känslan av utanförskap eller marginalisering till 

social gemenskap med andra kvinnor som bär liknande kläder. Samtidigt har hon 

gjort vissa förändringar i både färg och form som också kan ses som resultatet av 

förflyttningen från byn till universitetet. För Manar är hijab det som påminner 

henne om vem hon anser sig vara och vad hon har för skyldigheter och ansvar när 

hon genomgår den vardagliga förflyttningarna från hennes hemort till 

universitetet.246 Abir har med hjälp av hijab funnit ett sätt att hantera den mentala 

förflyttningen mellan sitt intresse för mode och sin önskan om att tillhöra gruppen 

av kvinnor i den Islamiska Rörelsen. Nadir har valt både hijab och jlbab för att i sin 

hemort slippa nedvärderande kommentarer från män. I övergången till universitetet 

omvärderar hon klädseln i en mental förflyttning till en påminnelse om att uppföra 

sig rätt i alla omgivningar.247 Vad rätt uppförande är i just hennes fall framkommer 

inte helt tydligt. Erina har följt en ny trend och genom klädseln förflyttat sig i 

konkret handling. Hon gick i kortbyxor när andra gjorde det och nu har hon valt att 

klä sig i hijab för att det blivit allt vanligare. I just hennes fall tycks dessutom 

hennes farbror ha varit en viktig del i hennes beslut. Men hijab förblir även för 

henne något som gör det möjligt att hantera övergångarna mellan de olika miljöer 

som hennes vardag innebär. För Amina innebar steget till att klä sig i hijab en 

                                                 
245 Dencik 2001:13. 
246 Se appendix intervjuer intervju 13. 
247 Se appendix intervjuer intervju 8. 



131 
 

förflyttning till en mer ordnad och tydlig värld. Steget till jlbab gjorde att känslan 

för henne blev ännu starkare. Det kändes, enligt henne som att en ”annan värld”.248  

 

På olika vis upplever såldes kvinnorna dels att hijab eller jlbab bidrar till en 

förflyttning eller förändring av deras egen person till något ”helare” eller ”mer 

fullkomligt”. Dels blir kläderna ett verktyg med vilket kvinnorna hanterar sina 

respektive förflyttningar i vardagslivet oavsett hur dessa förflyttningar ser ut för 

dem på det individuella planet. Dessutom är hijab och jlbab något som de uttrycker 

helt och hållet är förknippat med vad Gud vill. Orsaken till att kvinnorna bär hijab 

och jlbab tycks vara deras förhållningssätt till klädselns betydelse för deras 

förflyttningar i vardagslivet. Delvis kan detta förstås som att det illustrerar Michel 

de Certeaus förståelse om hur individer formar sig och sin tillvaro genom att välja 

rätt taktik i försök att hantera strukturer som skapats runt dem.249    

 

Således är det rimligt att se kvinnornas val av klädsel som taktik för att hantera de 

förflyttningar de behöver genomgå exempelvis från byn till staden, från en 

uppsättning värderingar till en annan och för att kunna uppnå målsättningen att 

studera.  

Därmed ansluter jag mig villigt till en av Karlsson Mingantis slutsatser:  

        

         Hijab framstår sammanfattningsvis som en komplex praktik, som 

både 1) kvarstår inom ramen för traditioner och utmanar dem, 2) 

är ett led i tvingande underordning av kvinnor och har frigörande 

potential, 3) är ett uttryck för kulturellt motstånd och för 

integration. Om vi endast betraktar hijab som en symbol för det 

ena eller andra missar vi dess fulla komplexitet, och all de 

nyanser som kulturella förhandlingar innebär. Med fokus på hijab 

som symbol för det ena eller andra missar vi också dräktens 

funktion som medel för att odla fromma känslor, intentioner och 

praktiker.250  

 

                                                 
248 Se appendix intervjuer intervju 14. 
249 de Certeau 1984:xix. 
250 Karlsson Minganti 2007:265–266. 



132 
 

Eftersom mitt arbete behandlar klädseln ur ett annat perspektiv än det Karlsson 

Minganti kallar för ”kulturella förhandlingar” 251 ser jag det således snarare som en 

del i taktiken252 för att hantera vardagslivets förflyttningar mellan olika sociotoper. 

Det behöver dock inte ses som någon motsättning mellan de två förhållningsätten. 

Ty som jag ser det kan den kulturella förhandlingen också vara en nödvändig taktik 

för att hantera vardagslivets förflyttningar mellan olika miljöer, som emellanåt 

ställer olika och motsägelsefulla krav på individer. 

 

En av de förflyttningar som kvinnorna upplever enligt intervjuerna är den mellan 

traditionella och moderna miljöer. I följande kapitel tar jag upp hur kvinnorna ser 

på sig själva som, vad de kallar för moderna kvinnor. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

  
 
 
 
 
 
 

                                                 
251 Karlsson Minganti 2007:18. 
252 de Certeau 1984:xix. 



133 
 

7  ”Vi  är  de  moderna”  
Under intervjuernas gång med kvinnorna kom samtalen ofta att cirkulera kring att 

deras vardag innebär ständiga förflyttningar mellan vad de upplever som ”tradition” 

och ”modernitet”, samt vad religionen kan ha för betydelse för dem i ett sådant 

sammanhang.  Det menar jag motiverar ett kapitel som behandlar just denna 

omständighet.  Naturligtvis är jag medveten om att formuleringen av mina frågor i 

detta ämne får konsekvenser för svaren precis som i alla andra fall. Men med det i 

minnet anser jag ändå att svaren tydliggör ett intressant tillstånd som det finns 

anledning att förhålla sig till. Jag har inte för avsikt att i första hand diskutera 

”modernitet” som fenomen, utan snarare fästa uppmärksamheten på hur kvinnorna 

jag intervjuat förhåller sig till vad de anser vara ”tradition” och ”modernitet”. 

Omständigheterna som uppstår under förflyttningar i kvinnornas vardag är således 

föremål för min granskning och inte förhållande mellan islam och ”modernitet” 

eller ”tradition” och ”modernitet” i allmänhet.  

 

Jag avstår därför exempelvis från längre resonemang kring islam och modernitet ur 

ett allmänt historiskt och socialt perspektiv.253  

 

De kvinnor som jag har intervjuat är medlemmar i den Islamiska Rörelsen i Israel 

som ser sig som en förgrening av det Muslimska Brödraskapet. Organisationens 

kanske viktigaste ideolog,254 enligt bland andra professor Hamid Algar och 

professor Charles Tripp, anses fortfarande vara Sayyid Qutb (1906–1966). Således 

kommer jag att föra mitt resonemang kring ”tradition” och ”modernitet” med 

avseende på intervjuerna delvis utifrån min förståelse av Sayyid Qutbs texter. 

Dessutom kommer jag att förhålla mig till texter som behandlar Islamiska 

Rörelsens ideologi – i betydelsen islam som en både religiös och politisk företeelse 

i förhållande till vår samtid. Inledningsvis har jag dock valt att föra ett enklare och 

kortare resonemang kring olika perspektiv på modernitet och tradition. 

  
7.1  Modernitet  &  Tradition  
Modernitet diskuteras ofta utifrån någon form av utveckling eller snarare utifrån 

varierande förhållningssätt till olika former av utveckling. I det sammanhanget 
                                                 
253 För resonemang kring islam och modernitet se, Al-Azmeh 1996; Donohue & Esposito ed. 2007. 
254 Detta är inget jag talat om med kvinnorna jag intervjuat. Ang. Qutbs betydelse för Muslimska 
Brödraskapet se, Algar 2001:1; Tripp 1994:181. 



134 
 

utvecklas även tankar kring förhållandet mellan tradition och modernitet. Anthony 

Giddens menar exempelvis att traditionens roll skulle ha försvagats i och med 

1700-talets europeiska upplysning och att tradition såsom vi förstår det i dag är en 

produkt av de senaste tvåhundra åren i Europa. Således påstår han att idén om 

tradition vuxit fram i och med idén om modernitet. Tradition behöver inte för den 

sakens skull, enligt Giddens, ses som något uniformt eller statiskt utan snarare 

något som kan förändras över tid så som exempelvis inom islam. Där finns en 

central kärna som nästan alla troende muslimer följer eller anses ska följa medan 

det samtidigt förekommer förändringar i tankemönster som kan handla om 

kulturella uttryck så som klädsel, litteratur och framförallt förhållningssättet till den 

vetenskapliga utvecklingen. Därmed hävdar Giddens att eftersom traditioner alltid 

utvecklas genom tolkning av den fasta kärnan som alltid är religiöst betingad, finns 

det egentligen ingen från religion fullständigt befriad renodlad tradition.255  

 

Förhållningsätt till traditionen som motsatsen till modernitet eller förståelsen av 

tradition som framvuxen i skuggan av moderniteten ifrågasätts av dem som snarare 

föredrar att problematisera föreställningar om ”tradition” och ”modernitet”. 

Exempelvis går det att finna förhållningssätt som bygger på uppfattningen att 

moderniteten i sig är tradition, och att det alls inte finns någon motsättning mellan 

tradition och modernitet. Snarare är det enligt detta synsätt frågan om ett logiskt 

förhållningsätt till utvecklingen som en del av samhällets tradition.256  

 

I introduktionen till sin antologi Multiple Modernities 2002 definierar Eisenstadt 

idén om multipla moderniteter: 

 

       The idea of multiple modernities presumes that the best way to 

understand the contemporary world – indeed to explain the 

history of modernity - is to see it as story of continual constitution 

and reconstitution of a multiplicity of cultural programs. These 

ongoing reconstructions of multiple institutional and ideological 

patterns are carried forward by specific social actors in close 

connection with social, political and intellectual activists, and also 

                                                 
255 Giddens 2010:52. 
256 Friedman 2002:287–313. 



135 
 

by social movements pursuing different programs of modernity, 

holding very different views on what makes societies modern. 

Through the engagement of these actors with broader sectors of 

their respective societies, unique expressions of modernity are 

realized.257 

         

         One of the most important implications of the term ”multiple 

modernities” is that modernity and Westernization are not 

identical; Western patterns of modernity are not the only 

”authentic” modernities, though they enjoy historical precedence 

and continue to be a basic reference point to others.258 

 

Eisenstads förhållningssätt till modernitet skull kunna förstås som en 

korsbefruktning mellan olika idéer i en ständigt pågående utveckling. På så vis blir 

gränsen för vad som är modernt eller vad som bör ses som modernitet svårt att 

definiera. Enligt Eisenstadt är det viktigt att exempelvis konstatera att även politiskt 

och religiöst fundamentalistiska grupper utvecklas inom ramen för moderniteten.259  

 

I mitt fall har jag diskuterat med kvinnorna om ”tradition” och ”modernitet” dels 

utifrån det sätt på vilket de förhåller sig till de varierande omgivningar som de 

möter i sin vardag utanför sina näromgivningar, dels i hur de förhåller sig till sina 

näromgivningar såsom hem och familj. Där till har jag pratat med dem om huruvida 

de upplever att det förekommer någon konflikt mellan vad de upplever som religion 

och modernitet.  

 

Med religion som utgångsläge möter de genom sina förflyttningar dels 

omgivningen i sina hembyar, dels omgivningar i stora städer och på universiteten. 

Därför är det enligt min mening rimligt att ana att en problematik uppstår i 

respektive möte, utan att nödvändigtvis värdera ”tradition” eller ”modernitet”. Det 

problem jag ser belyses delvis av Anthony Giddens, som menar att individers 

självbild och identitet förändras i mötet med moderniteten då de tvingas fatta beslut 

                                                 
257 Eisenstadt 2002:2. 
258 Eisenstadt 2002:2–3. 
259 Eisenstadt 2002:25. 



136 
 

för att bevara det sammanhang till vilket självbilden är knuten. Moderniteten 

medför enligt Giddens att individer måste ta ställning en rad olika dilemman 

eftersom delar av traditionella samhällen har fragmenterats eller individualiserats 

medan andra har förenats eller samlats. Mobiltelefoner har exempelvis gjort det 

möjligt att hålla kontakt med människor långt borta när som helst på dygnet, medan 

resmöjligheter och det faktum att världen blivit mer nåbar riskerar att splittra upp 

eller fragmentera den traditionella kärnfamiljen. Eftersom människor är olika blir 

också förhållningssättet till dilemmat varierande. En del väljer att utveckla eller 

bevara sin identitet genom en uppsättning av fasta åtaganden vilka blir gränser eller 

markörer genom vilka resten av världen värderas. En sådan person bör enligt 

Giddens ses som starkt traditionell.260 

 

Bland de olika dilemman en människa ställs inför i och med moderniteten finns 

också enligt Giddens dilemmat mellan authority och uncertainty, auktoritet och 

ovisshet, något som också diskuterar i kap 6 ovan där kvinnorna berättar om sina 

olika motiv för att klä sig på ett visst sätt. Giddens hävdar att den kanske mest 

centrala institutionen för traditionell auktoritet är religionen. Dessutom innebär byn 

eller samhället och klanen eller släkten ytterligare delar i det traditionella livet som 

också kan ses som auktoritära i förhållande till sina medlemmar. Giddens anser att 

religionen och traditionen inte lyckades avvärja ovissheten inför framtiden. Snarare 

kunde religiösa auktoriteter måla upp en hotfull framtid för att med hjälp av 

ovissheten hålla församlingen under ”tukt och herrens förmaning”. Religiösa 

auktoriteter kan beskriva hot men samtidigt göra anspråk på att ha insikt om hur 

dessa hot kan undvikas. Således menar Giddens att auktoriteterna finns kvar i det 

moderna samhället för dem som väljer att följa dem. Men det moderna samhällets 

mångfald erbjuder enligt honom rader av alternativ och kunskap för den som söker 

svar på frågor hos experter och/eller specialister. I förlängningen kan även dessa 

upplevas av andra som auktoriteter att vila sig mot för att få svar på frågor som 

väcker ovisshet eller tvivel. För vissa kan dock insikten om att det förekommer 

flera olika och oeniga auktoriteter eller experter inge en känsla osäkerhet. För dem 

som upplever en sådan osäkerhet kan valfriheten bli en belastning, vilket gör att de 

söker sig till traditionella former av auktoritet. Exempel på detta kan vara religioner 

                                                 
260 Giddens:1991:187–190. 



137 
 

med fasta och tydliga hierarkier. Dessutom kräver religion förtroende och tillit då 

det per definition handlar om tro. Det i sin tur kan befria individer från oro över 

framtiden som helt enkelt läggs över på religionens olika auktoriteters 

rekommendationer och tolkningar. I moderniteten pekar Giddens på att religionen 

konkurrerar med flera om auktoriteten. Å ena sidan kan det ge en känsla av 

osäkerhet inför var de bästa svaren finns på de svåraste frågorna och å andra sidan 

kan mängden av alternativ upplevas som en befrielse från traditionella 

auktoriteter.261 

 

Giddens ställer upp flera alternativ på dilemman som kommer som ett resultat av 

moderniteten. Vad de alla tycks ha gemensamt är att mötet med moderniteten 

skapar ett dilemma som delvis beror på att nya möjligheter kan ifrågasätta 

traditionella rutiner vilket i sin tur kan få konsekvenser för individers självbild.262  

 

Det går således att förstå Giddens bland annat som att individualisering av kollektiv 

såsom familj och klan är en form av moderniseringsprocess, även om det mycket 

väl också kan leda till formandet av andra grupper. Så exempelvis visar 

intervjuerna nedan hur en del kvinnor som studerar på universitetet uttrycker att de 

känner sig mer hemma där än i de miljöer där de vuxit upp och där deras kärnfamilj 

befinner sig. Det illustrerar både Denciks och Touraines syn på hur individer 

utvecklar sin person eller identitet i just vardagslivets förflyttningar mellan, eller 

hanteringen av olika miljöer eller sociotoper.263 

 

Jag menar också att Giddens analys beskriver en konflikt som är ständigt aktuell för 

alla människor som på något vis är delaktiga i någon form av utveckling som 

öppnar upp för att tänka eller göra något som är nytt och oprövat. Det kan vara 

något så enkelt som att använda sig av e-post istället för vanlig post. Känslan av att 

brevet säkert når fram då det skrivs på papper, stoppas i ett kuvert och läggs i en 

brevlåda, kan byts ut mot oro för att det inte ska nå fram då meddelandet genom e-

post försvinner från skärmen ut i ett okänt mörker.  

 

                                                 
261 Giddens 1991:191–201. 
262 Ibid. 
263 Dencik 2001:13–29; Touraine 2007:172–173. 



138 
 

Dessutom är det rimligt att se den typen av dilemman växa fram under 

förflyttningar i vardagslivet mellan miljöer som förhåller sig på olika vis till vad 

framsteg och utveckling innebär. Exempelvis kan kvinnorna jag intervjuat uppleva 

en viss typ av förväntningar på vad som är viktig kunskap i sin hemomgivning och 

helt andra förväntningar på kunskap vid universitetet. Därtill är det fullt möjligt att 

kunskaperna de skaffar sig på universitet tas emot med tacksamhet i kvinnornas 

hemomgivning och upplevs som positiva tillskott.  

 

 

7.2  Samtal  om  ”tradition”  och  ”modernitet”    
Under resonemang om kvinnornas förhållningssätt till huruvida de anser sig 

uppleva någon konflikt mellan sin religiösa roll å ena sidan och vad de å andra 

sidan kan uppleva som icke-religiösa eller icke muslimska omgivningar uttryckte 

de ganska omgående i grupp en väldigt självsäker attityd.  

 

 

Första mötet med hela gruppen på Beershevas universitet. 

Intervju 1, 13 maj 2009.  

Eli: Hur förändras er känsla när ni lämnar ert hem och kommer 

till Beersheva? 

Hajar: För mig spelar det ingen roll var jag är. I och med att jag är 

muslim så är har jag en stark tillit till Gud. Det spelar inge roll 

vem jag är eller vad jag gör. Ingen kan hindra mig när Gud är med 

mig. Eftersom Gud skyddar mig och vill mig väl så kommer även 

sådant, som jag kanske tycker är svårt, på sikt vara till min fördel. 

Eli: Hur upplever ni mötet med universitetet? Till skillnad från er 

hemort är ni här i minoritet. Man skulle kunna säga att det blir ett 

möte med moderniteten? Vad säger ni? 

Hajar: Det är vi som visar hur man lever rätt. Vi slösar inte bort 

vår tid med oväsentligheter utan planerar dagen exakt och 

utnyttjar den rätt. Vi är duktiga och framgångsrika för att vi följer 

Gud. På så vis visar vi att det är vi som är det moderna att det vi 

som gör det rätta. De finns sådana som inte klär sig ordentligt då 

visar vi vad som är den rätta klädseln genom att klä oss som vi 



139 
 

gör. Det är vi som bestämmer vad som är modernt. Dom andra ser 

att en kvinna som klär sig rätt kan vara framgångsrik och visa bra 

studieresultat. 

Leila: Jag upplever att min omgivning är så här liten. [Hon gör 

hon ett tecken med tummen och pekfingret för att visa hur små 

andra är]. Jag känner mig som mamman och hennes barn. 

Verkligen så. [De andra skrattar]. 

Hajar: Men vi måste också respektera andra. 

Leila: Det finns inget nedlåtande eller nedvärderande i mitt 

förhållningssätt. 

Noor: Omgivningen försöker få oss att tro att smink och en viss 

typ av kläder är det viktiga. Att det är ytan som avgör. Men vi 

väljer att först ta hand om vårt inre. Vi går inifrån och ut. 

Människan består av både insida och utsida. Utsidan måste vara 

anpassad till insidan för att utvecklas i rätt riktning eftersom det 

börjar med insidan som påverkar utsidan. Om du däremot börjar 

med utsidan… Om en människa stjäl exempelvis och inte ljuger 

så kommer alla veta att han är en tjuv. Hans ärlighet och 

förpliktelser till sanningen är det som kommer göra att han slutar 

stjäla eftersom han inte vill att andra ska tro att han är en tjuv. På 

så vis är det hans inre karaktär som påverkar hans beteende. Men 

om han skulle vara en människa som obehindrat kan ljuga skulle 

han också fortsätta att stjäla. På det sättet påverkar vårt inre vårt 

beteende. Om det jag tror på är rätt så kan jag stå för det i alla 

lägen och i alla sammanhang. På det viset kommer också 

övertygelsen om att tro på det rätta automatiskt leda till att jag 

håller mig borta från det som är dåligt. Steg för steg fostrar jag 

mig själv på det sättet. Men om jag exempelvis stjäl och bara ser 

efter det ytliga, som att det inte finns någon kamera eller att ingen 

ser mig, så kommer jag stjäla men om jag har en inre övertygelse 

om att det är fel att stjäla så spelar det yttre ingen roll. Jag 

kommer inte att stjäla på grund av min inre övertygelse och inte 

på grund av övervakningskameror eller vittnen. 



140 
 

Eli: Hur upplever du dig i mötet med det judiska sekulära 

samhället? 

Hajar: Jag känner mig stark. Mycket stark.  

Noor: Min tro är som ett ljus. Överallt dit jag tar ljuset blir det 

ljust. Jag kan ta ljuset från det ena rummet till det andra. Från mitt 

hem till en trädgård eller universitetet. Ljuset ger mig ljus var jag 

ens befinner mig. Ljust är som min tro den finns alltid med mig 

och lyser alltid upp vägen för mig. Överallt. Det är ljus som visar 

den rätta vägen. 

Eli: Av det ni säger kan man förstå att ni inte känner er 

marginaliserade? 

Aisha: Om jag hade varit marginaliserad så hade jag inte varit på 

universitetet. Hur kan jag vara marginaliserad när jag avslutat 

både högstadiet och gymnasiet med bra betyg och nu läser vid 

universitetet? 

Eli: Så då känner ni et inte marginaliserade? 

Aisha: Nej tvärtom det är jag som är i mitten. 

Leila: Vi är i mitten för att vi vet mer än andra. De andra har inte 

insett den sanningen som vi har upptäckt. De tror att de lever rätt 

och njuter av livet. Men när det kommer till slutet så kommer 

inget att kunna hjälpa dem. 

Aisha: Religionen har förflyttat mig från marginalerna till mitten. 

Eli: Hur har det gått till? 

Leila: Tack vare islam har vi all kunskap vi behöver i vår hand. 

Noor: Islam ger oss drivkraften att röra oss framåt och att 

utvecklas, därför är islam det som håller oss borta från 

marginalerna. Islam driver oss framåt och placerar oss i centrum. 

Vi är inte bara i centrum. Utan i centrum så håller vi också den 

högsta nivån.  

 

Andra mötet med Manar och Erina på Haifas universitet. Intervju 

9, 25 maj 2009. Intervjun är endast nedtecknad. 

Eli: Hur känns det när ni möter icke-troende utanför era 

hemorter? 



141 
 

Manar: När man är religiös är det annorlunda. Vi känner oss 

annorlunda här. 

Erina: Vi måste visa för alla att vi är bra människor trots att vi är 

muslimer. Att vi inte är terrorister. 

Manar: Det känns bra att vara annorlunda. När vi ser hur andra 

lever fel så ger det oss ett övertag. Vi vet ju vad sanningen är. 

Erina: Det ger mig en känsla av att vara bättre. 

Manar: Men vi får inte se ner på andra för att vi är bättre. Det är 

snarare ett ansvar vi har att hjälpa andra. 

 

I ovanstående samtal tycks det finnas en samstämmighet mellan kvinnorna om att 

deras religiösa identifikation ger dem en fördel. De påstår sig dels genom 

förflyttning till en religiös föreställningsvärld ha funnit en sanning, dels en 

gemenskap som omdefinierar deras plats i tillvaron och ger dem möjlighet att 

förflytta sig från minoritet till majoritet, samt en förflyttning från en tillvaro i 

samhällets marginal till vad de kallar en plats i ”mitten”. Dessutom gör de anspråk 

på att vara moderna i betydelsen att vara framgångsrika och insiktsfulla. I deras 

förställningar laddas ”modernitet” med ett positivt värde som de dessutom gör 

anspråk på. De “andra” har i deras ögon inte insett vad ”modernt” egentligen 

innebär. Svaret kan ses som ett försök till att övertyga om att det egna ideologiska 

valet är det rätta. 

 

När jag återigen träffar kvinnorna mer individuellt och tar upp samma fråga blir 

förhållningssätt mer problematiserande. 

 

Andra mötet med Leila på Beershevas universitet Intervju 3, 5 

november 2009. Samtal i enrum.  

Eli: Hur upplever du att lämna hemmet och komma till 

universitetet? 

Leila: Numera är det rutin och det spelar inte så stor roll. Jag är 

den enda arabiska muslimska religiösa kvinnan på min avdelning 

där jag läser biologi. Men i början var det mycket annorlunda. Jag 

upplever dock fortfarande, så fort som jag stiger av bussen att jag 



142 
 

är på väg mot en utvecklad värld men också en värld som innebär 

en del faror. 

Eli: Vadå för faror? 

Leila: Det är olika. Men det är en värld där det också finns dåliga 

människor. Jag kunde då känna att inte alla viste vem jag var. Att 

det är en värld där det finns onda människor. Kort sagt en värld 

där jag inte kunde var helt lugn och trygg. 

Eli: Kan du försöka utveckla lite vad den egentliga faran består 

av? 

Leila: Jag vet inte… min första känsla var att omgivningen är 

farlig. I början hade jag inget självförtroende. Jag kände mig inte 

bekväm med att tala med vem som helst. Det var nytt för mig att 

prata med andra. Att prata med andra ungdomar och andra män. 

Det är inget som jag tänkt på så mycket egentligen… 

Eli: Tror du att det finns sådant som är ett hot för dig just för att 

du är religiös, sådant som en icke religiös person kanske inte 

skulle uppleva som något hot? 

Leila: Jag har vuxit upp i en mycket traditionell familj som inte är 

så religiös. Familjen är mycket viktig i den traditionen. Faran som 

jag kände i början kunde exempelvis vara att någon såg mig prata 

med en annan person som jag behövde prata med av studieskäl… 

jag vet inte exakt hur jag ska förklara det… det är inte så mycket 

en fråga om att universitetet är en fara. Snarare var det jag som 

inte hade något självförtroende… jag visste inte hur jag skulle tala 

med andra. Hur jag skulle bete mig här. Jag kände mig 

annorlunda. 

 

Andra mötet med Nadir på Haifas universitet. Intervju 8, 25 maj 

2009. Samtal i enrum. Intervjun är endast nedtecknad.  

Eli: Hur upplever du livet utanför din hemort? Är det svårt? Vad 

tycker du är mest komplicerat när du kommer till Haifa och 

universitetet? 

Nadir: Det finns många hinder på vägen. Men jag klarar dem. 

Eli: Vad är det för hinder och problem du syftar på? 



143 
 

Nadir: Ibland känner jag inte ens att jag tillhör min by. Egentlige 

växte jag inte upp där. När jag var barn gick jag till skola för [här 

nämner Nadir sitt handikapp] i [här nämner hon en större stad i 

Israel] så jag lämnade min hemort på morgonen och kom tillbaka 

på kvällen. I mitt eget hem känner jag mig hemma och mina 

föräldrar har alltid stöttat mig. Även den Islamiska Rörelsen ge 

mig hemkänsla. Där känner jag mig trygg och där har jag också 

många vänner. 

[Här följer ett samtal om hennes drömmar och framtid].264 

Eli: Får jag fråga dig igen vad det är du tycker är så svårt? Vad är 

det för problem och hinder som du upplever att du måste ta dig 

förbi? Är det mötet med judar, israeler eller kristna? Eller är det 

moderna samhället? 

Nadir: Jag ber till Gud att han ska hjälpa mig att övervinna alla 

frestelserna i det moderna samhället. Frestelserna är det svåraste 

hindret. 

Eli: Du säger att du älskar att sjunga, att du tycker om musik. Har 

du lyssnat på klassisk musik? Mozart? Bach? 

Nadir: Nej det är inte bra för människan att lyssna på sådan 

musik.  

 

Andra mötet med Aisha på Beershevas universitet. Intervju 4, 5 

november 2009. Samtalet görs med Leila närvarande.  

Aisha: Jag äter frukost. Sedan går jag igenom det material som 

jag behöver för universitetet. Halv åtta lämnar jag hemmet för att 

bege mig till universitetet.  

Eli: Vad känner du när du är på väg till universitetet? Funderar du 

över skillnaderna mellan ditt hem och universitetet? 

Aisha: Jag känner att universitetet är den omgivningen som passar 

mig. Jag upplever att universitetet passar mig bättre än mitt hem. 

Jag trivs bättre på universitetet än hemma. Här kan jag be alla 

mina böner i vårt muslimska bönerum på universitetet, jag 

                                                 
264 Se appendix intervjuer intervju 8. 



144 
 

studerar och jag kan även göra allt sådant som jag gör hemma. Jag 

längtar till universitetet när jag sitter hemma. 

Eli: Men på universitetet så får man tänka vad man vill även 

sådant som kanske inte överensstämmer med religiösa 

föreställningar? 

Aisha: Det jag läser på universitetet har inget med religionen att 

göra. Vi pratar inte ens om religionen. Jag och de judiska 

studenterna studerar andra saker inte sådant som har med religion 

att göra. 

 

Tredje mötet med Erina på Haifas universitet. Intervju 11, 2 

november 2009. Samtal i enrum.  

Eli: Ser du någon konflikt mellan religionen och det moderna 

samhället? 

Erina: Ja det finns många. Ett är sångare. Jag tycker om att lyssna 

på musik men det finns mycket som de sjunger om som är synd. 

Eli: Finns det mycket synd i det moderna samhället? 

Erina: Ja. 

Eli: Vem har sagt att det är synd? 

Erina: Det står i Koranen och i sunna och så har jag mina egna 

erfarenheter. Jag har levt och förstått vad som är ett bra liv och 

vad som är ett dåligt liv. Dessutom har vi haft föreläsningar här på 

universitetet av lärda män som har förklarat för oss vad som är 

synd och vad som inte är det.  

 

En del av kvinnorna uttrycker en rädsla för vad det upplever som en modern livsstil 

eller ett modernt samhälle. Dessutom uttrycker de att det på olika vis skull vara 

förknippat med vad de upplever som faror. Ovissheten som valmöjligheterna i de 

nya omgivningarna inneburit för kvinnorna har gjort dem osäkra på hur de ska 

förhålla sig till dem. Förflyttningen från en miljö, eller sociotop till ena annan har 

uppenbarligen inneburit dilemman som de tvingats förhålla sig till. Detta trots att de 

själva valt att förflytta sig och därigenom upprätta en ny sociotop där de är 

studenter och inte endast en del i en familj eller ett samhälle. Samtidigt finns det 

exempel på vad som tycks vara ett ganska bekymmerslöst förhållningssätt till 



145 
 

förflyttningar till okända eller moderna omgivningar där det mesta tycks gå att lösa 

inom vad som upplevs vara religionens ramar. 

 

Andra mötet med Abir på Haifas universitet 4 november 2009. 

Samtal i enrum.   

Eli: Upplever du någon skillnad mellan att vara religiös i din 

hemstad, där alla är araber och muslimer och att vara religiös här i 

Haifa på universitet? 

Abir: För mig är det ingen skillnad egentligen. Jag gör allt som 

alla andra gör. Jag har vänner och väninnor, jag studerar, jag gör 

allt sådant som alla andra gör även om jag har mina gränser. Jag 

går exempelvis till havet med mina väninnor eller så går vi på bio. 

Men jag känna att det finns en skillnad även om det händer ytterst 

sällan, så kan det händ att en person eller en jude talar till mig 

eller bemöter mig på ett dåligt vis för att jag är muslim så gör det 

mig arg. Jag vill bli bemött för att jag är människa i första hand. 

Som jag bemöter andra människor oavsett vad de tror på, vill jag 

också bli bemött. Så det är bara i sådana situationer som det känns 

annorlunda men det har bara hänt mig en eller två gånger.   

Eli: Vad är det för filmer du ser när du går på bio? 

Abir: Allt. Men inte filmer som strider mot religionen. Jag tittar 

på action, science fiction… Allt sådant ser jag.  

Eli: Simmar du i vattnet när du går till havet? 

Abir: Nej. Men det finns simkläder för religiösa kvinnor. Det är 

inget jag har prövat. I min hemstad finns det en bassäng med ett 

gym och bastu där jag har ett abonnemang men jag har inte haft 

tid att gå dit.  

Eli: Kan du simma? 

Abir: Lite men det var länge sedan… 

Eli: Vill du lära dig simma? 

Abir: För min del kan jag göra allt även om jag är religiös 

muslim. Men det måste finna en passande omgivning och 

situation. 

  



146 
 

Kvinnornas förhållningssätt ger intryck av att de med hjälp av religionen kan göra 

allt de vill. Till och med att simma anser Abir går bra om det bara det görs med rätt 

klädsel. De går således att förstå deras uttalanden som om de önskar att både 

identifiera sig religiöst och med det moderna samhällets utbud i betydelsen att 

besöka biografer eller gå på universitetet, men med regler som gör att de skiljer sig 

från delar av omgivningen i övrigt. Rörlighet och möjlighet till att kunna förflytta 

sig mellan olika sociotoper tycks vara central. Samtidigt kan kvinnorna förstås som 

att deras rörlighet eller förflyttning blir möjliga tack vare deras val av religiös 

identifikation. Samtidigt visar ovanstående samtal att det är viktigt för kvinnorna att 

påpeka att just deras sätt att hantera eller tillgodogöra sig modernitetens utbud gör 

dem till ”bättre” eller mer insiktsfulla personer. Därtill återkommer idén om religiös 

identifikation som taktik för att hantera dilemman som uppstår vid förflyttningar. 

 

Kvinnorna förhåller sig inte bara till en icke-religiös omgivning. En del uttrycker 

även en bild av sig själva som mer moderna eller utvecklade än sin hemort och den 

miljö de vuxit upp i, som ett resultat av sitt religiösa liv. Detta illustreras av 

följande samtal: 

 

Andra mötet med Leila på Beershevas universitet. Intervju 3, 5 

november 2009. Samtal i enrum. 

Eli: När dagen är slut åker du då hem? Vad tänker du på under 

resan? 

Leila: Jag brukar tänka igenom hur dagen har varit. Om jag gjort 

allting rätt eller om det fanns något jag hade kunnat göra bättre. 

Eli: Hur känner du när du kommer hem? 

Leila: Här på universitetet känner jag mig hemma. Hemma är 

det… jag vill inte påstå att jag är en annan person hemma men jag 

beter mig lite annorlunda. På universitetet känner nästan alla mig. 

Här kan jag vara aktiv, hjälpa till, uttrycka min åsikt och jag 

deltar i flera projekt som driver samhället framåt. I min by är det 

lite instängt. Men det har inget med min religion att göra. Och i 

byn varierar det hur människor förhåller sig. Det finns de som inte 

accepterar vissa saker även om religionen inte har något emot det. 



147 
 

Eli: Du har tidigare definierat dig som beduin. Var kommer det 

beduinska in i bilden i ditt fall? 

Leila: Om jag ska vara ärlig känner jag mig inte alls som beduin. 

Att vara beduin är en livsstil. Det innebär att bo i tält 

exempelvis… det är en livsstil, inte en identitet. Det finns 

människor som säger att de är stolta över att vara beduiner men 

det har glömt att det är en livsstil och inte en identitet. Jag är 

muslim och arab. Jag försöker göra da‘wa i min by men det är 

svårt. 

Eli: Varför är det svårt där? 

Leila: Det är svårt att hjälpa beduinkvinnor. De är nästan helt 

förbjudna att lämna hemmet även om det är för att göra goda 

saker. 

Eli: Varför är det hinder för da‘wa? 

Leila: Det är hela deras förhållningssätt som gör det svårt. Deras 

traditioner. Kvinnan ska enligt dem inte alls lämna hemmet. De 

har en förställning om att om kvinnan skadas så skadas hela 

familjens heder. 

Eli: Var det likadant hemma hos dig? 

Leila: Ja men det berodde på omgivningen. Jag känner min far. 

Om vi hade bott någon annan stans i en mer utvecklade 

omgivning eller i Beersheva så hade allt varit okej. Då hade han 

utan problem sagt att gå du bara, men det blir obehagligt för 

honom när andra liksom påpekar för honom att hans dotter inte 

uppför sig korrekt. 

Eli: Gäller det även dina studier? 

Leila: Ja det förekommer. Min kusin har beklagat sig hos min far. 

Han tyckte att det räckte med grundskoleutbildning eller att jag 

skulle satsa på att bli lärare. Att studera för att utvecklas tyckte 

han var onödigt. De förstår inte betydelsen av att utveckla sig. 

 

Andra mötet med Aisha på Beershevas universitet. Intervju 4, 5 

november 2009. Samtalet görs med Leila närvarande.  



148 
 

Eli: Jag förstår men universitetet innebär ett fritt tänkande. Det är 

också en omgivning som alls inte är traditionell. Dessutom finns 

det en ambition att skapa så mycket jämlikhet som möjligt mellan 

kvinnor och män. Därför finns det också kanske anledning att tro 

att ditt hem är mer traditionellt än den omgivning som 

universitetet erbjuder? 

Aisha: För det första ägnar jag det mesta av min tid hemma åt att 

förbereda mig för universitetet så även hemma håller jag på med 

mina studier. Dessutom är min tid hemma mycket begränsad. Så 

för mig flyter världarna ihop. Därför känner jag inte så stor 

skillnad mellan universitetet och hemmet. I min sociala 

omgivning utanför universitetet känner jag dock en stor skillnad 

som inte passar mig. 

Eli: Vad består den skillnaden av? 

Aisha: Först och främst har de ingen respekt för utbildning och 

ännu mindre för kvinnor som utbildar sig. Men i min familj är det 

annorlunda. Min far vill att jag ska studera och stödjer mig i mina 

studier. Det är mycket tack vare honom jag kan fortsätta studera. 

Han ger mig mycket kraft och motivation. Med de andra 

människorna runt om är det inte så. 

Eli: Hur upplever du den dagliga resan mellan universitetet och 

hemmet? 

Aisha: Den spelar mig ingen roll. Jag träffar knappt andra 

människor eftersom jag bara ägnar tiden åt sådant som jag vill 

göra. Hemma lever jag mitt eget liv. Alla vet att jag sköter mitt 

eget. Att jag håller mig för mig själv. Det enda som gör att jag 

känner mig annorlunda är min klädsel. 

Eli: Betyder det att ditt sociala liv egentligen är knutet i första 

hand till universitetet? 

Aisha: Ja, jag är socialare på universitetet. Hemma är jag inte det 

minsta social. Hemma pratar jag nästa inte med någon förutom 

min mor och min far. Jag söker mig till den omgivning som 

stödjer mig i mina målsättningar. Här på universitetet känner jag 

att jag får det stöd jag behöver. Varför ska jag då ödsla energi på 



149 
 

omgivningar som inte ger mig sitt stöd? Även tiden hemma ägnar 

jag endast åt universitetet. Jag tänker på universitetet även när jag 

är hemma. Jag tycker om att vara här. 

 

Tredje mötet med Aisha Beershevas universitet. Intervju 5, 19 

oktober 2010. Intervjun görs med Noor närvarande.  

Eli: Har inte utbildningen inneburit förändringar för kvinnors 

status inom islam? 

Aisha: Det har skett förändringar men det har inte med islam att 

göra. Det har att göra med hur kvinnor har kunnat påverka sina 

omgivningar genom sin utbildning. På det viset har kvinnor 

kunnat förändra sina omgivningar, så att de har kommit närmare 

islam. Mina föräldrar läser inte Koranen. Men jag har visat dem 

att det står att det är viktigt för kvinnor att studera. Jag har frågat 

dem hur de hade tänkt sig att jag ska vara en troende muslim 

och inte studera när Koranen uppmanar mig att göra det. Jag har 

genomgått stora svårigheter och motstånd för att jag vill studera. 

Eli: vilka svårigheter? 

Aisha: Dels måste jag betala avgifterna till universitetet, dels har 

jag långa resor hit från där jag bor. Min syster som är yngre än 

jag och mina väninnor är alla gifta. Det är brukligt att vara gift 

när man är 18 år. Jag har vägrat för att jag vill studera. Det finns 

många olika krafter som försöker förhindra mig från att fortsätta 

studera. Men när det står i Koranen i sura Al-a’la att jag ska 

studera så är det ju lika självklart för mig att göra det som att jag 

ber för att det står i Koranen. Även om det är svårt för mig att ta 

mig förbi alla hinder så gör jag det för att Koranen uppmanar 

mig till det. Dessutom vet jag att en utbildad kvinna lever under 

bättre villkor än en kvinna som inte är utbildad.  

 

Under ovanstående samtal visar det sig att kvinnorna lägger stor vikt vid sina 

studier. De påstår också var och en på sitt vis att deras förhållande till sina 

respektive näromgivningar, som hemort och familj, förändrats genom studierna och 

livet på universitetet. Det framkommer också tydligt att de både inför mig och inför 



150 
 

andra använder Koranen265 som argument för att rättfärdiga sina beslut om studier. 

I den mer omfattande analysen som här följer för jag ett mer ingående resonemang 

kring kvinnornas syn på sina respektive religiösa identifikationer och dessas 

inverkan på deras förflyttning till vad de ser som det ”moderna”. 

 

 

7.3  ”Vi  är  det  moderna”  –  en  analys  
När hela gruppen är samlad i Beersheva blir tradition och modernitet omedelbart en 

fråga om vi och de, rätt och fel. Hajar påpekar att hon och hennes väninnor genom 

att vara som de är egentligen är moderna; de klär sig rätt, är starka och 

framgångsrika i studierna. Enligt henne är de som klär sig som hon moderna för att 

de visar att de både kan vara framgångsrika och klä sig i hijab och jlbab.  

 

Detta är dessutom ett resonemang som går att återfinna hos flera kvinnor i kapitel 8. 

Leila påpekar att ”de andra” inte har insett sanningen, att hon nu förstår det ingen 

annan förstår och påpekar dessutom att klädseln inte innebär att hon är outvecklad.  

Amina anser att Abirs ambitioner med sin klädsel är att vara modemedveten, vilket 

kan förstås som att även klädseln är kopplad till kvinnornas förståelse av sig själva 

som ”moderna” individer. Vad som tydligt framkommer i dessa resonemang är att 

klädseln upplevs som en del i en mer omfattande förflyttning till något som de 

anser vara bättre än vad de antingen upplevt tidigare, eller i förhållande till andra 

som klär sig annorlunda. 

 

Under det andra mötet med Leila framkom att hon upplevde mötet med livet 

utanför hennes hemort som ett hot där olika faror lurade. Leila uttryckte att de 

skulle kunna finnas en konflikt mellan vardagliga familjevärderingar som råder i 

hennes hemort och hennes liv på universitetet. Genom att hon blev en del av en 

muslimsk gemenskap på universitetet och anser sig ha fått verktyg att hantera 

universitetsmiljön påstår hon sig har funnit balansen i den konflikt som hon påstår 

sig uppleva mellan hemortens och universitetets värderingar. Samtidigt känner hon 

sig mest hemma på universitetet och menar att byn hon kommer ifrån är något 

                                                 
265 Kvinnorna hänvisade konsekvent till åttiosjunde suran sura Al-a’la (den högste) som Koranens 
uppamning till att dels skaffa sig kunskaper och studera, dels ifrågasätta auktoriteter och bilda sig 
egna uppfattningar. Samma sura hänvisar kvinnorna till i kap 8. Se, Koranen sura 87:6. 



151 
 

”instängd”. Hon är mån om att påpeka att detta inte har med religionen att göra. 

Tvärtom tar hon avstånd från det ”beduinska” sammanhang hon vuxit upp i, och 

insinuerar att det är kopplat till en bakåtsträvande tradition som står i motsats till 

den utveckling hon representerar som religiös muslim. Det kan förstås som att Leila 

genom sin förflyttning till den nya sociotop som universitetet innebär ansåg sig 

behöva ett verktyg för att hantera förflyttningarna mellan förväntningarna i de olika 

miljöerna och fann en lösning i det hon kallar för en muslimsk gemenskap.  

 

Aisha uttrycker något liknande. Dels ser hon sig som en del av något centralt och 

framgångsrikt i förhållande till sin omgivning, dels upplever hon att universitet är 

den plats där hon hör hemma. Samtidigt påpekar hon att det hon läser på 

universitetet inte har något med religionen att göra. Hennes sociala liv är i första 

hand knutet till universitetet och även hemma ägnar hon sig i första hand åt sådant 

som har med universitet att göra. I hennes hemort menar hon att det inte finns 

någon respekt för utbildning och ännu mindre någon respekt för kvinnor som vill 

utbilda sig. Aisha ser familjens förväntningar på att hon ska gifta sig som ett 

resultat av traditionella värderingar, vilka står i kontrast till hennes självbild som 

modern religiös muslimsk kvinna som inte har någon brådska att gifta sig. Det 

bekymrar henne inte att hennes beslut angående äktenskap kan tänkas strida mot 

religionens förväntningar.  I det avseendet har hon funnit rationella argument i 

religionen för att parera andras eventuella förväntningar på hennes äktenskap som 

hamnat i konflikt med den insikt hon fått genom förflyttningen till sin nya roll eller 

nya sociotop som innebär student på universitetet.  

 

För Nadir innebär det moderna samhället ett så omfattande hot att hon ständigt ber 

till Gud om att han ska hjälpa henne att övervinna frestelserna i det moderna 

samhället. Vad dessa frestelser består av har jag dock aldrig fått veta. Manar talar 

också om frestelserna i det moderna samhället som ett problem utan att specificera 

det. Samtidigt stärks hon av att se hur andra lever fel och hon lever rätt. I Manars 

fall kan det således förstås som att förflyttningen till universitetet för henne innebär 

en känsla av att vara hotad vilket hon hanterar med hjälp av en övertygelse om att 

Gud hjälper henne och skyddar henne. Även Amina anser att det är religionen som 

hindar henne från at göra fel.  

 



152 
 

Abir däremot ser ingen konflikt mellan religionen och det liv hon vill leva, som att 

gå på bio eller bada i havet. Det finns speciella simkläder för religiösa kvinnor 

enligt henne som löser det problemet. Sin situation som religiös muslimsk kvinna i 

en icke-religiös omgivning är något som hon ständigt reflekterar över och dessutom 

menar att jag inte skulle förstå.266  

 

Som jag påpekade i inledning till detta avsnitt har Sayyid Qutb haft stort inflytande 

i olika islamistiska organisationer världen över. Eftersom Islamiska Rörelsen i 

Israel kan ses som en förgrening av dessa organisationer är naturligtvis rörelsens 

ideologiska grunder påverkade av Qutbs tankar. Detta innebär inte nödvändigtvis 

att kvinnorna vet vem han är. Icke desto mindre påverkar Qutbs tankar deras 

föreställningar om omvärlden, då den förmedlas av organisationens lärare eller 

ledare. Exempel på en sådan frontfigur med inflytande på organisationens 

ideologiska fostran är Ibrahaim Hijazi, som jag upplevde som en starkt medveten 

och djupt driven ideolog med goda kunskaper om Sayyid Qutbs tankar.267  

 

Föreställningen kvinnorna uttrycker om att mänskligheten i princip är indelad i en 

upplyst och en oupplyst grupp och att just de genom att leva efter vad de anser vara 

den ”rätta” tolkningen av islam förflyttat sig till de upplystas skara och således även 

det moderna, går att spåra hos exempelvis Sayyid Qutb. För Qutb är jahiliyya268 

centralt. Jahiliyya beskriver ursprungligen tiden för islams spridning då världen 

ansågs vara ovetande eller okunnig. I och med islams tillkomst och spridning fick 

mänskligheten möjlighet att välja ett alternativ till okunnighet. Således syftar 

jahiliyya i vidare religiös betydelse till okunnighet om Islam.269 Qutb däremot 

applicerar jahiliyya till sin samtid, gör idén tidlös och menar att det i alla tider 

beskriver motsatsen till islam. De vilka lever i jahiliyya är ovetande om Gud och 

därför helt enkelt alltid oupplysta och i förlängningen också islams fiender enligt 

Qutb. Därmed menar han är det islams uppgift att väcka individers insikt så att de 

blir gudfruktiga istället. I sina texter återkommer Qutb ständigt till hur viktigt det är 

att bekämpa och förgöra allt det som står för jahiliyya vilket han menar står i 

                                                 
266 Se appendix intervjuer intervju 7. 
267  Se kap 3.3 samt inledningen till detta kap samt appendix fältanteckningar söndag 24 maj 2009.  
268 Jahiliyya beskriver traditionellt den förislamska tiden innan islams formering och spridning. Se 
även Encyclopaedia of Islam, Second Edition. Sökord . 
269 Rippin 2005:315. 



153 
 

motsatts till både det upplysta och till ”sanningen”.270 Jahiliyya förekommer i 

Koranen fyra gånger i fråga om själva konceptet och tio gånger i anknytning till 

människan.271   

 

Det är inte svårt att se Qutbs världsbild omsättas i praktiken, inte minst exempelvis 

hos Leila som ställer sin religiösa övertygelse i motsats till den uppväxt hon haft i 

beduinsamhällena utanför Beersheva. Som muslim är det hon som är upplyst, vilket 

i ljuset av vårt samtal också innebär att hon definierar sig som modern. Det är också 

något som Aisha uttrycker i sin beskrivning över hur lite hon egentligen har att göra 

med människor i hennes hemby där undantaget är hennes far. För henne är det 

studierna som äger den absolut högsta prioriteringen, oavsett vad andra kan tänkas 

ha för åsikter eller avsikter. I båda fallen tolkar kvinnorna det moderna som något 

positivt och utvecklande vilket de anser sig vara en del av i motsatts till traditionella 

människor som utgör deras hemomgivning.  Således kan deras förhållningsätt 

tolkas som att universitet och utbildning står för det moderna. Men det finns också i 

deras föreställningsvärld sådant som är modernt och hotfull eller farligt. Under alla 

förhållanden har kvinnorna genom att anamma en viss muslimsk religiös 

föreställning förflyttat sig till en självbild som de anser vara både positiv och 

modern. 

 

I intervjuerna framkommer också att kvinnorna på olika vis ”bryter upp” från sina 

hemomgivningar och förflyttar sig till en ny grupp eller sociotop grundad på 

religiösa idéer och med religiösa förtecken.  Både Leila och Aisha uttrycker ett 

avstånd till sin hemort. Nadir hävdar att hon har svårt att känna sig hemma 

någonstans överhuvudtaget. Manar däremot påpekar att hon tycker att det känns bra 

att vara annorlunda. För både Nadir och Abir som bor i universitetets 

studentbostäder har avståndet ökat till familjen och de miljöer som de växte upp i. 

 

Brytningen eller uppbrottet från hemmiljön, samtidigt som en viss form av islam 

blir en del av kvinnornas liv, innebär en förflyttning till en ny gemenskap och en ny 

roll vars konsekvens för kvinnorna tycks bli att de tar avstånd dels från andra 

former av islam, dels från delar av det moderna livets sekulära sammanhang. Ur ett 

                                                 
270 Qutb 2006:85; Qutb 1964:38; Qutb 1964:80. 
271 Rippin 2005:16. 



154 
 

sådant perspektiv är det möjligt att se dessa kvinnor som en del i en 

omstrukturering och omdefiniering av modernitet och identitet, politisk ideologi 

och dagligt liv. Förställningen som delvis råder i kvinnornas hemomgivningar om 

hur kvinnor uppnår status i samhället genom att sköta hemmet, vårda barnen och 

vara en god hustru ifrågasätts som ett resultat av dessa kvinnors egen vilja att 

förflytta sig till nya sociotoper. Genom förflyttningen studerar de arbetar och finner 

sin status även i det offentliga rummet. Ur deras perspektiv är dessutom allt detta 

möjligt eftersom de valt religiös identifikation som taktik för att hantera sina 

förflyttningar. Även om det i en dela fall anses vara ett engagemang i den 

muslimska gemenskapens tjänst blir det ändå en ny livsform eller korsbefruktning 

mellan tradition och modernitet som skapar nya förutsättningar för dessa kvinnor 

inom både religionens och det moderna samhällets ramar.272  

 

Därmed tycks kvinnorna skapa nya förutsättningar för sig själva utifrån var och ens 

individuella utgångspunkter som de upplever i sin respektive vardag. För både Leila 

och Aisha har universitet och studierna stor betydelse för hur de formar sin 

religiösa självbild. Exempelvis kan äktenskapet och barn vänta tills deras 

akademiska och professionella målsättningar är uppnådda, oavsett vad religiösa 

omgivningar kan tänkas ha för förväntningar. Detta till skillnad från exempelvis 

Noor som konsekvent uttalar ambitionen att i stället forma samtiden efter sina 

religiösa föreställningar genom att alltid påpeka religionens förträfflighet vilket 

också förmodligen varit en av anledningarna till att hon lämnat universitetet. Nadir 

å sin sida ger intryck av att fortfarande söka efter en form som dels kan stilla 

hennes nyfikenhet på omvärlden och det hon ser som modernitetens faror, dels 

stilla hennes oro för att inte bli insläppt i paradiset. Abir å sin sida ger uttryck för att 

se möjligheter snarare än begräsningar. Baddräkter för muslimska kvinnor gör det 

möjligt för henne att bada och så länge filmerna inte visar något otillåtet ser hon 

heller inga problem med att gå på bio.  

 

Intervjuerna ovan begripliggör individuell religiositet såtillvida att kvinnorna 

uttrycker hur de använder religionen som taktik i sina vardagslivsförflyttningar så 

att de i varje given situation anser sig stå för utveckling och modernitet. Var och en 

                                                 
272 Göle 2002:91–117. 



155 
 

positionerar sig utifrån sin individuella personlighet, sina ambitioner, sina 

förhållningssätt till familjen, sin uppväxt och vardagslivspraktik. Kvinnornas 

utveckling sker, i förflyttningen mellan deras sociotoper. Men den  formas också 

genom viljan att utvecklas och samtidigt bevara en betryggande förankring i kända 

omgivningar som tillhandahåller en moralisk kompass, då förflyttningen innebär ett 

möte med nya och svårtolkade situationer. 

  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



156 
 

8  ”Jag  kan  själv  läsa  och  förstå  Koranen”.  
”Männen skall ha ansvar för 

och omsorg om kvinnorna med 

[den styrka och] de andra 

företräden som Gud har gett 

dem, och i egenskap av 

[kvinnornas] försörjare. 

Rättfärdiga kvinnor förrättar 

ödmjukt sin andakt [inför 

Gud] och döljer [för andra] 

det som Gud har dolt. Om ni 

ser tecken på illvilja hos dem, 

förmana dem då och varna 

dem och [om detta inte 

hjälper] håll er borta från 

deras nattläger och [som sista 

utväg] tillrätta visa dem 

handgripligen. Om de sedan 

visar sig medgörliga, sök då 

inte sak med dem. Gud är 

upphöjd, stor [i försvaret av 

de svagare].”273 

 

Till mitt sista möte med kvinnorna om hur de ser på sina roller som muslimska 

religiösa kvinnor i förhållande till muslimska religiösa män valde jag att utgå från 

ovanstående korancitat. Citatet valde jag att använda som en utgångspunkt för 

samtalet, medveten om att ett citat ur Koranen inte är det samma som islam eller 

säger något om en gängse muslimsk föreställning om hur religionen bör utövas. 

Med det sagt valde jag citat ur Koranen eftersom kvinnorna jag talat med alltid 

hänvisade till Koranen för att motivera sitt agerande. Dessutom har citat ovan i 

olika religiösa omgivningar använts som argument för kvinnoförtryck. 

                                                 
273 Koranen 4:34. 



157 
 

Jag valde att inleda våra samtal med den kontroversiella suran ovan. Syftet var att 

helt enkelt lägga fram något konkret som kan och har kunnat användas inom 

religiösa muslimska omgivningar som argument för att förtrycka kvinnor i 

religionens namn.  

 

I forskningssammanhang finns det en rad kvinnor med muslimsk bakgrund som 

riktar skarp kritik mot kvinnors ställning i olika religiösa muslimska omgivningar 

och också lyfter fram vad de anser vara orsakerna bakom problemen.  

Bland kritikerna är det inte ovanligt att peka ut det patriarkala tolkningsföreträdet 

av religiösa texter som orsaken till rådande omständigheter. Ziba Mir-Hosseini 

menar att det religiösa ledarskapets syn på kvinnors roll är resultatet av texter 

skrivna av män tillhörande en annan epok och med andra intressen än att förändra 

kvinnors möjligheter.274 På liknande vis riktar doktor Najla Hamadeh stark kritik 

mot vad hon definierar som the authoritan discourse of silence det vill säga 

tystnaden om kvinnors rättigheter i muslimsk familjelagstiftning. Hamadeh menar 

att den medvetna tystnaden kring möjligheterna att med hjälp av texter ur Koranen 

skydda kvinnor inom familjen är resultatet av politiskt förtyck och anpassning till 

dem som tillskansat sig tolkningsföreträdet av Guds ord och därmed ett likgiltigt 

utelämnande av kvinnor till mäns godtycklighet.275 

 

Samtidigt som kvinnor riktat skrap kritik mot rådande tolkningstraditioner inom 

islam har det vuxit fram en opinion driven av kvinnor med muslimsk bakgrund som 

menar att det ur Koranens texter går att tolka ett i det närmaste egalitärt perspektiv. 

 

I den andan, påpekar Professor Asma Barlas att allt fler muslimer inser att ingen har 

monopol på tolkningen av vad Gud säger eller menar. Eftersom det dessutom är 

högst osannolikt att traditionella miljöer skulle acceptera reformer som inte är 

förankrade i Koranen, är det enligt henne viktigt att ha Koranen som 

utgångspunkt.276  I och med att monopolet på tolkningstraditionen har upphört, 

enligt Barlas, finns det genom nytolkning utrymme även för kvinnor att vara 

delaktiga i den tolkning som utgör underlag för muslimer som vill leva sitt liv efter 

                                                 
274 Mir-Hosseini 1999:48. 
275 Hamdeh 1996:346. 
276 Barlas 2002:3. 



158 
 

dessa texters påbud.277 Samtidigt menar hon att Guds auktoritet blir ifrågasatt då 

manliga konservativa exegeter tar sig rätten att föra Guds talan genom att påstå sig 

äga den enda rätta tolkningen av Koranen.278 Barlas går så långt att hon menar att 

det är fullt möjligt att tolka Koranens texter till förmån för kvinnor rättigheter och 

värdighet i en sådan utsträckning att det därigenom går att försvara islam mot 

anklagelser som menar att Koranen uppmanar till förtryck av kvinnor.279  

 

Även Fatima Mernissi insisterar på att det alls inte förekommer någon som helst 

föreställning om kvinnors underlägsenhet i Koranen. Tvärtom menar Mernissi att 

den bästa vägledningen för relationen mellan könen går att finna i just olika 

muslimska traditioner. Snarare är föreställningen i Koranen enligt henne att kvinnor 

är starka och farliga varelser. Strukturer som månggifte och könssegregering syftar 

enligt henne till att begränsa kvinnors styrka.280 Därmed är det enligt Mernissi 

tolkningen av Koranen som är problemet snarare än texten i sig.281  

 

Mir-Hosseini ser kvinnors status som en förhandlingsfråga och något som växer 

fram bland annat genom debatter och samtal mellan män och kvinnor i muslimska 

världar, vilket i sin tur leder till förändringar i samhällets vardag.282 Den religiösa 

makten i Iran, exempelvis, tvingas enligt Mir-Hosseini se att kvinnor är en del av 

verkligheten vilket i sin tur enligt henne öppnar dörrar som inte längre går att 

stänga.283  

 

Om det var på grund av att kvinnorna kände sig attackerade av min inledande fråga 

eller det fanns andra bakomliggande orsaker till deras reaktion på min inledning till 

detta samtal kan jag inte svara på. Dock illustrerade kvinnorna Gahda Karmis idé 

där hon påstår att muslimska kvinnor är låsta mellan å ena sidan viljan att skaffa sig 

ett eget utrymme och bättre rättigheter, och å andra sidan deras lojaliteter med vad 

de uppfattar som islams normer. Den omständigheten illustreras enligt Karmi av 

                                                 
277 Barlas 2002:3. 
278 Barlas 2002:79. 
279 Barlas 2002:203. 
280 Mernissi 1985:11–19. 
281 Mernissi 1991:ix. 
282 Mir-Hosseini 1999:6. 
283 Mir- Hosseini 1999:208. 



159 
 

muslimska kvinnors försök att omtolka nedsättande texter om kvinnor som 

förekommer i Koranen.284  

 

 

Tredje mötet med Aisha och Noor på Beershevas universitet. 

Intervju 5, 19 oktober 2010.      

Eli: Det finns texter i Koranen som ger män rättigheter i 

förhållande till kvinnor som kan förstås på olika sätt. Känner ni 

till texterna… 

Aisha: Ja men det gäller män… inte vem som helst. Riktiga män… 

Noor: Låt honom avsluta frågan… 

Eli: Kan ni var och en förklara för mig hur ni förstår texterna. 

Den suran som jag refererat till kan förstås som att män har rätt 

till att slå kvinnor. Det som intresserar mig är vad ni tycker om 

texterna inte vad gängse tolkning säger. Det känner jag till. 

Noor: Män har rättigheter över kvinnor. Men samtidigt så har 

män också skyldigheter. Kvinnor har rättigheter att neka till det 

mannen vill. Det stämmer att det står skrivet så som det står. 

Men man måste förstå att det krävs minst fyra fem faser som ska 

genomgås först innan det ens blir tillåtet för män att slå kvinnor. 

Och även när det slutligen hamnar där så måste det också ske 

efter vissa regler. Kvinnor får inte tycka att det gör ont och inga 

spår eller märken få förekomma. Det är snarare en fråga om 

tillrättavisning än att slå någon. Profeten Mohammad sa att alla 

försök till fostran som inte inbegriper våld måste först prövas. 

Mannen ska tala med kvinnan, hålla henne borta från sin bädd 

och prata med henne igen men om inget hjälper och hon vägrar 

att lyssna då är gränsen nådd. I sådant fall kan män ge kvinnor 

ett slag men det får inte göra ont. Det är bara till för att visa att 

det finns alternativ. Ungefär som att se här jag pratar och är 

vänlig men jag har också en annan sida. Det kommer säkert att 

påverka kvinnan. Först och främst får hon känna på mannens 

                                                 
284 Karmi 1996:79–80. 



160 
 

personlighet och hans styrka men å andra sidan, är det frågan 

om ett spel snarare än våld. Ett spel i syfte att fostra som jag inte 

tror att någon hade upptäckt före profeten. 

Eli: Vad anser du? [riktat till Aisha] 

Aisha: Man måste läsa hela texten för att förstå den. Man måste 

förstå hela sammanhanget av Koranen. Gud har ålagt oss att be 

men inte tala om för oss hur vi ska be. Det har vi fått veta av 

profeten. Han förklarat för oss hur vi i detalj ska genomföra 

bönen. På samma vis läser vi stycket som ger intryck av att 

tillåta män att slå kvinnor. Jag vet att Gud älskar mig lika 

mycket som han älskar en man för att jag är en människa. Män 

är inte bättre än jag. Så varför valde ändå Gud att skriva så? Jo 

det finns kvinnor som kan förstöra hela sitt hem genom bara 

några enkla fraser. Det är därför viktigt att det finns regler för att 

hålla ihop familjen. Kärnan till vårt samhälle är familjen och det 

är därför viktigt att det finns regler som gör det möjligt att hålla 

ihop kärnfamiljen i alla lägen. Det är möjligt att kvinnor ställer 

till problem inom familjen utan orsak och det behövs en gräns 

där det finns möjlighet att tillrättalägga situationen. Att inte 

genast rusa i väg och skilja sig bara för att hon vill det. 

Dessutom finns det i Koranen historier om många kvinnor som 

är bättre än män men de diskuteras inte i det avsnittet som vi 

talar om nu.  

 

Tredje mötet med Leila på Beershevas universitet. Intervju 6, 20 

oktober 2010.  

Eli: Det finns i Koranen en text som talar om mannens 

rättigheter i förhållande till kvinnor. Texten kan också förstås 

som att den ger män rätt slå kvinnor. Känner du till texten? 

Leila: Precis som kvinnan har vissa rättigheter inom islam så har 

även mannen vissa rättigheter. 

Eli: Vilka rättigheter har kvinnor? 



161 
 

Leila: Att mannen ska försörja henne och beskydda henne. På 

samma vis har män rättigheter. De kan förvänta sig att kvinnor 

ska stödja dem och vara lojala. 

Eli: Men den här texten kan ju ändå förstås som att den ger män 

rätt att slå kvinnor. 

Leila: Men det är bara under mycket extrema förhållanden. Det är 

förbjudet för män att slå hårt eller så att det blir märken hos 

kvinnor. Det är bara till för att varna henne. Inte för att göra 

henne illa.  

 

Tredje mötet med Amina på ett stimmigt kafé i ett köpcentrum i 

hennes hemort för att inte störas av hennes livliga barn. Intervju 

15, 14 oktober 2010.   

Eli: Sist pratade vi lite med varandra om relationen mellan 

kvinnor och män i Koranen och jag skulle vilja att du berättade 

för mig hur du ser på texten i Koranen som kan förstås som att 

den uppmanar mannen att slå kvinnan. Jag är medveten om att 

jag läst en översättning men det är så här jag förstår det jag läst. 

[Här refererar jag till den omtalade suran] Känner du till den 

suran? 

Amina: Ja jag känner till den men det är riktigt som du beskriver 

det. Förhållandet mellan man och kvinna är ett förhållande ska 

bygga på nåd och kärlek. Men ibland finns det problem i 

relationen och då blir frågan hur man ska lösa det? Först och 

främst ska man ta hjälp av någon utifrån som kan hjälpa till att 

lösa problemet om man inte klarar det själv. Om jag exempelvis 

försökt lösa problemet med min man och vi båda är överens om 

att vi inte klarar det själva så är det rekommenderat att ta in en 

tredje part. Det kan vara en nära släkting eller någon annan. 

Men den text som du refererar till i Koranen talar om sexuella 

relationer. Om en kvinna vägrar och inte vill ha sex med sin 

man så är meningen den att han ska hålla sig borta från henne.  

Han kan exempelvis lämna deras gemensamma rum och sova i 

ett annat rum men om hon fortsätter vägra i tre dagar då 



162 
 

förändras situationen. Det är dock viktigt att påpeka att islam 

understryker att mannens rättigheter är beroende av att han 

fullföljer sina skyldigheter först mot kvinnan ifråga om att 

bemöta henne med respekt och så vidare. Han kan inte förvänta 

sig att ha sex med sin hustru om han inte först uppfyller sina 

skyldigheter.  

 

Fjärde mötet med Nadir Haifas universitet. Intervju 19, 27 

oktober 2010. Samtal i enskilt rum.  

Nadir: jag förstår den idén [syftar till mäns rätt att slå kvinnor] 

för jag känner kvinnor som verkligen inte uppför sig väl med 

sina män. Därför tycker jag att det är rätt åt dem som beter sig 

så. 

Eli: Hade du accepterat att din man slår dig? 

Nadir Ja om jag inte uppför mig som jag ska. Men jag hade 

naturligtvis inte accepterat att hans slag lämnade märken på min 

kropp eller att han skulle slå mig hårt. Men jag accepterar idén. 

Ibland finns det kvinnor som behöver lite uppsträckning. 

Eli: Vad ska då en kvinna göra om en man inte uppför sig som 

han ska? Det kan ju också hända? 

Nadir: Visst finns det män som inte uppför sig som de ska med 

sina kvinnor. 

Eli: Vad ska man göra med dem?  Hur ska en situation som är 

tvärt om hanteras? Varför tror du att Koranen inte tagit upp det i 

samma omfattning?  

Nadir: Koranen säger ju att det är mannen som ska råda över 

kvinnan. Kanske är det för att jag är en lite religiös kvinna som 

jag följer det som står i Koranen utan att tänka för mycket 

utöver det vad som står. Jag har det inom mig att det som står i 

Koranen är det absolut riktiga. Jag upplever inte att jag har 

rätten att ifrågasätta det som står där. Jag tror att allt som står i 

Koranen är Guds ord och Gud har alltid goda avsikter. Det tror 

jag på av hela mitt hjärta. 

 



163 
 

Några kvinnor gjorde också inledningsvis allt för att förklara logiken bakom 

maktordningen mellan könen. Idén om könens olikhet som bakomliggande 

orsak till maktordningen mellan könen var något som flera av dem upprepade.   

 

Tredje mötet med Aisha och Noor på Beershevas universitet. 

Intervju 5, 19 oktober 2010.  

Aisha: Gud vet mer än vad vi vet. Gud kan statistiken bättre än 

vad vi kan den. Det är kvinnor som hakar upp sig på småsaker i 

mycket större utsträckning än män. Det är därför Gud lade till 

det stycket vi talar om. 

Eli: Så om jag förstår dig rätt är det kvinnan som vanligtvis 

ställer till problem i familjen och inte män? 

Aisha: Inte alltid. 

Eli: Ok men för det mesta förstod jag av dig? 

Aisha: Jag därför att kvinnor envisas med 

småsaker som ofta är betydelselösa. 

Eli: Vad säger du om det? [Riktat till Noor]. 

Noor: Det stämmer att kvinnor hakar upp sig på petitesser. Men 

det är inte alltid det som är problemet… 

Eli: Jag vill veta vad du tycker. Det är dina åsikter som 

intresserar mig inte officiella eller allmänt vedertagna 

tolkningar. 

Noor: Vanligtvis är det så att kvinnor fattar sina beslut utifrån 

sina känslor. Det är vad jag personligen tror på. Det förekommer 

naturligtvis även förnuft hos kvinnor men det är i första hand 

känslor som styr kvinnor… 

Eli: Och män…? 

Noor: Män styr sina känslor vanligtvis med förnuftet. Till och 

med mäns och kvinnors olika kroppsbyggnad bevisar det. 

Därför har kvinnor uppdrag som är knutna till havandeskap och 

utbildning. Det är kvinnor som föder barn samt fostrar och 

utbildar dem därför att hon behöver ge dem alla sina känslor och 

all sin värme för att de ska kunna fortsätta sina liv. Samtidigt 

måste mannen tänka på hur han ska komplettera kvinnan. Inte 



164 
 

tänka på vem som är bättre eller sämre utan hur män och 

kvinnor kompletterar varandra. Om vi börjar tänka på vem som 

är bättre än den andre då kommer vi till tankebanor som kan bli 

otydliga. Aisha sa något mycket bra. Islam bygger allt utifrån 

familjen. Grunder för samhället eller människors gemenskap är 

familjen. Män och kvinnor fullbordar varandra i familjen och 

tävlar inte med varandra om vem som är bäst. Gud gav mannen 

fem faser som han först måste genomgå innan han kan ta sig 

rätten att slå en kvinna. Vad gör kvinnan om en man inte sköter 

sig å andra sidan? Vad gör hon då? Om hon kan bevisa att han 

inte har skött sina skyldigheter så har hon också rätt att lämna 

honom. 

 

Tredje mötet med Amina på ett stimmigt kafé i ett köpcentrum i 

hennes hemort för att inte störas av hennes livliga barn. Intervju 

15, 14 oktober 2010. 

 Amina: Ja, jag kan själv intyga att det finns situationer där mitt     

 vittnesmål skulle vara mindre värt än en mans. 

 Eli: Varför tror du det? 

 Amina: Det är inte jag som tror det. Det är vad religionen säger. 

 Eli: Men vad säger du? 

 Amina: Jag anser att kvinnor ofta tappar den 

rationella kontrollen över sina känslor. Jag är kvinna 

och jag tror på det.  

 Eli: Tror du att det får konsekvenser även i det dagliga livet? 

 Amina: Ja. Jag kan ge dig ett exempel. Under de senaste 

månaderna har jag varit mycket känslig och irriterad. Det vet du. 

Vi talade om det på telefon. Flera gånger bad jag min man att 

skilja sig från mig. 

 Eli: Varför? 

 Amina: Jag var obalanserad i själen och i mina känslor. Jag var i 

total obalans. 

 Eli: Varför? 

 Amina: Det fanns några anledningar. 



165 
 

 Eli: Vad för anledningar? 

 Amina: Flera. Men vi kan inte tala om det. 

 Eli: Hade det med honom eller med dig att göra? 

Amina: Det hade med mig att göra och jag bad honom flera 

gånger om att vi skulle skiljas. Men han är en fantastisk man, han 

är min prins, min hjälte.  

 Eli: Superman? 

 Amina: Absolut Superman [hon skrattar].  Och eftersom han är 

man och rationell och inte bara låter sina känslor styra så 

accepterade han inte direkt min önskan att vi skulle skilja oss. 

Problemet var att jag inte var lugn och samlad. Jag ville ändra på 

allt. På hela mitt liv. 

 

När Manar kommer in på frågan om skillnaden mellan kvinnor och män så blir 

listan ganska omfattande.  

 

Fjärde mötet med Manar på Haifas universitet. Intervju 17, 25 

oktober 2010. Samtal i enskilt rum på universitetet. 

Eli: Tror du att det är tack vare religionen som ni [syftar på 

henne och hennes man] lyckas komma överens eller är det något 

annat. Det finns nämligen en sura som kan tolkas som att den 

ger mannen möjlighet till att slå kvinnan om hon inte gör det 

hon ska. Känner du till den? Vad säger du om det? 

Manar: Vi kvinnor tänker bara på romantik. Det är vad vi har 

huvudet. När vi inte håller oss på den raka vägen utan sicksackar 

så behöver vi någon som kan hjälpa oss att hålla oss på den raka 

vägen och det blir vår make. 

Eli: Söker inte män också romantik? 

Manar: Inte som kvinnor. Inte alla och inte hela tiden. 

Eli: Men alla kvinnor söker romantik hela tiden? 

Manar: Ja.  

[Här infinner sig några korta meningsutbyten om hur Manar upplever att 

förväntningarna på henne varierar från plats till plats i hennes vardag.] 



166 
 

Eli: Finns det skillnader i det dagliga livet mellan kvinnor och 

män enligt dig? 

Manar: Naturligtvis. Hos kvinnor är det så annorlunda mot vad 

det är hos män. Hos männen är det frågan om arbete och att 

fungera på arbetsplatsen både med arbetskamrater och chefer. 

Kvinnor som umgås med andra kvinnor i byn gör inte annat än 

skvallrar om andra. Det är en röra utan like. Går du in i den 

röran kommer hela dit liv bli en enda röra. Men inte bara det. 

Min make har förväntningar på mig och min familj har 

förväntningar på mig. 

 

Kvinnornas syn på sin roll och sina förutsättningar tar dock en viss vändning när 

jag under intervjuns gång envisas med att få höra deras egna uppfattningar snarare 

än vad som kan ses som normerande tolkningar eller förklaringar till 

maktordningen mellan könen i muslimska traditionella omgivningar. En bild växer 

fram av kvinnor som frimodigt anser sig ha rätten att själva tolka texterna. 

 

Tredje mötet med Aisha och Noor på Beershevas universitet. 

Intervju 5, 19 oktober 2010.  

Eli: Men som det är nu är det fler muslimska kvinnor som läser 

på universitet än muslimska män. Vad får det för konsekvenser 

enligt er?  

Noor: Att om kvinnor har bättre förutsättningar än män så är det 

de kvinnorna som ska ha överhanden och inte tvärtom. Om en 

man och kvinna studerar olika saker så har han övertaget i sitt 

ämne och hon i sitt. Och om båda håller på med samma saker 

exempelvis studerar samma ämne då är det den som är duktigast 

och mest engagerad i sitt ämne som ska inneha den ledande 

rollen.  

Eli: Av vem har du lärt dig den tolkningen? 

Noor: Först och främst är det min inre känsla som hjälper mig 

att tolka texter. 

Eli: Men är det inte någon religiös auktoritet som du har lyssnat 

till? 



167 
 

Noor: Det är klart det finns sådana men det finns också internet. 

Framför allt är det frågan om en personlig känsla. Om Koranen 

är till för mig så är det naturligtvis också min rättighet att tolka 

den efter min känsla och mitt förstånd. 

Eli: Hur är det med dig? Upplever du det på samma vis? [riktat till Aisha] 

Aisha: Det finns sådant som är väldigt lätt att förstå. Men när 

jag stöter på sådant som är svårt eller som strider mot mitt 

förnuft så utgår jag ifrån att jag förstått det fel. Det som är svårt 

söker jag på olika ställen. 

Eli: Men även det som du tycker är lätt att förstå kanske någon 

annan förstår på ett annat sätt? 

Aisha: Ja det kan hända. 

Eli: Vad ska man göra då? Om den ene förstår det si och den 

andre så. Vad är det då som är rätt? 

Aisha: Man ska använda sin logik och sitt förnuft. 

Noor: Man ska använda sitt förnuft och förstå den 

grundläggande förklaringen. Jag måste läsa det rätt för att förstå 

det rätt. 

Eli: Men hur är det med auktoriteterna? 

Noor: De tolkar som de förstår och jag som jag förstår. De som 

är lärda kan också göra fel. Vi är alla människor. Vi är olika. 

Han är lärd. Jag är jag. Jag har mina känslor och mitt förstånd. 

Det viktiga är vad profeten har sagt. 

 

Tredje mötet med Leila på Beershevas universitet. Intervju 6, 20 

oktober 2010.  

Eli: Men om du står inför ett religiöst dilemma som du har svårt 

att lösa, vem vänder du dig till då? 

Leila: Jag vänder mig till auktoriteter som vet och kan. 

Eli: Hur gör du det? 

Leila: Antingen söker jag upp någon som känner dem eller så tittar jag på 

tv. Där finns det ibland auktoriteter som ger svar på svåra frågor och 

program med föreläsningar om Koranen.  

Eli: Men säger de som tolkar på tv och andra samma sak? 



168 
 

Leila: Det förekommer inga stora skillnader. 

Eli: Finns det tolkningar som du inte accepterar? 

Leila: Ja det finns fatwa som jag inte accepterar och som jag inte 

kan följa. 

Eli: Vad gör du om du stöter på en fatwa som du inte kan 

acceptera? 

Leila: Då väljer jag en ny eller en annan fatwa som jag kan 

acceptera. 

Eli: Då betyder det att den som beslutar hur du ska förstå 

religionen är du och inte fatwa? 

Leila: Ja, ja. Du förvirrar mig lite… om det där med att jag 

beslutar… nej… jo i slutändan blir det ju nog så… 

Eli: Om du har tio fatwa att välja på vad gör du då? 

Leila: Jag väljer den som passar mig bäst den som är mest 

acceptabel för mig. Men i slutändan måste det vara en fatwa 

som inte strider mot det som står i Koranen. Men det gäller inte 

bara mig. Det gäller alla människor som jag känner. De gör sina 

egna val. 

 

Tredje mötet med Amina på ett stimmigt kafé i ett köpcentrum i 

hennes hemort för att inte störas av hennes livliga barn. Intervju 

15, 14 oktober 2010.  

Eli: Men vad är din åsikt?  

Amina: Det går inte att opponera sig mot religionen. Det är 

något som kommer från Gud. Det finns regler och lagar som 

jag vill följa hela mitt liv. Det kan finnas sådant som jag inte 

förstår men då är det antingen fel på min förståelse eller på 

förklaringen, inte på Guds uppamning. Men jag skulle aldrig 

acceptera att min man slog mig. 

Eli: Inte ens om han inte lämnade märken efter sig? 

Amina: Varken med märken eller utan. Jag skulle aldrig 

acceptera att min man slog mig. Det skulle både såra mig och 

kränka mig och islam är en religion som värnar om kvinnors 

värdighet.  



169 
 

[ Här följer ett samtal om både kvinnors roll, tolkningen av 

texter och Aminas personliga förhållande till sin man]285 

Eli: Vem är enligt dig i dag en auktoritet inom tolkningen av 

Koranen som du lyssnar på? Al-Azhar? 

Amina: Absolut inte! Från Al-Azhar kommer det fatwa som är 

ytterst extrema. Som muslimsk kvinna är det viktigt att jag är 

medveten om allt som händer inom religionen och inte bara 

accepterar vad den ene eller andre säger utan snarare skapar min 

egen förståelse av det jag läser. 

Eli: Bör jag förstå det som att du anser att du kan tolka islam 

efter ditt eget förstånd? 

Amina: Det finns gränser. Vissa saker står tydligt. 

Eli: Men har du ändå rätten till att göra din egen 

tolkning? 

Amina: Naturligtvis. Jag behöver inte förlita mig på någon 

imam eller shejk som säger något. Jag har mitt eget förstånd att 

använda mig av. Det finns de som säger fel saker. De finns 

fatwa som ibland dyker upp som det helt enkelt inte går att 

acceptera. Det är omöjligt. 

Eli: Men för 30 år sedan såg det väl annorlunda ut? 

Amina: Men islam kräver av oss att alla ska vara medvetna om 

vad de gör och varför och inte bara följa auktoriteter utan att 

själva tänka. Det är enligt islam varje människas skyldighet att 

skaffa sig en hög utbildning, så att han kan vara medveten om 

vad det är han göra och inte bara förlita sig på någon auktoritet.  

Eli: Kan jag förstå det som att du tycker att människor som 

följer en religiös auktoritet utan att reflektera över vad de gör 

egentligen inte lever i enlighet med islams föreskrifter? 

Amina: Precis. Det är vad jag säger.  

Eli: så vem är då egentligen den nuvarande auktoriteten, 

Qaradawi? 

                                                 
285 Se appendix intervjuer intervju 15. 



170 
 

Amina: Nja, en del av det han säger håller jag med om och 

andra saker håller jag inte med om. Jag har ingen skyldighet att 

hålla med någon bara för att han gör anspråk på att vara en 

religiös auktoritet. En tolkning måste stämma överens med det 

jag tror på. 

Eli: Låt mig förstå för säkerhets skull. Du ger dig själv rätten att 

välja tolkningar som passar dig, du är kvinna och anser dig ha 

rätten att tolka och acceptera efter eget förstånd, så som du 

upplever religionen? 

Amina: Ja så kan man säga. 

Eli: Fitna?286  

Amina: Absolut. Vi lever i fitna i dag. Men jag vill förklara en 

sak. Det finns en grund islam vilar på och det är Koranen och 

sunna. Det är det enda som jag måste följa men jag har ingen 

skyldighet till att acceptera någon annans tolkning av dessa 

texter som inte passar mig.  

Eli: Vill du alltså påstå att den muslimska världen befinner sig i 

fitna trots allt? 

Amina: Det jag vill påstå är att om alla muslimer skaffar sig god 

utbildning så kan alla muslimer förstå våra heliga skrifter rätt. 

Då behövs det ingen auktoritet som tolkar åt oss. Du vet att 

islam är uppdelat i shi‘a och sunni. Hos shi‘a finns ingen fitna. 

Där går det inte att opponera sig mot det religiösa ledarskapet. 

Det går inte att säga emot. Även om de tolkar fel så går det inte 

att opponera sig. Alla måste följa vad den religiösa auktoriteten 

inom shia säger. 

Eli: Men är inte det bra? Då blir det ju ordning och enhet? 

Amina: Det finns både för- och nackdelar. Nackdelen är att jag 

inte är jag om jag måste följa en religiös auktoritet utan blir som 

han i stället. Jag förlorar mitt jag. Islam förväntar sig av mig att 

jag bevara min identitet och min person och inte bara viljelöst 
                                                 
286 Den internmuslimska konflikten om ledarskapet som utspelade sig efter mordet på kalifen 
Uthman 656 e.kr. går under benämningen fitna. Begreppet används i betydelsen interna strider eller 
inbördeskrig (Brown 2004:39; Kepel 2006:275). Se även Encyclopaedia of Islam, Second Edition. 
Sökord fitna.   



171 
 

följa auktoriteter. Fördelen med ordningen och gemenskapen när 

inte fitna råder är att umma blir starkt. Då bryr sig alla om 

varandra och tar hand om varandra i den muslimska 

gemenskapen. Men tyvärr som det är idag så finns det många 

olika teorier och idéer som också är beroende av hur politiken 

ser ut i olika länder där religionen utnyttjas i politiska syften. 

Jag är ledsen över att fitna råder, det är inget jag önskar men så 

är det nu. Men fitna inom islam är inget nytt vi har alltid haft det 

i någon form.   

Eli: Kan man säga att den ökade utbildning bland muslimer är 

en av orsakerna bakom dagens fitna?  

Amina: Det är min skyldighet enligt islam att ifrågasätta vad 

religiösa auktoriteter säger. De är också bara människor och kan 

också göra fel. 

 

Tredje mötet med Abir i Haifa. Intervju 16, 18 oktober 2010. 

Mötet sker i ett enskilt rum. 

Eli: När du vill få vägledning i religiösa frågor, vilken auktoritet 

vänder du dig till då? 

Abir: De som är viktiga är inte de som jag vänder mig till. Det 

räcker att det finns en Koran, en religion och en Gud. Jag kan 

själv läsa och förstå vad som är bra för mig, för mitt liv och min 

religion.  

Eli: Men finns det ingen lärd person som du vänder dig till? 

Abir: Jag förstår inte riktigt hur du tänker… jag har min familj, 

det finns internet och det finns böcker där jag själv kan läsa mig 

till det jag vill veta. Det är mycket enkelt att själv ta reda på vad 

som är den rätta riktningen eller den rätta vägen. Ibland kan det 

förekomma dilemman att ta ställning till men det är oftast i 

ganska oviktiga frågor. 

Eli: Kan du ge mig ett exempel på ett dilemma? 

Abir: Du förstå väl att det också finns en massa olika idéer och 

förklaringar på olika frågor? Men det vet jag inte heller så 

mycket om. 



172 
 

Eli: Men du vet väl att det finns auktoriteter som tidigare i 

historien har sagt att kvinnor inte ska studera eller arbeta utan 

hålla sig hemma och en del tycker det även idag. 

Abir: Ja vet men de har fel. 

Eli: Vem har sagt att de har fel? Har du någon auktoritet som 

säger motsatsen? 

Abir: Jag har profeten, Koranen och sunna det räcker för mig. 

Eli: men du vet att det funnits perioder i islams 

historia då auktoriteter varit viktiga? 

Abir: Ja… men kanske har det att göra med där jag bor. Vi som 

bor här i Israel lever ett annorlunda liv. Vi lever inte som de i 

Saudiarabien eller i Jordanien eller i Kuwait. Det är vad som 

säkert skiljer mig från dem. Hos dem finns det en hierarki här 

finns inget sådant för jag lever inte i ett muslimskt land, jag 

lever i Israel. 

Eli: Men det du säger är också att du själv bestämmer hur du ska 

förstå religionen? Stämmer det? 

Abir: Ja det finns många vägar till att nå kunskap. Som jag sa 

det finns böcker det finns internet. Men om någon vill vända sig 

till en auktoritet så går väl det också bra. Det är också en bra väg 

till att få veta hur man ska göra.  Men jag känner inget behov av 

det. Kanske kommer den dagen när jag står inför ett mycket 

stort dilemma och bestämmer mig för att fråga någon, då 

kommer jag att göra det. 

 

I kommande avsnitt uttrycker kvinnorna dessutom att det finns en koppling mellan 

utbildning och deras möjligheter eller rättigheter att dels tolka texter, dels förbättra 

den egna situationen och statusen inom religionens ramar. Liknade resonemang om 

studiernas betydelse för individens status och framtid går även att finna i 

föregående kapitel 7, där informanterna påpekar att de genom att välja religiös 

identifikation också ser sig som moderna kvinnor. 

 

Tredje mötet med Aisha, Beershevas universitet. Intervju 5, 19 

oktober 2010. Intervjun görs med Noor närvarande.  



173 
 

[Aisha har hittills berättat om de svårigheter hon måste 

övervinna för att kunna studera och att studierna är en 

uppmaning som går att finna i Koranen.]287  

Eli: Så kan man säga att du anser att de som försökte hindra dig 

att studera också gjorde något som är mot islam? 

Aisha: Ja. I vår familj så har det inte funnits några kvinnor som 

studerat för mig. För kvinnor har målsättningen varit att de ska 

gifta sig. Men det kommer från kulturen inte från religionen. 

Islam uppmanar oss att studera. I den kulturen som jag lever är 

det männen som bestämmer allt och även vad kvinnor ska göra. 

Men det är för att det inte tagit till sig islam. Det är resultatet av 

samhällets och kulturens påverkan. Därför kan jag genom mina 

studier förändra min tillvaro och nu när de vet att jag studerar så 

får jag helt andra rättigheter.  Det är nu jag som bestämmer över 

mitt liv. Hur det såg ut för femtio eller för femhundra år sedan 

intresserar mig inte. Jag vet hur det är nu. Jag läser i Koranen att 

jag ska studera. Då studerar jag och inser att jag får andra 

rättigheter än andra kvinnor har och än de jag hade tidigare. När 

jag gick i gymnasiet tillät inte min far mig att delta på 

skolutflykterna. Nu är jag borta hemifrån hela veckan och 

kommer hem på fredagar till helgen. Då sover jag ändå hela 

tiden.  

 

Tredje mötet med Amina på ett stimmigt kafé i ett köpcentrum i 

hennes hemort för att inte störas av hennes livliga barn. Intervju 

15, 14 oktober 2010. 

Eli: Men tror du inte att du ser saker och ting på ett annat vis än 

den som inte har någon utbildning? 

Amina: Självklart är det så. Men det är varje muslims skyldighet 

att utbilda sig så att vi ska kunna förhålla oss till vad Koranen 

säger. Det går inte att förstå Koranen utan utbildning. Hur ska 

jag kunna läsa Koranen och förstå den om jag inte kan läsa? Jag 

                                                 
287 Se kap. 7 samt appendix intervjuer intervju 5. 



174 
 

måste naturligtvis ha en utbildning som gör det möjligt för mig 

att förstå Koranen. Det är en uppmaning från Gud, Vaddå… tror 

du att jag lyssnar på vad al-Qaradawi säger och sedan gör det 

och sen färdigt? Så är det inte, om mitt förstånd säger mig att 

han har fel så kan jag naturligtvis inte följa det han säger. Jag 

har en skyldighet att förstå vad som står i Koranen. Men det som 

ger mig styrkan är att förstå och läsa Koranen, det som 

inspirerar mig till att vara en stark, bildad och självständig 

kvinna, är Gud. Det är Gud som ger mig styrkan.  

Eli: Tror du att det tillstånd av fitna som islam befinner sig i 

håller på att förändra islam? Och om du tror det på vilket vis tror 

du att islam kommer att förändras? 

Amina: Det är klart att vi är på väg mot förändringar. Da‘wa har 

förändrats exempelvis. Det finns nu en ny rörelse som är mycket 

dynamisk och mycket mer öppen. [Här syftar hon till en annan 

rörelse än den hon är medlem i]Rörelsen är inte definitiv åt 

något håll utan har funnit en väg i mitten. Den accepterar varje 

människa som den är och är varken dömande eller krävande. 

Rörelsen menar att Gud har skapat allt och är tolerant mot sin 

skapelse. Förr så var det mer en fråga om kontroll. Den nya 

rörelsen vägrar acceptera den kontrollen och vill hellre framhäva 

Guds kärlek. Jag är övertygad om att Gud visar mig kärlek 

exempelvis genom att han låtit mig sitta här och prata med dig 

om religion. Den nya rörelsen söker efter islams sanna kärna 

och vill visa de positiva sidorna av islam, inte den dömande eller 

auktoritära sidan. Den är heller inte politisk, den ägnar sig 

endast åt religionen. 

 

8.1  ”Jag  kan  själv  läsa  och  förstå  Koranen”  –  en  analys  
Kvinnornas svar illustrerar dels det jag påpekat att Asma Barlas uttrycker, att 

alltfler muslimer inser att ingen har monopol på tolkningen av vad Gud säger eller 

menar288, dels det Ziba Mir-Hosseini uttrycker då hon skriver:  

 
                                                 
288 Barlas 2002:xii. 



175 
 

 I was no longer just an observer; I had finally made a break from 

personal detachment so firmly instilled in me by my 1970s social 

science training. I was putting my status an my education to use, 

and at the same time I had learned to use both my Islamic and my 

feminist identities to challenge authority and change a situation I 

could not accept.289 

 

Visserligen konfronterar Mir-Hosseini det religiösa ledarskapet i Iran med sina 

frågor. Ändå går det lätt att associera hennes syn på kvinnors möjligheter till de 

kvinnor jag intervjuat; dels utifrån hennes religiösa kunskaper, dels utifrån hennes 

sekulära utbildningar samt utifrån hennes roll som kvinna. 

 

Även Sabah Mahmood påpekar att kvinnors ökade kunskap om sina rättigheter och 

skyldigheter inom religionens ramar och i religiösa omgivningar, ger dem en ny 

plattform utifrån vilken de kan arbeta sig fram till nya förutsättningar och nya roller 

inom både samhällets och familjens ramar.290 Kvinnornas idé om hur de omformar 

sin situation med hjälp av sina studier illustrerar även det Manuel Castells kallar för 

projektidentitet. Det utvecklas enligt honom av grupper med ambitionen att 

omdefiniera sin plats i samhället under rådande omständigheter och därmed även 

förändra hela den samtida sociala strukturen. Castells använder feminismen som ett 

exempel vars ambition är att utmana patriarkala system, som patriarkal 

familjeordning, kontroll över kvinnors sexualitet eller historiskt manliga domän 

inom utbildning och arbetsliv.291  

 

Det kan tyckas uppenbart att några av kvinnorna i inledningen gör allt för att 

”leverera” förklaringar som inte ifrågasätter deras lojalitet till sin religion och 

samtidigt visar att islam tar hänsyn till kvinnors behov och rättigheter. Det blir dock 

under samtalens gång tydligt att de upplever sig ha rätten att själva tolka texterna. 

Detta tycks vara direkt kopplat till deras självbild som utbildade kvinnor. Att 

tolkningen skull vara frågan om individuell förståelse av texterna är ingen av dem 

främmande för. Inte heller är de främmande för tanken på att de fattar sina egna 

                                                 
289 Mir-Hosseini 1999:208. 
290 Mahmood 2005:174–180. 
291 Castells 2007:6–8. 



176 
 

beslut och gör sina egna val. Detta även om det ibland tycks ta emot som i intervju 

6 ovan med Leila där det kan förstås som att det är jag som leder henne till att se att 

det faktiskt är hon som väljer de tolkningar som passar henne bäst och därmed 

väljer bort andra.  

 

Kvinnornas anspråk på att själva få tolka efter sitt eget förstånd och förnuft kan 

förstås som en taktik med vars hjälp de skaffar sig möjlighet att hantera vardagens 

förflyttningar. De kan med hjälp av egna tolkningar av Koranen övertyga sina 

omgivningar om betydelsen av att studera eller vänta med äktenskapet. 

Tolkningarna de väljer naggar också rådande maktordningar i kanten. Intervjuerna 

illustrerar en konflikt mellan kvinnornas uttryckta övertygelse å ena sidan om sina 

rättigheter och å andra sidan en till synes lika stark övertygelse om hur skillnaderna 

mellan könen påverkar vardagens enkla men nödvändiga beslut. Det är enligt min 

mening också tydligt att kvinnornas möjligheter och förhållningssätt direkt är 

kopplade till deras val att förflytta sig och etablera en sociotop i vilken de är 

studenter. Den dagliga förflyttningen som kvinnorna gör till den omgivning som 

uppmuntrar till utbildning och kritiskt tänkande ger dem rimligtvis också en annan 

status i sina hemomgivningar som inte nödvändigtvis alltid är positiva. Exempelvis 

påpekar Aisha i intervju 5 att det inte finns någon respekt för studier på hennes 

hemort. 

 

Kopplar man dock kvinnornas ofta bestämda uppfattning om män som mer 

rationella och eftertänksamma å ena sidan och kvinnor som mer känslostyrda och 

irrationella till kap 6, framträder vad som kan förstås som bristande logik. I kap 6 

uttrycker kvinnorna att ett motiv till att klä sig på ett visst vis delvis är förknippat 

med vad de anser vara mäns oförmåga till att tygla sin lust. Genom att klä sig 

”anständigt” hålls mäns ”genomträngande” och ”oanständiga” blickar borta. 

Dessutom upplever de att de genom sin klädsel hindrar män från att inleda 

situationer som inte är passande mellan män och kvinnor som är ogifta. Men om 

män är mer rationella och eftertänksamma än kvinnor borde de rimligtvis också 

vara bättre på att kontrollera sin lust. Såldes borde i stället kvinnors känslostyrda 

irrationalitet innebära det stora hotet för promiskuitet, vilket rimligtvis borde leda 

till att män skyddade sig från kvinnors lust snarare än tvärtom. 

 



177 
 

Sammanfattningsvis menar jag att det i ljuset av intervjuerna ovan ändå är rimligt 

att förstå och se en process där kvinnor då de å ena sidan väljer religiös 

identifikation och å andra sidan förflyttar sig till nya sociotoper, genom 

utbildningen, skaffar sig allt större utrymme i sina näromgivningar genom att göra 

anspråk på rätten att tolka Koranen vilket kan upplevas som islams kärna. De i sin 

tur innebär att nya förflyttningar till nya sociotoper möjliggörs. Exempel är just 

kvinnor som arbetar eller studerar långt från deras hem som ofta är arabiska 

muslimska traditionsbundna omgivningar i Israel. Statistiken som presenterades 

ovan illustrerar dessutom att kvinnor som tar initiativ och förändrar sitt vardagliga 

förflyttningsmönster till nya sociotoper, blir allt fler.292 Var och en tycks dessutom 

tolka och förstå religionens innebörd efter behov och ambitioner som uppstår i den 

egna vardagen, som viljan att studera, skjuta på äktenskapet eller arbeta och 

försörja sig. Eller som Noor uttrycker det:  

 

Noor: De tolkar som de förstår och jag som jag förstår. De som 

är lärda kan också göra fel. Vi är alla människor. Vi är olika. 

Han är lärd. Jag är jag. Jag har mina känslor och mitt förstånd. 

Det viktiga är vad profeten har sagt.”293 

 

Konsekvensen av detta är också att även förhållningssättet till tolkningen av 

Koranen tycks i någon mening vara resultatet av kvinnornas förflyttningar i 

vardagen. 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                 
292 Se. Gilat  & Hertz-Lazarowitz, 2009, Kap 3.4.4 samt appendix Karkaby  2008. 
293 Se appendix intervjuer intervju 5. 
 



178 
 

 

9  Religionens  roll  i  vardagslivets  förflyttningar:  Avslutande  diskussion  
I kommande avsnitt är min avsikt att diskutera dels den metod som jag har använt 

för detta arbete, dels innehållet i de presenterade intervjuerna som en fortsättning 

till de analyser som jag presenterat i och mellan olika intervjukapitel.  

 
9.1  Återblick  på  möten    
Möten mellan fyra ögon kom i strid med mina förväntningar att genomföras ganska 

omedelbart efter mötet med hela gruppen i Beersheva 13 maj 2009 och efter mötet 

med hela gruppen i Haifa 18 maj 2009. Nadir var den första kvinnan jag träffade 

mellan fyra ögon i ett rum på universitetet i Haifa. När vi gick in i rummet 

bestämde jag mig för att lämna dörren öppen men Nadir valde att stänga den med 

motivering att det skulle bli lättare för oss samtala om dörren var stängd.294 Under 

intervjun med Erina och Manar lite senare samma dag bjöd Manar mig till sitt 

bröllop som skulle högtidlighållas några månader senare.295 Strax före bröllopet 

skickade hon dessutom mejl där hon återigen bad mig att närvara vid hennes 

bröllop.296 Amina som är gift och har barn valde att bjuda hem mig för vårt andra 

möte.297 Även i Beersheva accepterade både Noor och Leila att samtala med mig 

mellan fyra ögon direkt efter mötet med hela gruppen. Däremot ville Aisha i 

Beersheva alltid att ytterligare en av kvinnorna skulle vara närvarande under våra 

samtal.298 

 

Det visade sig också under samtalens gång att en del kvinnor delade med sig ganska 

frimodigt av sitt privata liv. Abir berättade tämligen detaljerat i intervju 12 om sin 

brytning med mannen hon hade tänkt gifta sig med. Amina kände inga hinder för 

att i intervju 15 dela med sig av problem hon genomgått med sin man. I Intervju 18 

berättade Erina om konflikten hon haft med Manar och om sin nyvunna kärlek och 

sitt äktenskap. I intervju 19 utvecklade Nadir sina tankar kring förhållandet mellan 

sitt handikapp, hennes vilja att gifta sig och hennes tro på Gud.299 Den öppenhet 

som kvinnorna visat i de valda exemplen bekräftar att just dessa kvinnor inte 

                                                 
294 Se appendix fältanteckningar 25 maj 2009.  
295 Se appendix intervjuer intervju 9. 
296 Se appendix e-post växling med Manar angående hennes bröllop.  
297 Se appendix fältanteckningar 9 och 10 november 2009. 
298 Se appendix fältanteckningar 3 och 5 november 2009. 
299 Se appendix intervjuer intervjuer 1och 6. 



179 
 

upplevde något problem med att berätta delar av sina personliga erfarenheter och 

släppa in mig i vad som kan upplevas som deras mer privata sfär. Således kan jag 

konstatera att den oro som jag delvis uttrycker i kap 2.5 varit obefogad. Under 

rådande omständigheter kan jag konstatera att kvinnorna jag pratat med inte upplevt 

mig som något hot. Dels tror jag att det beror på att vi uteslutande talat om religion 

och hållit oss borta från politiska frågor som av dem kunde upplevas som 

besvärande. Dels har min ålder sannolikt inneburit att jag för dessa kvinnor är 

bortom risken för sexuella spänningar. Jag är lika gammal eller äldre än några av 

kvinnornas fäder. Icke desto mindre säger dessa erfarenheter väldigt lite om hur 

muslimska kvinnor i allmänhet eller andra israeliska muslimska kvinnor i synnerhet 

skulle uppfattat en liknande situation.  

 

Samtidigt är det uppenbart att min person i just dessa fall inte var något hinder för 

att utveckla samtalen, vilket i sin tur bör kunna leda tillslutsatsen att ”fel person på 

fel plats” när det gäller intervjuer inte nödvändigtvis är något att följa som en 

generell regel. Snarare kan det helt enkelt vara en fråga om hur varje forskare möter 

sina respondenter och hur forskaren lyckas, oavsett vem han eller hon är, att bygga 

upp förtroendet med sina respondenter. Det finns således anledning enligt min 

mening att problematisera idéer som menar att intervjuers misslyckande eller 

framgångar har att göra med i vilken utsträckning forskarens bakgrund kan anses 

vara ett hinder för dennes uppdrag.300 Samtidigt är min erfarenhet att det 

inledningsvis är betydelsefullt att som forskare tydligt positionera sig i förhållande 

till forskningsämnet och också utifrån det analysera resultaten av forskningen. I det 

avseendet är inte minst det jag diskuterar i kap 2.6 (maktasymmetri) och kap 2.7 

(språket) några av de aspekter jag tvingats förhålla mig till för att kunna genomföra 

arbetet och förhålla mig till intervjuernas innehåll. Centralt förblir det dock enligt 

min mening att respondenterna alltid bör veta vad de har att förhålla sig till så att ett 

så ömsesidigt förtroende som möjligt kan uppnås.301   

 

Kontakten med kvinnorna jag träffat visar med alla tänkbar tydlighet betydelsen av 

att möta varje individ som ett oskrivet blad vilket också innebär att mötet i sig kan 

ta vilken riktning som helst, eftersom frågorna tas emot på olika vis och därmed 

                                                 
300 Agar 2008:93–100. 
301 Agar 2008:22–23,74. 



180 
 

också samtalen utvecklas åt olika håll. Således menar jag att det är viktigare att ha 

klart för sig vad det är för ramar som gäller för det valda ämnet, än att ha mer än 

några inledande frågor klara. Dock är det osannolikt att jag som man i ett samtal 

med muslimska religiösa kvinnor, om exempelvis deras sexualitet, skulle nå någon 

framgång om inte syftet med intervjuerna skulle vara att bevisa det omöjliga i ett 

sådant uppdrag.  

 

På så vis illustrerar även erfarenheten av den valda metoden, av intervjuerna och av 

fältarbetet Alaine Touraines centrala poäng om att låta just individen framträda. Det 

är i mötet mellan oss som individer, som på olika vis brottas med kringliggande 

strukturer och berättelser som vi har mötts. Inte som representanter för dessa 

strukturer eller berättelser.  

 

 

9.2  Utrymme  för  egna  viljor  och  ambitioner  
Kvinnorna jag har träffat har alla på olika vis uttryckt att religionen har stor plats 

och betydelse i deras liv. Intervjuerna visar att den ger dem dels en känsla av 

gemenskap, dels en känsla av trygghet och dels en form av kompass som hjälper 

dem att göra ”rätt” i vardagssituationer som de upplever som oklara. Oklarheten 

eller tveksamheten över vad som kan vara rätt beteende menar jag i första hand är 

resultatet av förflyttningar mellan olika miljöer med ibland motsägelsefulla 

förväntningar eller krav på kvinnornas beteende eller lojaliteter. Kvinnorna 

illustrerar i flera avseenden det jag presenterar i kap 1.2 av Alaine Touraines och 

Lars Denciks syn på betydelsen av att analysera individers förflyttningar i vardagen 

som ett verktyg för att bättre förstå deras val av identifikation och utveckling. 302 

 

I intervju 3 berättade Leila att hon i början kände sig osäker över vad hon upplevde 

som faror på universitetet i fråga om bland annat kommunikationen med 

studiekamrater, med tanke på att hon anser sig komma från vad hon kallade en 

traditionell miljö. Ett sådant dilemma menar jag kan ses som resultat av just 

förflyttningar mellan olika miljöer som ställer olika krav eller förväntningar på 

individer. Orsaken till osäkerheten hon kände hade enligt henne att göra med det 

hon upplevde som dåligt självförtroende. Det går att förstå Leilas påstående som ett 
                                                 
302 Touraine 2007:172–173; Dencik 2001:13. 



181 
 

uttryck för osäkerhet över var hon bäst borde sätta gränserna i mötet, med 

exempelvis manliga studiekamrater, för att inte krocka med familjens värderingar 

och förväntningar på henne. Genom att följa de direktiv hon upplever att hon får 

genom Islamiska Rörelsens gemenskap på universitetet har hon funnit en taktik 

med vilken hon kan hantera sina förflyttningar. Det självförtroendet som hon anser 

sig ha uppnått går det att se exempel på i intervju 6 då vi träffas för tredje gången. 

Hennes förändrade klädsel kan lätt förstås som en markering av både 

självständighet och självförtroende, även om hon själv motiverar det som resultatet 

av rent praktiska omständigheter. Liknande förhållningsätt går att finna hos Aisha. I 

intervju 4 uttrycker hon att hennes hemmiljö inte har någon ”respekt för 

utbildning”, med undantag för hennes far. Ändå har hon funnit en taktik med vilken 

hon kan navigera mellan miljöer eller sociotoper hon förflyttar sig emellan, såsom 

hon uttrycker det i slutet på intervju 5. Där påpekar hon hur hon har övertygat sin 

näromgivning att det faktiskt är Guds vilja och står i Koranen att hon ska studera.  

 

För Nadir innebär förflyttningen från hennes hem till Haifa ett möte med ”många 

hinder på vägen”, såsom hon uttrycker det i intervju 8.  Där påpekar hon också 

känslan av ett ständigt utanförskap oavsett hur hon förflyttar sig. Dessutom 

uttrycker hon att ”livet utanför hemorten är nytt” för henne och att hon inte har 

träffat många människor tidigare som är ”annorlunda”. Men i sitt hem och i 

Islamiska Rörelsen påstår hon att hon känner sig hemma. När Abir enligt sin 

berättelse i intervju 12 valde att ta sig ur det hon upplevde som en oönskad relation 

och förflytta sig till det liv hon föredrog blev religionen och Gud den taktik hon 

valde som argument för att rättfärdiga sin vilja till förflyttning ut från relationen. 

Amina behöver även förhålla sig till att hon är gift och har barn. I intervju 15 talade 

hon om förflyttningen mellan hennes önskemål i livet och relationen till sin man. 

Hennes religiösa övertygelse blev taktiken med vilken hon hanterade det hon 

beskriver som sitt eget tillkortakommande och orsaken till de problem hon haft i sitt 

äktenskap. Manar upplever att förflyttningen till hennes nya sociotop som gift 

innebär en ny och svår situation, såsom hon beskriver det i intervju 17. Där påpekar 

hon att hennes ”situation förändrats” och att hon har mer saker att göra nu än vad 

hon tidigare hade. I intervjun uttrycker hon att de olika omgivningarnas varierande 

förväntningar förtydligats sedan äktenskapet. Hon säger: 

 



182 
 

Här (på universitetet) förväntar man sig att jag ska 

sköta mina studier och klara mina tentor så att jag 

ska kunna fortsätta nästa år. Hemma i byn handlar 

inte förväntningarna om studier utan om det 

dagliga livet.303 

 

Manar menar att religionen hjälper henne att sätta gränser för hur hon ska hantera 

de olika förväntningarna som uppstår i hennes vardagliga förflyttningar.  

I Making Muslim Space (1996) redigerad av Barbara Metcalf beskrivs med rader av 

exempel hur muslimska minoritetsgrupper som kommit till USA och Europa skapar 

sig ett ”utrymme” med hjälp av sin religion i syfte att bevara kopplingar till sin 

kultur och sitt arv, men också för att definiera sin närvaro i det nya landet. Detta 

görs med hjälp av moskébyggen, inredning i hemmen med religiösa föremål eller 

kalligrafi, möten i studiegrupper eller synliga symboler på dörrar och fönster i 

hemmet, traditionell klädsel från det tidigare hemlandet eller lokala råd och 

styrelser som hanterar specifika spörsmål som kan röra religion eller integration. 

Metcalf menar att:  

 

Many of these Muslims have themselves moved physically from one 

geographic area to another, and they, their offspring, and converts as 

well often have a vivid sense of ”displacement”, both physical and 

cultural.304   

 

Visserligen åsyftar Metcalf muslimer som har förflyttat sig till Europa och USA 

men det är sannolikt ett beteende som i någon mening går att även associera till 

muslimer i Israel trots att de inte förflyttat sig till Israel. Som jag påpekat i kap 3.1 

blev den muslimska befolkningen i Israel helt enkelt medborgare i ett nytt land utan 

att varken ha bett om det eller valt det i någon annan mening än att de valde att 

stanna på sin mark. Men samtidigt blev konsekvensen en förflyttning till 

minoritetsstatus i ett land med en judisk majoritet. Således en förflyttning som 

innebar förändring i både roll och status. 

 

                                                 
303 Se apendix intervjuer intervju 17. 
304 Metcalf 1996:2. 



183 
 

Oavsett hur eller varför förflyttningen sker kan Metcalfs påpekande förstås som 

uttryck för ett behov att bevara en förankring i det välkända när förflyttningar sker 

som resultat av att omgivningar förändras.  

 

Den religiösa identifikationen och den mentala förflyttning till samhörighetskänslan 

med umma kan således på ett liknande vis med framgång användas av kvinnorna 

jag talat med, var och en efter sina behov och omständigheter, som taktik under 

både fysiska mentala förflyttningar. Med hjälp av dessa förflyttningar förankrar 

kvinnorna tillvaron i något som bevarar deras status och dessutom skapar ett 

utrymme inom vilket de kan agera för att uppnå sina mål. I dessa fall hjälper 

religiös identifikation kvinnorna att exempelvis positionera sig gentemot eventuella 

krav som ställs på dem och som strider mot deras personliga intressen och 

ambitioner.  

 

Även om kvinnornas vardagsliv varierar från person till person ger användandet av 

religionen, som taktik för att hantera vardagslivet förflyttningar, ett verktyg med 

vilket kvinnorna kan skaffa sig utrymme eller ett andhål där de kan forma och 

genomför sina egna viljor och ambitioner.  Dessutom uttrycker de att det ger dem 

en kompass som hjälper dem att hålla sin egen kurs även då de förflyttar sig till 

omgivningar där de upplever att ”hoten” eller kraven är påfrestande. 

 

9.3  Tillhörighet,  utsatthet  och  makt  
Statistiken som jag presenterat i kapitel 3.4 visar att muslimer i Israel lever under 

sämre villkor både socialt och ekonomiskt är den israeliska befolkningen i övrigt. 

Mars 2010 beslutade Israels högerregering att genomföra den största ekonomiska 

satsningen någonsin på landets arabiska medborgare. Beslutet ska leda till 

investeringar i infrastruktur, utbildning och arbetsmöjligheter.305 Det är omöjligt att 

säga vad det får för konsekvenser för framtiden. Sannolikt är dock att de 

omständigheter som framträder genom statistiken i kapitel 3.4 är en av orsakerna 

till den låga identifikation med Israel som alla kvinnor uttrycker i gruppintervjuerna 

1 och 8. Vad som framkommer lika tydligt i dessa intervjuer och illustreras genom 

statistiken i kapitel 3.5 är att kvinnor som anser sig ha blivit allt mer religiösa 

                                                 
305 BBC ”Israel launches economic plan for Israeli Arab towns”; Haaretz ”Cabinet OKs plan to 
boost economy of Israel's Arabs”  



184 
 

snarare identifierar sig med den mer moderata Islamiska Rörelsens södra falang än 

den mer radikala norra falangen.306 Att den till synes låga identifikationen med 

Israel är komplicerad illustreras dels i kapitel 3.5, dels genom intervjuerna. I kapitel 

3.5 visar statistiken att muslimska kvinnor i Israel i allmänhet identifierar sig 

starkare med ”livsstilen” i Israel än den på Västbanken och Gaza. Statistiken visar 

samtidigt att känslan av gemenskap eller tillhörighet med palestinierna på 

Västbanken och Gaza för samma grupp är starkare än med judar i Israel.307 Det 

kvinnorna beskriver i intervjuerna visar dels hur komplex deras situation är, dels 

hur deras olika identifikationer och mentala förflyttningar skapar olika referenser 

för känsla av tillhörighet eller gemenskap beroende av var kvinnorna befinner sig 

vid varje givet tillfälle i sina fysiska vardagsförflyttningar. 

 

Aisha kan i intervju 1 exempelvis inte tänka sig att bo någon annanstans än i Israel 

men beklagar sig samtidigt över den diskriminering hon anser sig uppleva som 

muslim i Israel, vilket hon även återkommer till i intervju 4. När hon å andra sidan i 

intervju 5 konstaterar att hon trots allt fick det jobb hon sökte menar hon att det var 

tack var att Gud hjälpte henne. Erina påpekar i intervju 9 att hon aldrig skulle kunna 

bo i Saudiarabien på grund av hur kvinnor där har det. Noor å sin sida utrycker i 

intervju 2 att det enligt henne inte finns något bättre än att få vara i Saudiarabien. 

För Erina är det viktigt att bo i ett land där ”livet är blandat”, som hon uttrycker det 

i intervju 9 vilket leder till att hon inte skull vilja leva i länder som Saudiarabien 

eller Afghanistan. I intervju 14 påpekar Amina att hon inte utvecklade någon 

kontakt med andra muslimer i Egypten dels för att hon upplevde ett socialt avstånd 

till dem på grund av den levnadsstandard hon är van vid, dels ett politiskt avstånd 

på grund av sitt israeliska medborgarskap.   

 

Den komplicerade situationen som kvinnorna jag intervjuat lever i, som jag 

presenterar i kap 1 och gör att de ständigt avkrävs ett ställningstagande i en politisk 

omständighet som är invecklad. Med hjälp av mentala förflyttningar har de 

möjlighet att dels justera sin känsla från att vara en underprivilegierad eller 

marginaliserad minoritet till att vara en del av en majoritet som de dessutom anser 

                                                 
306 Se kap. 3.3.1 för skillnaden mellan Islamiska Rörelsens södra och norra falang.  
307 Se appendix Findings for Eli Gondor Moslem Arabs by Gender  by prof. Smooha, tabell 31 och 
32. 



185 
 

har insikter som världen i övrigt ännu inte uppnått. Ett sådant förhållningsätt 

formuleras av flera kvinnor i intervju 1.308  Dessutom skapar den starka 

identifikationen med religionen en möjlighet att finna både gemenskaper och 

lojaliteter som inte nödvändigtvis är kopplade till någon form av lojalitet till en stat. 

Det är snarare exempelvis andra muslimers lidande som väcker känslan av 

samhörighet med muslimer i världen oavsett var de bor.309 Religiös identifikation 

gör det också möjligt för kvinnorna att undvika situationer som riskerar att bli både 

hotfulla eller obekväma på annat sett.  Således kunde exempelvis Amina och 

hennes man göra sin resa till Egypten som muslimer i stället för israeliska 

medborgare och därmed slippa eventuella konflikter med den lokala omgivningen 

på politisk grund.310 Identifikationen med palestinsk utsatthet på Gazaremsan eller 

Västbanken är också något kvinnorna kan uttrycka utan politiskt ställningstagande 

genom att välja den muslimska gemenskapen umma som utgångsläge.311  

 

 
9.4  Kvinnor  läser  Koranen  
Vad som är vanligt förekommande i kvinnornas svar är hänvisningar till Koranen 

som ett återkommande argument till varför de anser att det ena eller det andra är 

rätt att göra. I nästan varje intervju nämner de eller hänvisar till Koranen som för att 

därigenom motivera sitt förhållningssätt. Undantaget är kap 8 där jag valde att 

använda ett citat ur Koranen som utgångspunkt för intervjuerna. De berättade också 

att de i olika sammanhang även lyckades motivera sitt beteende för en ibland 

motarbetande näromgivning genom att hänvisa till Koranen.312 Kvinnornas 

utbildning och därmed deras läskunnighet ger dem möjligheten att göra anspråk på 

att själva kunna tolka texterna i Koranen. Som det framkommer i kapitel 8 menar 

de sig vara fullt kapabla att både läsa och tolka Koranen vilket i sin tur leder till att 

de med hänvisningar till Koranen, i miljöer där Koranen har stor betydelse, kan 

argumentera för att de genom valen i sin vardag följer Koranens uppmaningar. 

Koranen blir således i deras fall en del av den taktik med vilken kvinnorna hanterar 

                                                 
308 Se även kapitel 4. 
309 Se resonemang kring lidandets gemenskap i kapitel 4. 
310 Se appendix intervjuer intervju 14 samt kapitel 4. 
311 Se resonemang kring identifikationen med umma i kapitel 4. 
312 Se appendix intervjuer intervju 15 eller intervju 12 där Abir rättfärdigar sitt uppbrott från sin 
förlovning med hjälp av Koranen. 



186 
 

vardagslivet förflyttningar mellan olika sociotoper med ibland motsägelsefulla krav 

eller förväntningar på lojalitet eller beteende.  

 

I kap 1.2 påpekar jag att det i ljuset av Alain Touraines förhållningssätt313  är 

rimligt att se det som att en bra ingångsvinkel till förståelse av religiös praktik eller 

utveckling i religiösa omgivningar, att forska om kvinnors religiositet. Kritiken av 

patriarkala strukturer som förekommer i olika muslimska omgivningar när det 

gäller exempelvis texttolkningsföreträdet och problemformuleringsinitiativ, som jag 

refererar till i kap 8, kan förstås som att kvinnors läskunnighet och deras möjlighet 

att förändra sin situation i religiösa muslimska omgivningar är beroende av 

varandra.  Kvinnornas syn på sina rättigheter och möjligheter att själva tolka texter 

så som de uttrycker det i kap 8 säger något om hur olika muslimska omgivningar 

tycks ha tvingats till förändring när kvinnor genom sina förflyttningar till nya 

sociotoper förändrar eller omdefinierar sin roll eller sina rättigheter. Den bild som 

jag tecknar i kap.1 av ett samhälle i förändring visar också hur förståelsen av en 

omgivnings utveckling förtydligas när den ses ur perspektivet av kvinnors 

förflyttningar i vardagen.  

 

  
9.5  Identifikation,  objektifiering  och  det  egna  valet  
Genom att granska de val kvinnorna gör för att hantera sina förflyttningar i 

vardagen går det att konstatera hur en individualisering växer fram av vad som kan 

förstås eller upplevas som ett kollektiv i betydelsen muslimska kvinnor. I Intervju 4 

kan Aishas uttalande förstås som att hon lever i sin egen värld. I sin hemmiljö 

finner hon inte den gemenskapen som hon anser sig uppleva på universitetet där 

hon känner sig hemma. Samtidigt var hon mån om att förklara för mig att hennes 

studier faller inom ramen för vad en god muslim bör göra eftersom det enligt henne 

står i Koranen att studier är viktigt. Aisha gör därmed sin egen tolkning av sura Al-

a’la som hon hänvisade till. I intervju 3 påpekar Leila att bönen är viktig för att den 

påminner henne om betydelsen av att studera. Även tolkningen av Koranen så som 

jag påpekat ovan, förhåller sig exempelvis Noor till i intervju 5 som något 

personligt och individuellt. Hon påpekar där att eftersom hon menar att Koranen är 

till för henne, är det också hennes rättighet att tolka Koranen efter sina behov och 
                                                 
313 Touraine 2007:207. 



187 
 

förutsättningar. Under samtalet med Leila i intervju 6 kommer hon så småningom 

fram till att det faktiskt är hon som väljer mellan olika alternativ, som religiösa 

auktoriteters texter, tv-program eller Internet för att hitta den tolkning som passar 

henne och hennes behov bäst.  För Leila i intervju 3 är förhållningssättet till Gud 

hela tiden individuellt. Hon anser det vara hennes uppgift at finna Gud på egen 

hand och upplever att religionen ger henne den trygghet hon behöver i sitt liv. I 

intervju 11 kopplar Erina sin tro på Gud direkt till sin egen framgång och i intervju 

13 förklarar Manar förhållandet till Guds straff med polisens bestraffning av 

medborgare som bryter lagen i ett samhälle. Därigenom belyser hon sin personliga 

förställning om sin relation till Gud.  

 

Kvinnornas identifikation med islam ger dem också en möjlighet att genom 

förflyttningar placera sig i det samhälle där de upplever att de vill vara. Under det 

första mötet med gruppen i Beersheva, intervju 1, utvecklades ett samtal om var i 

samhället kvinnorna upplevde att de befann sig. Anser de att de befinner sig i 

samhällets marginaler eller någon annanstans? Både Aisha, Leila och Noor 

envisades med att de på grund av sin identifikation med islam var både 

framgångsrika, satt inne med den rätta kunskapen och tillhörde samhället mittfåra, i 

betydelsen att stå för det normativa, där de dessutom ansåg sig hålla en ovanligt 

hög nivå. På ett liknade vis gjorde Noor, i intervju 2, generaliseringar och påpekade 

gärna att just hennes tolkning av religiösa förställningar och traditioner är eller 

borde vara det normativa. I intervju 4 påpekade dessutom Aisha att orsaken till 

varför det finns människor som inte är religiösa är att de fått vad hon kallar för fel 

information. För hennes del blir således rätt information den som leder till att 

människor blir mer religiösa medan de som inte är religiösa personifierar de som 

fått fel information.  

  

Kvinnornas svar illustrerar ett av uttrycken för individualisering av det muslimska 

kollektivet som i forskningssammanhang kom att benämnas The objectification of 

Muslim Consciousness objektifiering av muslimskt medvetande.314 

”Objektifieringen” är enligt Eickelman & Piscatori ett medvetet och aktivt 

ifrågasättande av islams betydelse för var och en och hur religionen påverkar 

                                                 
314 Eickelman & Piscatori 2004:38. 



188 
 

individer i deras vardag. Genom objektifieringen menar Eickelman & Piscatori att 

individen ställer sig frågor om sitt eget förhållningssätt visavi islam och dess 

betydelse för hans/hennes liv och identitet. Fenomenet tar inte hänsyn till bilden av 

islam som något enhetligt och ogenomträngligt. Tvärtom är det en fråga om att på 

ett rakt och tydligt vis väcka frågeställningar som har utvecklat en diskussion vilken 

i allt mer växande omfattning formar praktiserandet av islam i så gott som alla 

sociala samhällsklasser. ”Objektifiering” har enligt Eickelman & Piscatori blivit ett 

verktyg med vars hjälp individer kan särskilja sig från andra trosuppfattningar och 

utveckla egna funderingar och roller inom religionen.315 ”Objektifieringen”, påstår 

Eickelman & Piscatori, har också lett till att de som tidigare hade en legitimerad 

auktoritet och därmed tolkningsföreträde nu tävlar med allt fler muslimer som ser 

sig berättigad till att tolka islams skrivna källor. 316 Dessutom går det att koppla 

kvinnornas föreställning om att ha den rätta förståelsen av vad islam är till Olivier 

Roys uppfattning om att individualiseringen av den muslimska gemenskapen, 

vilken kommer som ett resultat av ”objektifieringen”, kan ses som en 

”avislamisering” av islam. Roy menar att när allt fler aktörer gör anspråk på att 

presentera den ”enda sanningen” utan kopplingar till vad tidigare traditioner 

allmänt accepterade som grundläggande för islam, leder det till att religionen 

förändras. Vad som tidigare kunnat förstås som normerande för förståelsen av 

religionsutövning eller olika traditioner förändras därmed successivt bland annat 

genom den allt vanligare ”objektifieringen”. 317  

 

Genom att kvinnorna väljer identifikation utifrån vad som är mest gångbart för 

deras målsättningar inom ramen för det dagliga livets förflyttningar formar de som 

intervjuerna visar sin egen syn på religionen. Både i kap 8 där jag diskuterar 

kvinnornas syn på sina rättigheter att själva tolka Koranen och kap 9.2, där jag 

analyserar kvinnornas syn och tolkning av texter ur Koranen i syfte att legitimera 

sina ställningstaganden och förhållningssätt, tydliggörs också kvinnornas 

individuella inställningar. Genom att välja religiös identifikation som taktik för att 

hantera vardagslivets förflyttningar mellan olika sociotoper individualiseras 

dessutom religiösa föreställningar som ett självklart resultat av att människors 

                                                 
315 Eickelman & Piscatori 2004:38. 
316 Eickelman & Piscatori 2004:43. 
317 Roy 2004:155. 



189 
 

vardagslivsförflyttningar skiljer sig från varandra. Därmed förtydligas också bilden 

av hur kvinnornas religiösa praktik och identifikation är en fråga om individuella 

initiativ eller val och ställningstagande kopplade till deras förflyttningar i vardagen 

snarare än kollektiv acceptans av auktoriteters uttalanden eller påståenden. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



190 
 

10  Slutligen  
I detta arbete har jag försökt hitta en möjlig förklaring till å ena sidan förbättrade 

socio-ekonomiska villkor och å andra sidan fördjupad religiös identifikation hos de 

kvinnor som jag intervjuat. Det har jag gjort genom att diskutera huruvida det 

förekommer ett samband mellan deras val av religiös identifikation och deras 

förflyttningar i vardagslivet. Med hjälp av ett akademiskt hantverk har jag analysera 

intervjuer som jag genomfört med 9 muslimska kvinnliga studenter som är 

medborgare i Israel. I detta avsnitt presenterar jag en sammanfattning av det jag 

upplever som de mest centrala delarna av mitt arbete följt av en slutsats. 

 

Muslimska kvinnor i Israel kan anses leva under starka påfrestningar på grund av 

dels det faktum att Israel befinner sig i konflikt med stora delar av den 

arabiskmuslimska världen, dels på grund av att muslimer i Israel är i minoritet i 

förhållande till landets judiska befolkning. I min inledning har Manars 

förflyttningar mellan sin hemort och universitetet får illustrera hur hon dagligen rör 

sig mellan miljöer som ofta har olika och ibland motsägelsefulla krav eller 

förväntningar på henne.  

 

I kap 1.1 pekar jag på betydelsen av att studera just kvinnor för att genom det i 

förlängningen utöka förståelsen för händelseutvecklingar i religiösa omgivningar 

mer allmänt. Jag menar att den som tror att sociala omgivningar förändras när 

kvinnor väljer att förändra sina roller eller status i sina näromgivningar, rimligtvis 

också bör tro att det även gäller religiösa omgivningar.   

 

Detta har jag följt med ett teoretiskt resonemang om hur eller varför människor kan 

tänkas välja olika identifikationer eller roller i formandet av sin person. Den 

centrala idén i detta arbete är att varje människas utveckling och val av 

identifikation eller val av sammanhang att identifiera sig med kommer som ett 

resultat av förflyttningar i vardagslivet. Då individer förflyttar sig mellan olika 

miljöer kan de som taktik för att hantera olika miljöers krav på förväntningar eller 

lojaliteter välja identifikationer som de dels känner sig bekväma med, dels 

förbättrar deras möjligheter att uppnå sina viljor eller ambitioner. Eftersom 

vardagslivet för varje individ ser olika ut och individer i likartade omgivningar 

sannolikt uppfattar dessa på olika vis, menar jag att det också är sannolikt att varje 



191 
 

människa upplever sin vardag utifrån sin förståelse och erfarenhet. 

Identifikationerna eller valen av taktik säger således egentligen ganska lite om hur 

varje person upplever just sin situation eller hur människor kan tänkas tolka 

upplevda situationer och omgivningar.  

 

I kap 3.4 har jag presenterat en omfattande statisk över just muslimska kvinnor i 

Israel. Statistiken visar att muslimska kvinnor å ena sidan är en underprivilegierad 

grupp, men som å andra sidan har förbättrat sina villkor i de flesta avseenden de 

senaste decennierna. De studerar allt längre, skaffar färre barn och gifter sig allt 

senare. Samtidigt visar statistiken att religiös identifikation bland muslimska 

kvinnor i Israel ökade mellan år 2004 och 2008.  

 

Kvinnorna jag har intervjuat illustrerar delvis den trend som jag pekar på genom det 

statistiska urvalet. Alla de kvinnor jag intervjuat presenterar sig som religiösa och 

hävdar dessutom att de blivit mer religiösa med tiden. De utrycker ingen lust att 

skaffa sig lika många barn som sina föräldrar och har i allmänhet ingen brådska 

med att gifta sig. De lägger stor vikt vid sina studier och har ambitioner att förbättra 

sitt oberoende och sin sociala status genom att skaffa sig arbete och inkomst. 

 

Genom att intervjua muslimska kvinnor i Israel om vad de upplever att religionen 

har för betydelse för dem i vardagslivets förflyttningar har jag tagit fram ett 

empiriskt underlag för mitt arbete. Intervjuerna har varit en kombination av 

livsformsintervjuer, vilket innebär att intervjun följer respondentens vardag och 

förhåller sig till deras vardagslivsrytm.318 Dessutom har jag använt mig av en 

kombination av informella och semistrukturerade intervjuer. Under kortare perioder 

har jag också besökt en del av kvinnorna i deras hem. Metoden har resulterat i ett 

betydande intervjumaterial. Under intervjuernas gång och under bearbetning av 

intervjuerna har jag haft anledning till omfattande reflektion av vad som påverkat 

mötet mellan mig och de kvinnor jag intervjuat. I ljuset av att jag är man, jude, 

svensk och israelisk medborgare som levt 25 år i Israel som intervjuar muslimska 

kvinnor vilka är medborgare i Israel har jag i kap 2.4 – 2.8 samt i kap 9.1 ägnat mig 

åt omfattande resonemang kring hur mötet mellan mig och respondenterna kan ha 

                                                 
318 Haavind 1987:90–101; Kristjánsson 2001:18. 



192 
 

påverkat innehållet i intervjuerna. Jag menar dock att två konstateranden kan göras 

sammanfattningsvis i just det avseendet: För det första har jag genomfört 

intervjuerna. För det andra har intervjuerna lett till ett rikt material. Dessutom har 

kvinnorna varit personliga och öppna både beträffande sina religiösa föreställningar 

och sina privatliv vilket illustrerar kvinnornas förtroende för mig. Dessutom har 

flera av kvinnorna varit villiga att tala med mig i enrum, vilket bör ses i ljuset av att 

det inte anses passande i muslimska religiösa kretsar för en religiös muslimsk 

kvinna att befinna sig ensam med en främmande man i ett stängt rum. Delvis menar 

jag att framgången beror på att jag valt att endast diskutera deras religiösa 

föreställningar med dem och inte pressa dem på deras politiska ställningstaganden. 

Samtidigt tror jag också att den stora åldersskillnaden mellan oss gjorde att det inte 

fanns förutsättningar för att kvinnorna skulle uppleva mig som ett hot i fråga om 

intima eller romantiska laddningar. I flera av fallen har jag samma ålder som deras 

fäder. 

 

Kvinnornas förflyttningar sker dagligen mellan miljöer som präglas av olika 

förväntningar på deras roller. I sina hemmiljöer är de döttrar, släktingar, fruar eller 

mödrar. Såväl de kvinnor jag talat med i Haifa som i Beersheva kommer alla från 

byar eller städer där befolkningen är arabisk och muslimsk. Där talar de således 

arabiska i första hand och religiösa traditioner dominerar vardagslivet. Exempelvis 

är det bönetiderna som avgör när det är möjligt att samlas för måltider eller 

familjeaktiviteter i hemmet. Kvinnors roll är ofta knutna till hemmets sfär även om 

det blivit allt vanligare att fäder ger sina döttrar stöd när de beslutar sig för att 

studera. I samma stund som kvinnorna väljer att studera och därmed väljer en ny 

identifikation som är kopplad till universitetet, förflyttar de sig till ytterligare en roll 

eller sociotop. På universitetet är de i första hand studenter som förväntas prestera 

det universitetet kräver. Men de kommer också till en ny omgivning där majoriteten 

är judar och hebreiska är språket som dominerar. I universitetsvärlden är 

exempelvis förhållningssättet till kvinnors roll eller plats i förhållande till männens 

annorlunda än de kvinnorna upplever i sina hemorter. Kvinnorna umgås också med 

andra studenter, både män och kvinnor, vilket de i en del fall anser vara besvärande 

eftersom de inte riktigt har vetat hur de exempelvis ska förhålla sig till manliga 

studiekamrater i ljuset av den fostran de fått i sina hemmiljöer. Från och till olika 

sociotoper förflyttar sig således kvinnorna dagligen vilket också innebär att regler, 



193 
 

umgängeskoder och förhållningssätt varierar för kvinnorna flera gånger om dagen. 

För att hantera förflyttningen till och från nya roller eller sociotoper har kvinnorna 

jag talat med i ljuset av intervjuerna, enligt min mening, valt att använda sig av 

religionen som taktik. Kvinnorna uttrycker i intervjuerna nämligen hur deras 

religiösa identifikation hjälper dem att dels hantera förflyttningar mellan olika 

sociotoper, dels göra egna förflyttningar till för dem nya sociotoper. 

 

Som en del av den arabiska minoriteten i Israel påminns kvinnorna ständigt om 

spänningar och konflikter i regionen. Deras känsla av solidaritet varierar dock från 

person till person.  

 

Kvinnornas identifikation med religionen och religiösa traditioner ger dem 

möjlighet att mentalt förflytta sig från att vara minoritet till att uppleva sig tillhöra 

en större gemenskap eller en regional majoritet, i betydelsen den muslimska 

gemenskapen umma.  Samtidigt visar intervjuerna att kvinnornas identifikation med 

andra muslimer i andra länder för en del är en oproblematisk upplevelse som för 

andra är långt ifrån självklar. En del finner gemenskapen endast genom Internet 

eller tv och identifierar sig med andra muslimer i första hand som har det svårt eller 

är utsatta. Men de finns också de som inte finner någon känsla av gemenskap på 

grund av sin egen identifikation med ett samhälle som de anser har en högre 

levnadsstandard och bättre levnadsvillkor.  

 

Som en del av sin identifikation med en muslimsk gemenskap uttrycker de en 

övertygelse om att besitta den rätta förståelsen av hur verkligheten egentligen ser 

ut. Därmed blir valet av religiös identifikation som en av kvinnornas sociotoper en 

förflyttning från eventuell känsla av att vara marginaliserad till en känsla av att 

tillhöra något centralt och normerande. Även synen på hemorten eller de traditioner 

som kvinnorna vuxit upp med förändras eller justeras då de exempelvis väljer att 

identifiera sig som både studenter och muslimer och därmed skapa ytterligare en 

sociotop att förhålla sig till. Under intervjuerna påpekade en del kvinnor att de i och 

med dels sin religiösa identifikation, dels sin identifikation som studenter ser sig 

som moderna och insiktsfulla personer i förhållande till sin hemort.  

 



194 
 

De uttryckte också att den religiösa identifikationen gjorde det möjligt för dem att i 

sina hemomgivningar med hjälp av Koranen argumentera för det riktiga i att 

studera. Därigenom kan det förstås som att kvinnorna använt den religiösa 

identifikationen som en taktik för att uppnå sina mål och ambitioner i omgivningar 

som exempelvis velat hindra dem från att studera.  

 

Kvinnorna menar att även deras val av klädsel har betydelse för hur de bemöts i de 

omgivningar de förflyttar sig mellan. Även om klädseln varierar mellan kvinnorna i 

fråga om både färg och form är det val som de gör för att de anser att det förändrar 

deras status och möjligheter i många fall oavsett vad deras fäder, män eller bröder 

tycker om deras val. 

 

Kvinnorna uttrycker också att deras tro på Gud har central betydelse för deras 

framgång. I samtalen om Gud påstår de sig uppleva ett stöd för sina framgångar. 

Deras relation till Gud så som de beskriver den rationaliserar förhållandet mellan 

dem och Gud till bilder från det dagliga livet. Gud liknas vid polisen som straffar 

medborgare vilka bryter mot lagen men anses också vara allsmäktig och förmögen 

att lösa alla problem för de som följer Guds lagar och förordningar. Den 

vetenskapliga medicinen anses av kvinnorna visserligen vara av betydelse men är 

enligt deras sätt att se de direkt kopplat till Guds gärningar och allsmäktighet. När 

kvinnorna får jobb i Israel trots att de tidigare trott att det är omöjligt på grund av 

att de är muslimer rationaliserar de situationen till att Gud har hjälpt dem att uppnå 

sina mål. Det tycks också bland de kvinnor jag talat med, finnas en märkbar rädsla 

för ett brinnande helvete vilket de återkommer till som argument för att följa Guds 

uppmaningar och förordningar.   

 

Även om intervjuerna tydligt visar att kvinnorna väljer att tolka texter och 

traditioner utifrån sina behov och ambitioner, är deras självständighet inte självklar. 

De kan å ena sidan påstå sig anknyta till någon form av auktoritet eller följa någon 

hemsida på internet, eller något tv-program där det diskuteras vilka traditioner och 

beteenden eller uppföranden som kan tänkas vara lämpliga i olika 

vardagslivssituationer. Å andra sidan kan de hävda dels att de själva kan läsa och 

tolka Koranen eller andra texter, dels att just deras förståelse av texterna är 

normerande även för andra. Genom deras identifikation som bildade, moderna 



195 
 

muslimska kvinnor har de enligt min mening förflyttat sig till en ny sociotop där de 

känner att de kan göra anspråk på att själva tolka och förstå de texter som ligger till 

grund för olika religiösa traditioner och beteenden. Dock är det uppenbart att den 

religiösa identifikationen samtidigt är en av orsakerna till att de under intervjuerna 

upprätthåller gängse förställning i samtida religiösa muslimska omgivningar, av 

kvinnor som mindre rationella och eftertänksamma än män. Därmed bevarar de 

också maktordningen mellan könen. Ändå uttrycker de tydligt i intervjuerna en vilja 

till att framstå som bildade kvinnor med rationella anspråk på jämställdhet med 

män både på det sociala och ekonomiska planet men också i religiösa omgivningar 

utifrån deras läsning och tolkning av exempelvis Koranen. Ett sådant 

förhållningssätt visar enligt min mening hur motsägelsefulla de miljöer och 

förväntningar kan vara som kvinnorna rör sig mellan. 

 

Intervjuerna visar också att kvinnorna lägger stor vikt vid att studera. Att de varken 

har bråttom med att skaffa barn eller gifta sig och ser under alla förhållanden mer 

självständighet och ganska begränsade barnaskaror framför sig. Sannolikt kommer 

dessa ambitioner att få ytterligare konsekvenser för kvinnornas hemomgivningar, 

som redan påverkats av deras val och förflyttningar. 

 

Visserligen kan muslimska kvinnors situation i Israel förstås eller upplevas som 

ovanligt komplext eller problematiskt. Både Israels inre och yttre konflikter kan 

anses vara orsaken till att muslimska kvinnor där lever under känsligare eller mer 

påfrestande omständigheter än vad som är vanligt i andra länder runt om i världen 

där muslimer lever som minoritet. Icke desto mindre upplever förmodligen varje 

individ just sin situation som svårast. Därför menar jag att en muslimsk kvinna som 

flyttat till Sverige från ett land med muslimsk majoritet och därmed blir en del av 

en minoritet i Sverige mycket väl kan uppleva sina förflyttningar i vardagslivet 

mellan olika sociotoper som tillräckligt problematiska för att välja religionen som 

taktik för att hantera sin vardag. Detta trots att hon kan upplevas ha kommit till ett 

upplyst land med bättre levnadsvillkor än vad hon tidigare erfarit. Med det vill jag 

definitivt inte påstå att alla skulle göra ett sådant val, utan snarare att det kan 

förekomma.  

 



196 
 

Muslimska kvinnor som med eller utan sina familjer förflyttat sig till Sverige från 

ett land med muslimsk majoritet i Mellanöstern eller Nordafrika, bor i Rinkeby 

eller Rosengård och väljer att på grund av studier eller arbete dagligen förflytta sig 

inom Malmö, eller Stockholm, genomgår förflyttningar i vardagslivet mellan olika 

sociotoper som har olika förväntningar på dem. Deras resa till någon av de större 

städerna eller vistelsen på universitet innebär rimligen förflyttningar mellan olika 

miljöer med ibland motsägelsefulla krav eller förväntningar på deras beteende och 

lojaliteter. Det är inte osannolikt att dessa kvinnor dessutom genomgår mentala 

förflyttningar i syfte att exempelvis anknyta till sitt hemland eller till traditioner 

som inte förekommer i Sverige.  Jag menar att det är rimligt att anta att det bland 

dem finns kvinnor som känner sig både utsatta och i en del fall marginaliserade 

eller ”utanför”, och därför kan känna sig manade att söka efter nya identifikationer 

eller sociotoper för att hantera sin vardag.  

 

Därmed naturligtvis inte sagt att alla alltid väljer religiös identifikation som ett 

verktyg eller taktik för att hantera situationen som deras förflyttningar i vardagen 

kan innebära. Däremot är det inte osannolikt att ett sådant val även görs av andra 

kvinnor än de jag har intervjuat. I det fall de gör ett sådant val är det också rimligt 

att anta att deras förhållningsätt till religiöst format å ena sidan och religiöst 

innehåll å andra sidan kan var likartat det som kvinnorna jag intervjuat uttrycker. 

Således kan det även i dessa fall vara en fråga om att välja religion som en taktik 

för att under förflyttningar mellan vardagens olika och ibland motsägelsefulla 

miljöer, kunna bevara både sin identitet och integritet men samtidigt skapa ett 

utrymme för att uppnå sina mål och ambitioner.  Eftersom vardagen för varje 

individ ser olika ut är det också sannolikt att exempelvis religiösa muslimska 

kvinnor i Sverige förhåller sig på helt skilda vis till det religiösa innehållet även om 

formatet kan tyckas likartat avseende exempelvis klädsel. Därtill är det sannolikt att 

deras ambitioner och förhållningssätt får konsekvenser för deras omgivningar så väl 

religiöst som socialt. 

 

Detta arbete ger kommande forskning en referens när det gäller studier kring 

muslimska kvinnors religiösa identifikation men också religiösa kvinnors 

identifikation i allmänhet. Resultat av denna studie ger goda förutsättningar för att 

fortsätta studier kring vad det är som driver kvinnor att välja religionen som en av 



197 
 

sina dominerande identifikationer och vad det i sin tur kan få för konsekvenser för 

deras omgivningar.  

 

Jag har i detta arbete kunnat visa att det finns ett samband mellan valet av religiös 

identifikation och vardagslivets förflyttningar för de kvinnor som jag talat med. De 

kan anses ha valt religiös identifikation som taktik för att hantera vardagslivets 

förflyttningar mellan sociotoper med olika krav och förväntningar på deras 

beteende och lojalitet. Men jag har också visat att de genom egna förflyttningar, 

såväl mentala som fysiska, till nya sociotoper vilka de själva skapar genom egna 

initiativ och ur deras perspektiv med religionens hjälp, genererar nya 

förutsättningar för sig själva vilka förbättrar deras levnadsvillkor, som att 

exempelvis lämna sin hemort och studera. Därmed kan det förstås som att deras 

förbättrade levnadsvillkor samtidigt leder till en mer komplicerad tillvaro med 

ytterligare förflyttningar mellan miljöer med motsägelsefulla krav på deras 

beteende, vilka de reglerar eller hanterar med religionen som taktik. Genom att 

granska kvinnornas berättelser om sina förflyttningar infinner sig således en möjlig 

förklaring, till kopplingen mellan förbättrade levnadsvillkor och ökade religiositet 

för de kvinnorna som jag intervjuat. 

 

Det finns fortfarande stora områden som är outforskade i detta ämne som samtidigt 

kan angripas ur olika perspektiv. I Israel har som sagt forskning fokuserat på den 

arabiska gruppen ur sociala och historiska perspektiv snarare än att granska 

motiven bakom religiösa identifikationer. Det feministiska perspektivet, som 

exempelvis Pia Karlsson Minganti tar upp i sin omfattande avhandling Muslima 

2007, är ett utmärkt exempel på ett annat område som förtjänar mer forskning. I det 

avseendet kan listan på insiktsfulla och omfattande arbeten göras lång. 

 

Dock menar jag att fokus på individens rörlighet och förflyttningar i vardagslivet i 

en alltmer globaliserad värld borde kunna öka både insikt i och förståelse för varför 

människor väljer just religiös identifikation för att hantera sin vardag.  

 

  



198 
 

11  Källförteckning  
Abu Rabia Queder, Sarab & Naomi Weiner Levy (red.), 2010. Palestinian Women 

in Israel: Identity Power Relations and Coping Strategies. Jerusalem: The Van Leer 

Jerusalme Institute. Hakibutz Hameuchad Publishing House. 

Agar, Michael H., 2008. The professional stranger. Bingley UK: Emerald. [Second 

Edition.] 

Ahmed, Leila, 1992. Women and Gender in Islam. New Haven & London: Yale 

University Press. 

Al-Azmeh, Aziz, 1996. Islams and Modernities. London & New York: Verso. 

Algar, Hamid, 2000. ”Introduction”, i Sayyid Qutb, Social Justice in Islam. New 

York: Islamic Publication International. 

Appiah, Kwane Anthony, 2006. Cosmopolitanism. New York: Norton. 

Azaiza, Faisal, Khawla Abu-Baker, As`ad Ghanem & Rachel Hertz-Lazarowitz 

(red.), 2009. Arab Women in Israel: Current Status and Future Trends. Tel-Aviv: 

Ramot Publishing House, Tel Aviv University. [Hebreiska.] 

Banks, Marcus, 1996. Ethnicity: Anthropological Constructions. London & 

NewYork: Routledge. 

Barlas, Asma, 2002. ”Beliving Women” in Islam. Texas: University of Texas Press.  

Barth, Fredrik, 1969. ”Introduction” i Fredrik Barth (red.), Ethnic Groups and 

Boundaries. Oslo: Universitetsförlaget. 

Bashir, Nabih Muhammad, Sheikh Ahmad & Aid Rohana (red.), 2007. “The 

Palestinians in Israel Socio Economic Survey”. The Galilee Society: The Arab 

National Society for Health Research & Services. 

Bauman, Gerd, 1999. The Multicultural Riddle. New York: Routledge. 

BBC, 2010. ”Israel launches economic plan for Israeli Arab towns” 

http://news.bbc.co.uk/2/hi/8576282.stm. Besökt: 2012-01-25. 

Bernström, Mohammed Knut, 2002. Koranens budskap. Stockholm: Proprius 

förlag. 

Briggs, Charles L., 1986. Learning how to Ask. Cambridge, NewYork, Melbourne: 

Cambridge University Press. 

Brown, Daniel, 2004. A New Introduction to Islam. Oxford: Blackwell Publishing. 

Burckhardt, Qureshi Regula, 1996. ”Transcending Space” i Barbara Daly Metcalf 

(red.), Making Muslim Space in North America and Europe. Los Angeles, London: 

University of California Press. 

http://news.bbc.co.uk/2/hi/8576282.stm


199 
 

Cantori, Louis J. & Sally Ann Bayandard, 2002. ”Arab Republic of Egypt” i David 

E. Long, & Bernard Reich (red.), The Goverments and Politics of the Middle East 

and North Africa. New York: Westview press. [4th edition.]  

Castells, Manuel, 2007. The Information Age: Economy, Society and Culture. Vol. 

2: The power of Identity. Oxford: Blackwell Publishing. [Second Edition.] 

Commins, David, 1994. ”Hassan al-Banna (1906-1949)” i Ali Rahnema (red.), 

Pioneers of Islamic Revival. London & New Jersey: Zed Books. 

Central Bureau of Statistics, 2004. Press Release: ”The Muslim Population in Israel 

on the Eve of the Feast of the Sacrifice”. Jerusalem: Central Bureau of Statistics. 

[Engelska och hebreiska.] 

Central Bureau of Statistics, 2006. Press Release: ”The Muslim Population in Israel 

on the Eve of the Feast of the Sacrifice”. Jerusalem: Central Bureau of Statistics. 

[Engelska och hebreiska.] 

Central Bureau of Statistics, 2006. ”Israel in Figures 2006”. Jerusalem: Central 

Bureau of Statistics. 

Central Bureau of Statistics, 2006. ”Demografiska uppgifter i urval från israelisk 

årsstatistik nr.57, kap. 2: befolkning”. Jerusalem: Central Bureau of Statistics. 

[Hebreiska.] 

Central Bureau of Statistics, 2009. Press Release: ”The Muslim Population in Israel 

on the Eve of the Feast of the Sacrifice”. Jerusalem: Central Bureau of Statistics. 

[Engelska och hebreiska.]  

Central Bureau of Statistics, 2009. Press Release: “Demographic Situation in Israel 

– 2008”. Jerusalem: Central Bureau of Statistics. [Engelska och hebreiska.] 

Central Bureau of Statistics, 2009. ”Population of Israel on the eve of 2010 - 7.5 

Million”. Jerusalem: Central Bureau of Statistics. [Engelska och hebreiska.] 

Central Bureau of Statistics, 2009. ”The Arab population in Israel 2008 Statisti-lite 

102”. Jerusalem: Central Bureau of Statistics. [Engelska.] 

De Certeau, Michel, 1984. The Practice of Everyday Life. Los Angeles: University 

of California Press. 

De los Reyes, Paulina & Diana Mulinari, 2005. Intersektionalitet: Kritiska 

reflektioner över (o)jämlikhetens landskap. Malmö: Liber. 



200 
 

Dencik, Lars, 2001. ”Transformations of Identities in Rapidly Changing Societies” 

i M. Carleheden & M. Hviiid Jacobsen (red.), The Transformation of Modernity: 

Aspects of the Past, Present and Future of an Era. London: Ashgate. 

Donohue, John J. & John L. Esposito, (red.), 2007. Islam in Transition: Muslim 

Perspectives. New York & Oxford: Oxford University Press. 

Dewalt, Billie R. & Kathleen M. Dewalt, 2002. Participant Observation. Lanham, 

USA: AltaMira Press. 

El Guindi, Fadwa, 1999. Veil: Modesty, Privacy and Resistance. Oxford: Berg. 

Encyclopaedia of Islam, Second Edition, Brill 

Online. http://www.brillonline.nl.ludwig.lub.lu.se/subscriber/uid=4054/title_home?

title_id=islam_islam&authstatuscode=202. Besökt: 2011-12-13. 

Eickelman, Dale F. & James, Piscatori, 2004. Muslim Politics. Princeton: Princeton 

University Press. 

Eisenstadt, Shmuel N., 2002. ”Multiple Mordernities” i Shmuel N. Eisenstadt 

(red.), Multiple Modernities. New Jersey: Transaction Publishers. 

Fleming, Thomas, 2004. The Morality of Everyday Life. Columbia & London: 

University of Missouri Press. 

FNs delningsplan för Palestina. http://www.un.org/depts/dhl/resguide/r2.htm. 

Besökt: 2010-12-28. 

Freedomhouse, 2007. ”Country Report 2006 Edition”.  

http://www.freedomhouse.org/template.cfm?page=22&year=2009&country=7630. 

Besökt: 2009-08-19. 

Friedman, Jonathan, 2002. ”Modernity and Other Traditions” i Bruce M. Knauft 

(red.), Critically Modern Alternatives, Alterities, Anthropologies. Bloomington, 

Indianapolis: Indiana University Press. 

Ghanem, As´ad, 2001. The Palestinian-Arab Minority in Israel, 1948-2000. 

Albany: State University of New York Press. 

Giddens, Anthony, 1991. Modernity and Self-Identity. Cambridge: Polity Press. 

Giddens, Anthony, 2010. En skenande värld. Stockholm: SNS Förlag. 

Gilat A. & R. Hertz-Lazarowitz, 2009. ”Religiösa och traditionella muslimska 

kvinnor förverkligar sig genom universitetsstudier – inom den privata sfären 

(äktenskap/familj och föräldraskap)” [hebreiska] i Azaiza, Faisal, Khawla Abu-

Baker, As`ad Ghanem & Rachel Hertz-Lazarowitz (red.), Arab Women in Israel: 

http://www.brillonline.nl.ludwig.lub.lu.se/subscriber/uid=4054/title_home?title_id=islam_islam&authstatuscode=202
http://www.brillonline.nl.ludwig.lub.lu.se/subscriber/uid=4054/title_home?title_id=islam_islam&authstatuscode=202
http://www.un.org/depts/dhl/resguide/r2.htm
http://www.freedomhouse.org/template.cfm?page=22&year=2009&country=7630


201 
 

Current Status and Future Trends. Tel-Aviv: Ramot Publishing House, Tel Aviv 

University.[hebreiska och engelska]. 

Gilsenan, Michael, 2005. Recognizing Islam: Religion and Society in the Modern 

Middle East. New York: I.B. Tauris. 

Goldziher, Ignaz, 1981. Introduction to Islamic Theology and Law. Princeton: 

Princeton University Press. 

Groth, Bente, 2002. Judendomen. Stockholm: Natur och Kultur. 

Göle, Nilüfer, 2002. ”Snapshots of Islamic Modernities” i Shmuel N. Eisenstadt 

(red.), Multiple Modernities. New Jersey: Transaction Publishers. 

Göndör, Eli, 1993. ”De israeliska idéerna står på första raden i världskulturen”, 

Dagen 1993-10-23. 

Göndör, Eli, 1997. ”Modern medicin har nästan utrotat barndödligheten”, Dagen 

1997-09-05. 

Göndör, Eli, 2006. ”Hamas, Sayyid Qutb och israels rätt att existera?” C-uppsats. 

Lunds Universitet. http://www.uppsatser.se/uppsats/15bcb0bb89/. Besökt: 2011-12-

13. 

Göndör, Eli, 2007. ”Röster ur den Islamiska Rörelsen i Israel.” D-uppsats. Lunds 

universitet. http://www.uppsatser.se/uppsats/5737ef7fe9/. Besökt: 2011-12-13. 

Haavind, Hanne, 1987. Liten og Stor. Oslo: Universitetsforlaget. 

Halkier, Bente, 2010. Fokusgrupper. Malmö: Liber. 

Halliday, Fred, 2005. The Middle East in International Relations. New York: 

Cambridge University Press. 

Hamadeh, Najla, 1996. ”Islamic Family Legislation: The Authoritarian Discourse 

of Silence” i Mai Yamani (red.) Feminism & Islam. New York: New York 

University Press.  

Hjärpe, Jan 1999. ”Revolution in religion: From Medievalism to Modernity and 

Globalization”, i G. Therborn (ed), Globalisations and Modernities: Experiences 

and Perspectives of Europe and Latin America. Stockholm: FRN. 

Inbal, Tal, 2006. ”Kvinnors uppdrag och status i den Islamiska Rörelsen i Israel.” 

D-uppsats. Haifa: Haifas universitet. [Hebreiska.] 

Jewish Encyclopedia.com. Besökt: 2011-03-11. 

Karak, Ruth, Emir Galilee & Tamar Feurstein, 2009. Independence and 

Entrepreneurship among Arab Muslim Rural and Bedouin Women in Israel. 

Floersheimer Studies. Publication No. 3/58. 

http://www.uppsatser.se/uppsats/15bcb0bb89/
http://www.uppsatser.se/uppsats/5737ef7fe9/


202 
 

Karkaby, Sabah Maha, 2008. Tiden för äktenskap bland arabiska kvinnor i Israel- 

fallstudie Shfaram. Tel Aviv: Tel Aviv University. [Hebreiska.] 

Karlsson Minganti, Pia, 2007. Muslima: Islamisk väckelse och unga muslimska 

kvinnors förhandlingar om genus i det samtida Sverige. Stockholm: Carlssons 

bokförlag.  

Karmi, Ghada, 1996. ”Women, Islam and Patriarchalism” i Mai Yamani (red.), 

Feminism & Islam. New York: New York University Press.  

Kepel, Gilles, 2006. Kampen om islam. Stockholm: Bokförlaget Atlas. 

Khoury, Jack, Dana, Wiler-Polak, Moti Bassok, 2010. ”Cabinet OKs plan to boost 

economy of Israel's Arabs”, Haaretz 2010-03-22. http://www.haaretz.com/print-­‐
edition/news/cabinet-­‐oks-­‐plan-­‐to-­‐boost-­‐economy-­‐of-­‐israel-­‐s-­‐arabs-­‐1.265125.	
  
Besökt:	
  2012-­‐01-­‐25 

Klein, Jossi, 2002. ”The other Israelis”, Haaretz. 2002-07-03. 

Kristjánsson, Baldur, 2001. Bardomen och den sociala moderniseringen. 

Stockholm: HLS Förlag. 

Kvale, Steinar & Svend Brinmann, 2009. InterViews: Learning the Craft of 

Qualitative Research Interviewing. LA, London, New Dehli, Singapore: Sage. 

[Second edition.] 

Landau, Jacob M., 1993. The Arab Minority in Israel, 1967-1991. Oxford: 

Clarendon Press.  

Lapidus, Ira M., 2002. A History of Islamic Societies. Cambridge: Cambridge 

University press. 

Lesch, Ann Mosely, 2002. ”The Palestinians” i David E. Long & Bernard Reich 

(red.), The Government and Politics of the Middle East and North Africa. New 

York: Westview press. [4th edition.] 

Louër, Laurence, 2007. To Be an Arab in Israel. London: C Hurst & Co. 

Levitt, Matthew, 2006. Hamas: Politics, Charity, and Terrorism in te Service of 

Jihad. New Haven, London: Yale University press. 

Mahmood, Saba, 2005. Politics of Piety: The Islamic Revival and the Feminist 

Subject. New Jersey: Princeton University Press. 

Makdisi, Jean Said, 1996. “The Mythology of Modernity: Women and Democracy 

in Lebanon” i Mai Yamani (red.), Feminism & Islam. New York: New York 

University Press. 

http://www.haaretz.com/print-edition/news/cabinet-oks-plan-to-boost-economy-of-israel-s-arabs-1.265125
http://www.haaretz.com/print-edition/news/cabinet-oks-plan-to-boost-economy-of-israel-s-arabs-1.265125


203 
 

Manna, Adel & Gharrah Ramsees (red.) 2008: Arab Society in Israel (2) 

Population, society, Economy. Tel Aviv: Hakibbutz Hameuchad publishing House/ 

Van Leer Jersualem Institute. [Hebreiska.] 

Marr, Phebe, 2002. ”Republic of Iraq” i David E. Long & Bernard Reich (red.), The 

Government and Politics of the Middle East and North Africa. New York. 

Westview press. [4th edition.] 

McCloud, Amina Beverly, 1996. ”This Is a Muslim Home” i Barbara Daly Metcalf 

(red.), Making Muslim Space in North America and Europe. Los Angeles, London: 

University of California Press. 

McGuire, Meredith B., 2002. Religion: The Social Context. Belmont: Wadsworth. 

McGuire, Meredith B., 2008. Lived Religion: Faith and Practice in Everyday Life. 

Oxford & New York: Oxford University Press. 

Mernissi, Fatima, 1985. Beyond the Veil. London: Al Saqi Books. 

Mernissi, Fatima, 1991. The Veil and the Mail Elite: A Feminist Interpretation of 

Women´s Rights in Islam. Utan ort: Addison Wesley Publishing Company.  

Metcalf, Barabara Daly, 1996. ”Introduction” i Barbara Daly Metcalf (red.), 

Making Muslim Space in North America and Europe. Los Angeles, London: 

University of California Press. 

Mir-Hosseini, Ziba, 1999. Islam and Gender. New Jersey: Princeton University 

Press. 

Mitchell, Richard P., 1993. The Society of the Muslim Brothers. New York: Oxford 

University Press. 

Moghadam, Valentine M., 2003. Modernizing Women. Colorado: Lynne Rienner 

Publishers. 

Morris, Benny, 1987. The Birth of the Palestinian Refugee Problem 1947-1949, 

Cambridge: Cambridge University Press. 

Morris, Benny, 2001. Righteous Victim. New York: Vintage Books. 

Morris, Benny, 2004. The Birth of the Palestinian Refugee Problem Revisited. 

Cambridge: Cambridge University Press. 

National Comittee for the Heads of the Arab Local Authorities in Israel, the, 2006. 

”Future Vision of the Palestinian Arabs in Israel.” 

Ouis, Pernilla & Anne Sofie Roald, 2003. Muslim i Sverige. Stockholm: Wahlström 

& Widstrand. 



204 
 

Peled, Rubin Alisa, 2001. Debating Islam in the Jewish State. New York: State 

University of New York Press Albany. 

Qutb, Sayyid, 1964. Milestones. Utan ort: The Mother Mosque Foundation.  

Qutb, Sayyid, 2006. Basic Principles of the Islamic Worldview. Utan ort: Islamic 

Publication International.  

Rekhes, Eli & Arik Rodnitski (red.), 2009. “Det arabiska samhället i Israel”. The 

Abraham Fund Initiatives. www.abrahamfundorg.il. [Hebreiska.]  

Rippin, Andrew, 2005. Muslims: Their Religious Beliefs and Practics. New York, 

London: Routledge. [3rd edition.] 

Ritzer, George, 2008. Sociological Theory. New York: McGraw-Hill. 

Rosenberg, Göran, 1996. Det förlorade landet. Stockholm: Bonniers förlag. 

Roy, Oliver, 1994. The Failure of Political Islam. Massachusetts: Harvard 

University Press. 

Roy, Oliver, 2004. Globalised Islam: The Search for a New Umma. London: Hurst. 

Ryan, Curtis R., 2002. ”Syrian Arab Republic” i David E. Long, & Bernard Reich 

(red.), The Government and Politics of the Middle East and North Africa. New 

York: Westview press. [4th edition.]  

Sa´ar, Amalia, 2001. ”Lonely in Your Firm Grip: Women in Israeli-Palestinian 

Families”, The Journal of the Royal Anthropological Institute, Vol. 7, No. 4, Dec: 

723-739. 

Segev, Tom, 1986. 1949 The first Israelis. New York: Owl Books. 

Shafir, Gershon & Yoav Peled, 2002. Being Israeli. New York: Cambridge 

University Press. 

Sheperd, William E., 1996. Sayyid Qutb and Islamic Activism. Leiden: E.J Brill. 

Smooha, Sammy, 2010. ”Survey Findings: Moslem Arabs by Gender for Eli 

Gondor”.  

Smooha, Sammy & Ghanem As´ad, 1998. “Ethnic, Religious and Political Islam 

among the Arabs in Israel”. Working paper No. 14. Haifa, University of Haifa. 

Taghreed, Yahia Younis, 2006. Strangers, Gender and Politics: Women in 

Palestinian-Arab Local Politics in Israel. Tel-Aviv University. Faculty of Social 

Science. The Department of Sociology and Anthropology. 

Tal, Nachman, 2000. ”The Islamic Movement in Israel”, Strategic Assessment 2. 

Tel Aviv: Jaffe Center for Strategic Studies, Tel Aviv University. 



205 
 

Touraine, Alain, 2007. A New Paradigm for Understanding Today’s world. 

Cambridge, Malden: Polity Press. 

Tripp, Charles, 1994. ”Sayyid Qutb: The Political Vision” i Ali Rahnema (red.), 

Pioneers of Islamic Revival. New Jersey: Zed Books. 

Vetenskapsrådet, 2002. ”Forskningsetiska principer inom humanistisk-

samhällsvetenskaplig forskning 2002.” 

Wierling, Dorothee, 1995. ”The History of Everyday Life and Gender Relations: 

On Historical and Historiographical Relationships” i Alf Lüdtke (red.), The History 

of Everyday Life. New Jersey: Princeton University Press. 

Women Against Violence, 2005. ”Attitudes Towards the Status and Rights of 

Palestinian Women in Israel”. Nazareth: Women Against Violence. [Engelska och 

Hebreiska]. http://www.wavo.org/?LanguageId=1&System=Item&MenuId=15&P

MenuId=15&ItemId=18. Besökt: 2010-06-18. 

Young, Iris Marion, 1990. Justice and the Politics of Difference. New Jersey: 

Princeton University Press. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

12  Appendix  

http://www.wavo.org/?LanguageId=1&System=Item&MenuId=15&PMenuId=15&ItemId=18
http://www.wavo.org/?LanguageId=1&System=Item&MenuId=15&PMenuId=15&ItemId=18


206 
 

Fältanteckningar  
 
Söndag 10 maj 2009. 

 

Idag träffade jag Muhanad Mustafa vid Haifas Universitet. Han satt i rum 4007 

vilket är Assad Ghanems rum egentligen. 

Muhanad gjorde intryck av att vara glad över att återigen se mig. Jag berättade för 

honom återigen hur jag såg mötet med mina respondenter och hur jag hade för 

avsikt att förhålla mig till ämnet och frågorna. 

Muhanad undrade för första gången om jag kunde tänka mig att tala med 

respondenterna på engelska. 

Jag blev förvånad eftersom det aldrig tidigare kommit på tal. Muhanad förklarade 

att den Islamska Rörelsen i Israel har blivit allt mer misstänksam mot israeliska 

forskare och att man därför valt att begränsa mötena mellan kvinnor ur den 

Islamska Rörelsen och israeliska forskare. Muhanad förklarade att han ansåg det 

dels vara synd och dels vara obefogat. Men han förklarade att det samtidigt fanns 

en rädsla hos den Islamska Rörelsen för israeliska myndigheter och allt riskerar att 

hos en del ur rörelsen upplevas som israeliska konspirationer mot dem. 

Jag förklarade för Muhanad att jag inte visste hur jag skulle kunna genomföra mitt 

arbete om jag tvingades ljuga för mina respondenter. Återigen förklarade jag för 

honom att mitt arbete handlade om religion. Inte om politik och att jag hade för 

avsikt att dels bevara mina respondenters anonymitet och dels hålla samtalet inom 

religionens ramar. 

Muhanad menad att han inte föreslog att jag skulle ljuga utan kanske bara undvika 

att berätta hela sanningen eftersom jag trots allt är forskare från Sverige. Eftersom 

jag inte vill stöta mig Muhanad så lämnade jag frågan öppen och sa att vi får tala 

om det och se vad vi gör. 

Muhanad ringde då Ibrahim Hejazi. Han är enligt Muhanad ansvarig för den 

kvinnliga avdelningen i den Islamska Rörelsen. Efter ett längre samtal på arabiska 

visade det sig att det inte förelåg några problem alls egentligen och vi var överens 

om att jag skulle presentera mig utan att utelämna det som har med mitt judiska och 

mitt liv i Israel att göra. Muhanad informerade mig om att hebreiska var att föredra 

och att Ibrahim skulle ordna fram respondenter både i Haifa och Beersheva. 

Dessutom fick jag Ibrahims telefonnummer. 



207 
 

 

Muhanad föreslog att vi skulle fika tillsammans. Under kaffepausen talade vi om 

mitt projekt och insåg att det eventuellt tangerade Muhanads avhandling. Jag 

utvecklade tanken om utanförskap ur ett judiskt perspektiv som en tillgång i mötet 

med kvinnor ur den Islamska Rörelsen. Han berättade också för mig att den 

Islamska Rörelsen motsäger sig ”The vision” från 2006 som är det papper jag 

inleder min avhandling med. 

Jag tackade återigen Muhanad och vi skildes åt med överens om att vi skulle ses 

igen innan jag åkte tillbaka till Sverige för denna gång. Muhanad bedyrade att han 

stod i god för mig i förhållande till Ibrahim och att jag därför kunde räkna med den 

hjälp jag behövde. 

På väg hem ringde jag Ibrahim för att få en direkt kontakt. Ibarhim var vänligheten 

personifierad. Han föredrog att prata hebreiska när jag inledde samtalet på engelska 

och frågade om det spelade någon roll för mig var jag kunde träffa dessa kvinnor 

och om det passade mig att träffa kvinnor ur den Islamska Rörelsen både i 

Berrsheva och i Haifa. Jag sa att jag naturligtvis följer hans instruktioner. Att jag 

åker dit han skickar mig och gärna skulle vilja träffa även honom. Jag förklarade 

även för honom att jag inte hade några som helst politiska ambitioner utan var ute 

efter religionen som sådan och att jag hade för avsikt att bevara kvinnornas 

anonymitet. Ibrahim svarade att jag inte behövde oroa mig. ”De är vana att bli 

intervjuade.” Sa han och lovade mig att vi också skulle träffas så snart tillfälle ges. 

 

Analys: Svängningen hos Muhanad från att se min Israeliska bakgrund som ett 

eventuellt problem till att plötsligt se det som problemfritt är något som jag ännu 

inte vet hur jag ska förhålla mig till. Vem Ibrahim är vet jag inte och måste på något 

sett få mer uppgifter om. Det är uppenbarligen han som ”håller i trådarna”. Hans 

påpekande att kvinnorna vara vana att bli intervjuade kan jag just nu se ur två 

perspektiv. Dels kan det helt enkelt vara en anmärkning som inte säger något annat 

är att det är många som intresserar sig för dessa kvinnor och att de därför helt enkelt 

är vana vid den uppmärksamhet det innebär att ha snokande forskare omkring sig. 

Dels kan det helt enkelt vara rörelsens intervjuproffs. En samling kvinnor vilka 

alltid radas upp för intervjuer och är tränade att säga rätt saker. Eftersom jag ännu 

inte har träffat dem så kan jag inte avgöra det. Däremot kan avhandlingen ta en ny 

vändning i och med att jag får respondenter både i Beersheva och Haifa. Den 



208 
 

Islamska Rörelsens förhållningssätt till Israel skiljer sig ganska markant mellan de 

olika avdelningarna vilket i sin tur ger en eventuellt ny vändning och öppning på 

min avhandling.  

 

Tisdag 12 maj 2009 det lossnar…. 

 

Efter otålig väntan så har Ibrahim Hejazi ringt och meddelat mig att han arrangerat 

två möten. Ett vid Beersheva Universitetet och vid Haifas Universitet. Han är 

vänligheten personifierad. Alla våra samtal hittills har varit på hebreiska och över 

telefon. Jag har inte kunnat tyda varken misstänksamhet eller avstånd. Han rör sig 

obehindrat med hebreiska slanguttryck. Jag har påpekat för honom att jag kommer 

vilja träffa samma kvinnor en gång till i oktober. Det var enligt honom inga 

problem bara jag informerade kvinnorna om mina ambitioner och planer. 

 

 Samtidigt har Hejazi nämnt för mig att han är rådgivare till en av Knessets arabiska 

parlamentariker. Vilken vet jag inte än.  Jag har heller inte fått något grepp om vem 

Hejazi egentligen är men har förstått att håller i flera trådar. Han har lovat mig att vi 

kommer att träffas innan jag åker. Jag upplever i nu läget att ett samtal med honom 

är nödvåndigt för att få ett bättre grepp om kopplingarna mellan honom och de 

kvinnor jag kommer att möta. 

Min första kontakt heter Noor. Vi har pratat med varandra i telefon. Även hon har 

varit genuint vänlig och samarbetsvillig. Under samtalets gång har hon inte visat 

några som helst tecken på den misstänksamhet eller fientlighet som Muhannad 

insinuerade vid vårt första möte då han ville att jag skulle samtala med 

respondenterna på engelska. 

 

Imorgon 13 maj 2009 kl 12.00 ska jag träffa en grupp kvinnor som Noor har samlat 

ihop på Beersheva universitetet. Jag vet ännu inte hur många de blir. Däremot har 

jag bestämt mig för att formulera frågor och följdfrågor utifrån en kombination 

mellan fasta frågor och teman eller rubriker. 

Jag kommer förhålla mig till dessa kvinnors liv som om de omgärdas av cirklar.  

I centrum står de själva. Där gäller religionens betydelse för den egna personen, 

individen. Känslor och upplevelser under exempelvis ritualer och bön.  



209 
 

Den närmaste cirkeln är familjen. Här kommer religionens roll och den religiösa 

kvinnans roll att definieras utifrån relationen till familjen, bröder, systrar. Andra 

manliga släktingar och den äldre generationen inom familjen.  

Därefter kommer den cirkel som rör den närmaste omgivningen. Byn eller 

samhället med utgångspunkten att Israel är segregerat så till vida att det flesta 

araber i Israel lever i arabiska byar. Det blir alltså frågan om religionens roll i mötet 

med andra kvinnor och män i byn. Den äldre genrationen. Traditioner och 

strukturer som hör byn till. 

Nästa cirkel blir det Israeliska samhället. Dessa kvinnor är studenter. Det innebär 

ett möte med det israeliska samhället dels i det ”vardagliga mötet” på bussen, på 

gator och torg, med institutioner, myndigheter och departement och naturligtvis 

universitetet.   

 

Den yttersta cirkeln blir mötet med den palestinska och muslimska omgivningen 

utanför Israel. Ummah, arabiskmuslimska länder, palestinska muslimer. Osv… 

 

Inledningen på varje fråga blir således att definiera de olika cirklarna för att sedan 

peka på olika möten inom dessa cirklar som följdfrågor. 

 

Klockan 21.30 ringde Noor. Hon ville veta mer. Stämma av. Få mer information 

om kontakterna förlöpt fram till kontakten med henne. Vem jag tidigare talat med 

och vad jag tidigare gjort. Hon ville veta mer om vad jag hade för tankar och 

önskade mig att jag skulle lyckas bevis det jag var ute efter i mitt arbete. Jag 

förklarade att jag inte var ute efter att bevisa något utan snarare förstå och att deras 

uttalanden därför var kärnan i förståelsen för min del. Jag förklarade min idé om 

religionens roll i de olika cirklarna. Hon uttryckte uppskattning över tanken. Jag 

lovade henne att alla kvinnor skulle få mitt kort och få veta vem jag var och vad jag 

höll på med. Att jag hade för avsikt att återkomma i oktober. Dessutom förklarade 

jag att skulle behöva kvinnornas historia och bakgrund men jag lovade att bevara 

deras anonymitet. Hon var öppen och lät glad och intresserad. Det är ny dag 

imorgon. 

 
 
Onsdag 13 maj 2009 första mötet på Beersheva Universitet. 
 



210 
 

Jag kommer en knapp timme för tidigt på grund av tågtidtabellen. Men jag ringer 

ändå Noor för att meddela att jag anlänt. Hon sitter i biblioteket men kommer ut 

och möter mig. Noor runda ansikte är inramat i en vit slöja och hon är klädd in en 

grå fotside med vita linjer. Vi sätter oss mittemot varandra med ett bord emellan 

oss. Jag ger henne mitt kort från Lunds Universitet. Hon frågar var jag bor i 

förhållande till universitetet. Var Stockholm ligger i förhållande till Lund. 

 

Jag visar henne min diktafon och förklarar hur jag har för avsikt att gå till väga. 

Noor frågar om diktafon kommer från utlandet och jag svarar att den köptes i 

Sverige men att de finns att få även i Israel. 

 

Det är fortfarande oklart hur många av hennes väninnor som kommer att delta. Var 

vi ska sitta är heller inte helt klart men vi kommer överens om att försöka ta ett 

klassrum som är tomt. Vi fick tid att tala lite med varandra. 

 

Noor har inte alltid varit religiös. Hon har blivit det på senare år. Enligt henne var 

hon på en föreläsning om Islam som gjorde att hon bestämde sig för att byta livsstil. 

Med religionens och guds hjälp anser hon sig kunna klara allt. Det ger henne styrka. 

Som exempel berättar hon för mig att hon kom in på universitetet med guds hjälp 

trots att hennes poäng inte var tillräckliga.  

 

Jag frågade henne om anledningarna till att hon valt hijab. Noor svarade att de gav 

henne en annan status som kvinna. Hon slapp nedlåtande kommentarer och 

påträngande blickar från andra män och kände att hennes värdighet bevarades på ett 

annat sätt med den typen av klädsel. Jag frågade om det skulle innebära att hon inte 

skulle behöva klä sig så om män betedde sig annorlunda. Noor förklarade att 

klädseln var guds önskan att det inte bara hade att göra med hur män beter sig utan 

att det också var frågan om vad som är bäst för människan. Att klä sig i hijab och 

fotsidekappa var bra för att det skydda mot solen, för att åtsittande kläder var 

skadligt för kroppen. Kläder menade Noor skulle vara bekvämt och effektivt vilket 

också var en central anledning till varför hon valt att klä sig så. 

 

 Noor påpekade att vi kunde börja intervjuerna efter att hon och hennes väninnor 

avslutat sin bön. Var ber ni? Frågar jag. Det finns ett bönerum för oss här på 



211 
 

universitetet, svarar hon. Vi byter några hövlighets fraser och så ger hon sig av. Om 

cirka en kvart 12.45 är det meningen att hon ska komma tillbaka och då kommer vi 

kunna börja vårt gruppsamtal. 

 

Torsdag 14 maj 2009 summering och reflektioner. 

 

Jag inleder med en lista över de kvinnorna jag talade med i går där jag också ger 

dem några karaktärsdrag för att själv kunna minnas vem som är vem under 

samtalet. 

 

I går i Beersheva intervjuade jag. 

1. Leila: Hon var klädd i vinröd ”Gílbab” fotsidekappa och vit hijab. Hon är lång i 

förhållande till de andra kvinnorna och ganska mörk med ett smalt ansikte. 

2. Aisha: Var klädd i olivgröna”G´ilbab” fotsidekappa och en grön slöja som fast 

omslöt hennes ansikte men som inte var den vita hijab som de övriga kvinnorna 

bar. Hon har glasögon är smal och väldigt engagerad. Hon hade svårt att i 

början komma igång och var uppenbarligan tveksam till intervjuerna men hade 

därefter mycket åsikter som hon öppet uttryckte. 

3. Mona: Var klädd i svart ”G´ilbab” fotsidekappa och vit hijab. Hon försvann i 

början för att svara på sin mobil telefon och kom sedan aldrig riktigt in i 

samtalet. Jag fick en känsla av att var väldigt osäker och hade svårt att förhålla 

sig till situationen. 

4. Noor: Var klädd i mörkgrå ”G`ilbab” fotsidekappa och vit hijab. Hon är den 

kontakt som jag fått från Ibrahim Hijazi. Hon ger intryck av att vara lite ”boss”. 

Hon har två mobiltelefoner och hon styr och ställer lite. Det var också viktigt 

för henne att vi etablerade en direkt kontakt via mail vilket vi gjort. Jag fick 

möjligheten att samtala liten med henne innan de andra kom och det samtalet 

spelade jag inte in men jag har referat till det i gårdagens ”dagbok”. 

5. Hajar: Var klädd i ”G`ilbab” svartfotside kappa och vit hijab. Hon talade 

otydligt men hade en hel del att säga. Glasögon och lite harmynt. 

6. SG: Var klädd i svart ”Gilbab” fotsidekappa och vi hijab. Hon är Hiams syster. 

Hon skrev hela tiden ner sådant som hon ville säga och uttryckte sig sedan 

ganska kort och allmänt. Egentligen svarade hon aldrig på frågan utan förhöll 

sig till mig som missionsobjekt. 



212 
 

 

Jag har nu kopierat alla judfiler från gårdagens intervjuer så att jag dels har dem på 

två ställen på datorn och dels i ett USB-minne endast för mitt fältarbete. 

Ganska omgående upplevde jag två huvudproblem. 

1. Det var för många kvinnor som jag samtidigt försökte tala med. Det blev 

snabbt två av dem som satt tysta och fyra andra som hade mycket att säga 

nästan oavbrutet.  

2. Mitt förhållningssätt var inte rätt. Jag försökte förklara hur jag tänkte som 

inledning för att få dem att förhålla sig till de olika ”cirklarna” i deras liv 

som jag ser det. Det borde jag ha undvikit och istället använt mina frågor för 

att leda samtalet vidare. 

3. Miljön blev väldigt stressad i och med att vi tvingades byta lokal och därför 

avbröts också hela tiden samtalen. 

4. Jag känner inte att jag nådde fram. 

 

Jag har talat med Noor som menar att alla respondenterna kände sig bekväma 

med samtalet och till och med tyckte att det var intressant. Jag har redan talat 

om för henne att jag skulle önska att vi gjorde det lite annorlunda i oktober. Att 

jag väljer 4 av de sex kvinnorna och talar med dem två och två. Noor såg inga 

hinder för ett sådant möte. Det är ett halvt år dit så vi får se. 

 

  

17 maj 2009 söndag Ny vecka… 

 

Jag har känt en viss oro över fortsättningen av intervjuerna. Vid flera tillfällen har 

jag försökt ringa Ibrahim men han har inte svarat och heller inte ringt tillbaka. Men 

idag fick jag tag på honom. Äntligen bestämde vi när vi eventuellt kommer att 

träffas.  

 

Jag förklarade för honom att jag gärna skulle vilja beskriva för honom vad det är 

jag håller på med. Ibrahim förklarade att han det egentligen inte spelade någon roll 

för honom. Dels var jag Muhannads vän och således trovärdig och dels litade han 

på flickorna, som han uttryckte det. Jag berättade för honom att jag hade talat med 

Noor återigen eftersom jag gärna ville försöka träffa kvinnorna i Beersheva en gång 



213 
 

till innan jag åkte. ”Är det för fördjupnings intervjuer du vill göra”? fråga Ibrahim. 

För mig är det uppenbart att hela ”systemet” är skyddat, erfaret av tidigare forskare 

eller journalister och misstänksamt. Det föreligger en inbyggd oro över att bli 

missbrukad eller feltolkad.  

 

Jag har dessutom fått kontakt med Sammy Smooha. Imorgon är det en stor 

konferens vid Haifas universitet som handlar om relationen mellan judar och araber 

i Israel. Visserligen ska jag träffa kvinnorna i Haifa i morgon men jag kommer att 

delta i konferensen och träffa Sammy Smooha i första hand för att presentera mig 

och förankra kontakten. Han har lovat mig nya körningar på några av tabellerna i 

sitt index. 

 

Eftersom jag inte är helt nöjd med intervjuerna från Beersheva och trots att jag 

kommer att ta ett varv till i oktober bestämde jag mig för att försöka få till 

ytterligare ett möte innan jag åker den 26 maj. Jag ville också se försöka få ett 

grepp om Noor roll och status. Medveten om att hon åker till Egypten idag ringde 

jag henne för att se om ditt gick att få till ett möte trots att hon är i Egypten. Noor 

vet redan att jag helst vill göra nästa möte med endast två kvinnor åt gången och 

helts med fyra av de sex kvinnorna. Jag föreslog att jag skulle träffa tre av 

kvinnorna eftersom Noor som är den fjärde är på väg till Egypten. Hon lovade att 

hon skulle kolla och återkomma till mig senare under dagen. 

 

En dryg timme senare ringde hon och meddelade att de andra kvinnorna gärna 

träffade mig igen men antingen om två veckor när Noor är tillbaka eller i oktober 

som planerat. Jag tackade Noor för hennes insatts, önskade henne en lycklig resa 

och frågade om det fanns något jag kunde göra för henne i gentjänst. ”Ja det kan du, 

sa hon. Säga La i la allah”. ”Vi kommer ju träffas igen Noor”, svarade jag. 

 

Jag vet naturligtvis inte om hon verkligen talade med de andra kvinnorna eller inte. 

Talade hon med dem så är uppenbarligen hennes status i gruppen orubblig. 

Gruppen är lojal till henne och till hennes status för närvarande. Talade hon inte 

med dem så förblir situationen ändå den att det är Noor som ”regerar” i Beersheva. 

Det är via henne jag tillsvidare måste gå. Det innebär visserligen att jag tagit mig 



214 
 

förbi både Muhannad och Ibrahim rent praktiskt. Strukturellt är dock gruppen 

fortfarande förmodligen starkt kontrollerad, lojal och tillsluten. 

 
18 maj 2009 Intervjuer i Haifa och reflektioner. 

 

Idag publicerade Professor Sammy Smooha sitt index för arabisk/judiska relationer 

i Israel för 2009. Resultaten är i flera avseenden nedslående. Den visar på en 

radikalisering hos den arabiska befolkningen från år 2003. 40,5% nekar till att 

förintelsen har skett jämfört med 28% 2003. Att Israel har rätt att existera anser 

53,7% till skillnad från 81,1 % 2003. Att gå ett steg längre och anse att Israel skulle 

ha rätt att existera som en judisk stat är 41% villiga till medan 65,6 % var villiga att 

acceptera det 2003. År 2003 ansåg endast 5,4% att användandet av våld/vapen för 

att förbättra sin situation var acceptabelt idag är det 12,6 procent som tycker det.  

41.4% har någon gång deltagit i demonstrationer mot Israel till skillnad från 28,7% 

2003 och 47,3% vill inte ha en judisk granne till skillnad från 27,2% 2003. Jag 

deltog i den konferens som publicerade uppgifterna där Sammy Smooha 

analyserade sina resultat. Därifrån har jag anteckningar som jag eventuellt kommer 

att använda mig av. Nyheten har dock basunerats ut oavbrutet i alla israeliska 

medier, såväl tidningar som TV och radio. Och med tanke på att nyheterna på radio 

sänds varje timme så har säkert många fått ta del av det. På söndag 24 maj ska jag 

träffa Sammy Smooha kort vid Haifas Universitet. Han har lovat göra nya 

körningar åt mig på delar av materialet för att ta fram muslimska kvinnors 

förhållningssätt. Han misstänker dock att det inte kommer vara någon egentligen 

skillnad eftersom den muslimska gruppen ändå är så pass dominant bland israels 

arabiska medborgare. Under konferensen fick jag kontakt även med dr Nohad Ali 

som har jobbat med indexet tillsammans med Pro. Sammy Smooha. Eventuellt 

träffar jag även honom på söndag. 

 

Och just denna dag så skulle jag göra mina intervjuer i Haifa. Jag gick först till 

Sammy Smoohas kansli, där jag varit tidigare och presenterat mig och bad hans 

sekreterare att hjälpa mig med en lokal för intervjuerna. De ansträngde sig 

verkligen och hittade ett litet konferensrum där vi kunde sitta ostört. Jag hade anlänt 

till Haifa i god tid och ringde Nadir på mobilen. Vi kom överens om att träffas i 

huvudbyggnaden lite före 12.00.  



215 
 

 

När Nadir dök upp visade det sig att hon hade ett handikapp. Kvinnorna jag träffade 

i Haifa var. 

1. Amina 26 år. Hon var klädd svart j´ilbab med lite rosa tyg i sin hijab. 

2. Erina 21 år. Hon var klädd i randig G´lab som dominerades av brunt, beigt och 

olivgrönt. 

3. Nadir 22 år. Hon var klädd i ljusblå G´alab och ljusblå Hijab. 

4. Manar 21 år. Hon var klädd i en modeenlig kort vit kappa med svarta ränder och 

ett brett lacksvart bälte hårt åtdraget i midjanöver sin G´alab och vit Hijab. 

5. Abir 22 år. Hon var klädd i tunn blommig blus över en svar G´alab och turkos 

Hijab. 

 

Anledningen till at jag beskriver deras klädsel kortfattat är för att jag ska komma 

ihåg dem. 

 

Summering och reflektioner av intervjuerna i Haifa. 

 

 

1. Vi diskuterade inte publiceringen av Pro. Smoohas index. Jag har redan för 

länge sedan informerat alla om att jag är ute efter den religiösa identiteten. 

Jag tog inte upp resultaten av index 2009 arabisk/judiska relationer i Israel 

och det gjorde inte dom heller. 

2. Det här mötet skilde sig från det i Beersheva. Att vi fick ett eget rum som 

var luftkonditionerat och inte behövde oroa oss för att behöva byta rum mitt 

i intervjuerna skapade ett annat lugn redan från början. 

3. Jag inledde inte denna gång med att utveckla någon teori utan ställde mina 

frågor iden ordning som jag planerat och förflyttade således samtalet från 

den personliga sfären och vidare till mötet med Israel och moderniteten. 

4. I den här gruppen upplevde jag kvinnorna som mer individer. Alla var inte 

hela tiden överens. Nadir ställningen i den här gruppen är inte riktigt den 

samma som Noor ställning i Beersheva. Hon styrde inte och ställde inte och 

dominerade definitivt inte. 

5. Här var kvinnorna inte alltid överens. I några frågor utvecklades 

diskussioner mellan kvinnorna. 



216 
 

 

 

Jag funderade över att nu när jag är här redan möte den här gruppen en gång till. 

Men jag ringde nyligen Nadir och förklarade att jag först måste gå igenom det 

material jag har för att veta vad och hur jag ska fördjupa samtalen. Jag tackade 

Nadir för att de ställt upp och påpekade för henne att jag uppskattat vårt samtal. 

Hon uttryckte det samma och sa att hon ser fram emot att träffas återigen i 

oktober. 

 

Hittills har jag konstaterat att initiativet till att föra ett samtal om religion tas 

emot mycket positivt av respondenterna. Det har hittills skapat en bekväm 

samtalsmiljö. Kvinnorna ger intryck av att känna sig bekväma i att tala om sin 

religion. Det har hittills funnits varken behov eller intresse för att glida över i 

politiska frågor även om politik i en del fall berörs utan någon egentligen tänker 

på det. Jag är ganska övertygad om att jag vid genomgången av intervjuerna 

kommer upptäcka hur de religiösa uttrycken och förhållningssätten även har 

eller kan få politiska konsekvenser. Det är dock uttryck och funderingar som 

kommer från kvinnorna själva utan att jag ställt en sådan fråga. Dessutom är 

tankarna och funderingarna som tenderar det politiska inlindade i religiös 

terminologi. Jag är inte säker på att svaren hade formulerats på samma vis om 

jag ställt en direkt fråga. 

 

Ett exempel är en av kvinnornas resonemang kring ”ribat” (fästning) som ett 

motiv för att vara religiös. 

 
 
24 maj 09 söndag. Inställt med Nadir möte med Ibarahim Hijazi, Sammy Smooha, 

Mohanad och Noahd Ali. 

 

Eftersom jag haft svårt att få tag på Hijazi bestämde jag mig att föra ett nytt försök 

på tåget på väg mot Haifa. Han svarade inte men ringde senare tillbaka. Han 

berättade att även han skulle till universitetet och frågade om vi inte skulle kunna 

träffas på Muhanads kontor.   

 



217 
 

Så blev det. Vi bytte några hövlighetsfraser och under tiden fick jag sms från Nadir 

om att hon var sjuk och att vi därför inte kunde träffas. Jag undrade om kanske 

någon av de andra kvinnorna hade tid eller möjlighet men det visade sig att var lika 

upptagna. Hijazi däremot hade nästa hur mycket tid som helst. Vi satt en kort tid på 

Muhannads kontor men flyttade så småningom därifrån till cafeterian. Jag 

envisades med at få bjuda.  

”Varför?” undrade Hijazi. 

”För säkerhets skull,” svarade jag, ”jag vet ju inte vad du kommer ha för position i 

det islamska styret när ni tar över. Skulle det bli kärvt i världen när ni regerar så kan 

ju jag alltid påpeka att jag i alla fall bjöd Hijazi på fika. Det borde rimligtvis ge mig 

någon slags fördel eller åtminstone ingen nackdel.” Vi skrattade både.  

 

Ibrahim Hijazi är 32 år gift och har barn. Han är ordförande i den södra falangen av 

den Islamska Rörelsens studentförening i Israel. Han är utbildad psykolog med BA 

från Haifas universitet och Mona från Beersheva universitet. Dessutom är han 

rådgivare åt parlamentsledamot Masoud Ghnaim från partiet Chadash. Han tycker 

om att spela tennis och önskar att han fick göra det lite oftare. 

 

Den enda anledningen till varför det var viktigt för mig att träffa honom var att få 

direkt kontakt och förstå hur hans urval har varit. Hijazi gör intryck av att det mesta 

är enkelt så även valet respondenter för min studie. Enligt Hijazi är alla kvinnorna 

jag träffat aktiva på olika vis i den Islamska Rörelsens studentförenings södra 

fallang. Han har personligen endast kontaktat Nadir och Noor de har sedan själva 

valt de övriga kvinnorna.  

 

För Ibarheim är det självklart att alla Islamska Rörelser har sitt ursprung i den det 

Muslimska Brödraskapet och Hassan el Banna.  

Han är övertygad om att Israels existens upphör om mellan 20 och 50 år. Han är rak 

och tydlig. 

”Men får jag lyssna på rockmusik och läsa Nitzsche när den islamska rörelsen tar 

makten?” Frågar jag. 

”Ja visst”, svarar Hijazi ” i ditt hem får du göra vad du vill.” 

”Men varför kan du då inte reglera det så att de som vill höra böneutropare och läsa 

Koranen gör det i sina hem?” Fråga jag. 



218 
 

”Det är väl naturligt att den som innehar makten också fastställer lagar och regler.” 

Svarar Hijazi och tittar på mig som om jag borde förstå det mest uppenbara. 

 

Jag ställde inte så mycket fler frågor. Hijazi predikade islams förträfflighet för mig 

utan jag behövde ställa några frågor alls. Jag vill undvika konflikt med Hijazi helt 

enkelt för att jag inte vill ge honom någon anledning till att förstöra mitt arbete. När 

vi skildes åt var vi överens om att vi borde ses igen och jag ringer honom nästa 

gång jag kommer till Israel. 

 

 Mötet med prof. Sammy Smooha gick mycket bra. Han lovade att göra de 

körningar jag bett honom om men bad mig att dels tjata på honom och dels ha 

tålamod. 

 

På väg ut från universitetet gick jag förbi Dr. Nohad Alis kontor. Han skrev sin 

avhandling om den islamska rörelsen i Israel. Han lovat at skicka den till mig på 

PDF och gav mig dessutom en del bar idéer om statistik som jag har beställt. 

 

På väg mot tåg tog jag en chans och ringde Nadir. Jag har ju trots allt en dag kvar 

som jag använda till att träffa gruppen från Haifa en gång till. Nadir svarade att det 

skulle går bra. Hon kände sig bättre och hade tid. Hon skulle också kontakta de 

andra kvinnorna i gruppen. 

Så imorgon blir det återigen en resa till Haifa. 

   

25 maj 2009 måndag. Det blev ett närmare möte…. 

 
Så fort jag kom fram till Haifa ringde jag Nadir. Hon tog sig tid. Det blev bara hon 

och jag i ett i klassrum. 

 

Jag blev förvånad. Själv erbjöd jag henne att sitta i den stora lobbyn utanför 

klassrummet men hon ville att vi skulle sitta i ett ”rum så vi får det lugnt” som hon 

uttryckte det. Visserligen pågick det renoveringar under samtalets gång men jag 

upplever ändå att samtalet delvis blev personligare är både vad jag kunde hoppas på 

och förvänta mig. Jag använde denna gång ingen diktafon. Anledning var helt 

enkelt att komma närmare. Att få bort ett verktyg som definierade våra roller som 



219 
 

forskare och respondent och dessutom kanske gav hela vår kontakt en officiell 

status snarare än en personlig sådan. Intervjurena för denna dag har jag såldes inte 

på ljudfiler men har fört noggranna anteckningar som jag dessutom skrivit rent 

ganska så omgående. 

 

När vi skildes åt gav Nadir mig även sitt privata mobilnummer. Jag frågade henne 

om jag får återkomma i oktober och hon svarade att hon skulle göra vad hon kunde 

för att hjälpa mig även fortsättningsvis. Hittills har jag bara haft det numret som är 

knutet till den Islamska Rörelsen.  

 

Under min väntan på de andra kvinnorna träffade jag kort Amina. Hon hälsade 

hövligt och gjorde intryck av att vara glad att se mig. Hon ursäktade sig för att hon 

inte kunde delta men förklarade att hon var upptagen. Att hon inte hade tid men att 

hon gärna träffade mig återigen i oktober. 

 

Klockan 11.45  träffade jag Erina och Manar. Mitt förhållningssätt till diktafonen 

var det samma under detta samtal. Även här kände jag att vi närmade oss varandra. 

De två kvinnorna var oense om en hel del vilket framkommer av intervjun. Även 

detta fall satt vi i ett separat rum. Efter ett samtal om äktenskap och polygami 

frågade mig plötsligt Manar om jag kunde tänka mig att komma på hennes bröllop. 

Jag först ställd hade inte väntat mig en sådan öppenhet. Innan jag han svara tittade 

hon på mig med en prövande blick och frågade ”har du något problem med det?”  

”Naturligtvis inte.” Svarade jag. 

Jag lovade Manar att om hon skickar mig en inbjudan, gärna på mail, så lovar jag 

att jag kommer göra allt för att infinna mig. Omedelbart bad hon mig om min 

maildress. 

Jag vet inte vad hennes blivande man eller familj kommer att säga om idén. Men får 

jag en inbjudan åker jag.  

 

Det är uppenbart att Nadir roll bland dessa kvinnor är annorlunda mot Noor roll 

Beersheva, 

 

Även i detta fall så lovade kvinnorna att de gärna skulle träffa mig ingen när jag 

kommer tillbaka. Om vi inte ses redan i augusti på bröllopet! 



220 
 

 

Dagbok för bröllop Iksal 29 juli – 1 aug 2009 
 
 

29 juli 2009 
 

Direkt efter min ankomst blev jag indragen i männens gemenskap genom att alltid 

ha antingen Mahmud, Manars far eller hennes bror Taufiq vid min sida. 

Markeringen var tydlig och förmedlade dels en känsla av att vara beskyddad men 

också en outtalad uppfattning om männens respektive kvinnornas plats i tillvaron. 

Ingen opponerade sig å andra sidan när jag tänjde på gränserna och drack mitt kaffe 

i Manars eller någon av de andra kvinnornas sällskap istället.  

 

Samhället hon bor i har ungefär 14000 invånare och domineras av två stora 

familjer. Alla är muslimer och talar i första hand arabiska. Jag blev mottagen med 

mycket värme, omtanke, vänskap och misstänksamhet. Frågorna om vad jag gör där 

och varför jag intresserar mig för muslimska kvinnors religiositet kom ständigt upp 

då jag satt i samtal med männen utanför moskén och under det stora trädet på torget 

mitt i byn.  

 

När jag presenterade mig så var min bakgrund aldrig något hinder för fortsatta 

samtal. Åsikterna om både det judiska och Israel varierade från person till person. I 

anknytning till moskén blev jag ofta föremål för intensiva övertalningsförsök där 

islam presenterades för mig som det mest fulländade system i världen. Utanför 

moskén uttrycktes ibland missnöje över israeliska myndigheter och ibland ilska 

över de arabiska eller palestinska omgivningarna. I hemmen talades det om allt från 

hur maten smakade till den då svåra situationen inom byggnadsbranschen som de 

flesta männen i byn är beroende av för sin försörjning. 

 

Mahmud hennes far sov på golvet i vardagsrummet medan han envisades med att 

jag skulle ligga på soffan. Gästvänligheten och ambitionen att visa upp både byn 

och familjen från sin bästa sida var ständigt påtaglig. Dessutom var vardagsrummet 

det enda rummet med luftkonditionering i en annars kvävande värme. 

 



221 
 

På morgonen serverades kaffe och nybakat bröd invid husets trappa. Barn och 

vuxna rörde sig ogenerat på innergården mellan husen. Kvinnorna städade och 

lagade mat när det behövdes. Det som hade blivit ”vi män” serverades av kvinnorna 

med mycket omtanke, men också varvat av skämtsamma kommentarer om män 

oförmögna till annat än att sitta och jäsa.  

 

Manars familj bor i mitt i byn med moskén som närmaste granne. Mahmud går till 

moskén för varje bön då han är vaken. Bönetiderna var navet i umgänge och 

planering. Måltider planerades till före eller efter någon av bönerna och besök hos 

släktingar och vänner gjordes så att Mahmud inte skulle missa någon av 

bönetiderna.   

 

Samtalen runt kaffebordet rörde allt från personlig hälsa och världsnyheter till 

huruvida Zlatan är muslim. Då och då tog jag upp kvinnors roll i samhället. Alla 

var överens om att förändringar sker och dessutom är ganska dramatiska. Att 

utbildning som står högt på prioriteringslistan för så väl kvinnor som män är en av 

orsakerna till förändringar var också alla överens om. Dock rådde det delade åsikter 

om huruvida förändring är bra eller dåligt. 319 

Jag åkte till staden Afula från Tel Aviv för att därifrån ta mig vidare till Iksal som 

ligger mellan Afula och Nazareth. Manar hade skrivit i sin mail att jag skulle ringa 

hennes bror Ibrahim när jag kom fram så skulle han hämta mig. När jag ringde 

honom informerade han mig kort och vänligt om att han skulle skicka någon att 

hämta mig. 

 

Jag var visserligen osäker på vad jag skulle ha med mig eller vad jag skulle köpa 

men jag bestämde mig ändå för att köpa en bukett blommor åt Manars mor. Till 

Manar har jag tagit med mig en serveringsskål av glas från Orrefors formad till ett 

hjärta. 

 

En timme efter samtalet med Ibrahim kom hans kusin Akram i en vi Mazda för att 

hämta mig. Han på besök från Rumänien där han befinner sig för att studera till 

tandläkare. Han vill veta hur livet i Sverige är. En vän till honom bor i Sverige och 

                                                 
319 Se appendix dagbok bröllopet 



222 
 

påstår sig tjäna 4000 Euro i månaden. Akram vill veta om man som tandläkare kan 

tjäna bra pengar i Sverige. I Israel vill han inte starta någon klinik. Han menar att 

betalningsmoralen är dålig. Att människor alltid vill ha det billigare och att släkt 

och vänner anser att de i kraft av sitt släktskap borde kunna få en behandling nästan 

gratis.  

 

Efter i kvarts resa är vi framme utanför familjens hus som ligger i byns centrum 

precis mittemot en av Iksals tre moskéer. Manar är inte där hon förbereds för 

bröllopet på en skönhetssalong. Jag följde med Manars far T till moskén för att 

delta i eftermiddagsbönen. Enligt T är moskén inspirerad från Turkiet. I moskén 

känner jag hur blickarna följer mig och jag fullt medveten om att min närvaro om 

några timmar kommer att vara känd i hela byn. Jag håller mig T. 

 

På familjen innegård är dukat för lunch när vi kommer tillbaka från moskén. 

Lunchen består av tomater, humus, inlagd gurka, stekta köttbitar och pitabröd. 

Samtalen runt bordet cirklar runt allt möjligt. Stämningen känns avslappnad. En 

annan av Manar:s kusiner håller en längre utläggning om finanskrisen som bevis för 

att det är judarna som styr världen. 

 

Efter lunchen kommer kusin som precis presenterat sin konspirations teori för med 

kaffe. Han vill berätta mer för mig. Med sin far T befinner han sig i konflikt sedan 

länge. De pratar inte med varandra. Orsaken är enligt honom, att en gång då de 

hade en falfell och shwarma restaurang tillsammans, förskingrade han pengarna. Nu 

mera jobbar ha som anställd på ett annat fallfel och shwarma ställe. Han är 

förtvivlad över den dåliga relationen han har till sin far. 

 

Vi tog en liten promenad runt kvarteret. I botten våning mot gatan i hans fars hus 

låg deras servering. Nu är det en köttaffär istället. Även en butik som rostar kaffe 

och nötter samt en speceriaffär hyr sina lokaler i T hus. 

 

Jag fortsätter min promenad på egen hand. Det känns varmt och tomt i byn. Inga 

människor syns kring rondellen som ligger i byns centrum. Det mesta är stängt 

mellan klockan 14-16. Inge tycktes egentligen bry sig om att jag promenerade runt 

stan och tog bilder. En del ville veta var jag gjorde där och varför jag fotade. Några 



223 
 

vill utbyta tankar om islams förträfflighet eller situationen i byn . I byn berättades 

det för mig att det knappt förekommer någon brottslighet. Människor lämnar dörren 

öppen och bilnyckeln i tändningslåset. Det tryggt, lugn och tyst. Jag fick veta att 

några i staden gör sin militärtjänst i israeliska armén och flera är anställde inom 

polisen. Jag undrade varför och hur det upplevdes i allmänhet? Jag fick intryck av 

att det varken upplevdes som konstigt eller bevärande. Men det ansågs inte vara ett 

initiativ som visade på lojalitet med staten Israel snarare att alternativ till en fast 

och trygg inkomst. I byn är det svårt att hitta jobb. 

 

Väl tillbaka hos värdfolket ser jag att festen håller på att förberedas. Stora bitar med 

fårkött steks först i olja för att sedan kokas i vatten. Ris kokas och blandas med 

saffran och pinjenötter. Anrättningen heter ”mansaff” jag har ätit det tidigare 

Jordanien och minns att det är definierat som traditionell rätt bland beduiner. De 

som förbereder maten är proffs och inhyrda de förberder ”mansaff” åt alla i Iksal 

som har vill ha ett traditionellt bröllop. 

 

Manars familj har alla sina hus bredvid varandra. Fadern T har byggt till en del till 

sitt eget hus där hans son Ibrahim bor med hustru och barn. I huset mittemot bor 

hans bror med sin familj och det tredje huset bor hans gifta syster med sin familj 

och sina barn. På gården springer ungar fram och tillbaka. Familjemedlemmar går 

ut och in ur de olika husen utan att varken knacka eller ringa på. 

 

Hennan som är kvinnans del i bröllopet hålls på gatan utanför familjens hus. Precis 

bredvid moskén. Att en del av gatan stängs av till förmån för ett bröllop tas med ro 

ibyn. Det händer tydligen nästan dagligen under sommaren då det flesta gifter sig.  

 

När Manar kommer sätter hon sig i på altanen som tillhör ett av husen. Valet fick 

jag veta handlar uteslutande om bekvämlighet. På stol tar hon emot de kvinnor som 

kommit för att gratulera henne. Under hela tillställning råder en strikt separation 

mellan kvinnor och män. 

 

Först serveras kvinnorna ”mansaff” och sedan är det männens tur att äta. Under 

hela kvällen dansar bruden med andra kvinnor. Männen sitter en bit bort och röker 

och dricker kaffe och vatten. Brudens fest avslutas med att hennes bror ritar med 



224 
 

henna på hennes vänstra hand. Under kvällen kommer det fram flera män till mig 

och fråga vem jag, varifrån jag och kommer och vad jag gör i byn. 

 

Efter midnatt går vi och lägger oss. Det är oerhört varmt och luftkonditionering 

finns endast i vardags rummet. Således ligger vi män där. Jag får äran att sova i 

soffan medan de andra ligger utspridda på madrasser på golvet. 

 

 

30 juli 2009 

 

Alla vaknar i sin takt. På  trappan serveras kaffe. Manars far är sjukpensionär. Han 

har varit lärare men lider av högt blodtryck och diabetes. Vi byter några 

hövlighetsfraser. Alla som vill är välkomna att delta. På plaststolar eller på trappan 

sitter alla samlade. Manar tar också plats bland de andra. Nu är inte 

könssegregeringen lika påtaglig. Män och kvinnor sitter bredvid varandra.  

 

Efter kaffet ger jag mig ut i byn för att återigen träffa människor. Jag går till 

mannen som rostar kaffe och nötter. Han bjuder mig på en påse blandade nötter 

som består av chaswe, pistage, mandlar och jordnötter. Det är svåra tider i byn 

berättade han. Utbildning är viktigt. De flesta i by har under alla år försörjt sig inom 

byggbranschen. Förr var förväntningarna enligt honom att pojkarna går i faderns 

fotspår och arbetar med bygge och flickorna gifter sig tidigt. Idag är utbildning som 

gäller. Jag frågar honom om det är viktigt även för honom att hans barn studerar. 

Han svarar att det är självklart. Utan utbildning finns det ingen framtid menar han. 

Byn tandläkare bjuder in mig att se hans praktik. Han är utbildad i USA och tycks 

vara nöjd med sin tillvaro ibyn. Det är nya tider nu menar han. Alla satsar nu på att 

skicka sina barn till utbildningar.  

 

Mitt i rondellen sitt en samling med äldre män i skuggan av ett stort träd. Någon 

ropar till och säger åt mig att komma närmare. De undrar vad jag gör i byn. Jag 

berättar. De frågar vem jag är och jag förklarar. De är trötta på tristessen i byn. De 

beklagar sig över att det inte finns jobb. Att vägarna är dåliga. Att den Israeliska 

regeringen inte gör tillräckligt för att byn ska utvecklas. 

 



225 
 

Jag återvänder till min värd. Där finns en annan av familjens kusiner på besök. Han 

driver byns enda mobiltelefon butik. Under många jobbade han på en av de 

arabiskspråkiga tidningarna som redaktör. Han har också jobbat på israeliska 

tidningar. Han menar att det inte förekommer någon jämlikhet mellan araber och 

judar i Israel. Israel tycker han ställer för höga krav på den arabiska befolkningen i 

landet och förstår inte till fullo deras situation. Han berättar att han under sin 

skolgång fick lära sig allt om Israels historia, israeliska poeter, om förintelsen och 

Hebreiska men att han aldrig känt att han är en del av landet. Det finns ingen logik i 

att förvänta sig att den arabiska befolkningen i Israel ska känna sig bekväm med att 

sjunga nationalsången. Han menar att Israel inte gjort tillräckligt för att ge den 

arabiska befolkningen i Israel en känsla av att de är en del av det israeliska 

kollektivet. 

 

Jag promenerar över gatan och sätter mig utanför moskén bland några män som 

sitter och samtalar engagerat. En av dem har varit lärare hela sitt liv. Utbildning 

menar han är den enda lösning. Han tycker att den arabiska befolkningen i Israel 

beklagar sig i onödan. Ingen annan stans i världen hade det varit bättre enligt 

honom. I de arabiska länder som angränsar till Israel är livet mycket sämre och i 

Europa tycker man inte om araber alls enligt honom. Han sitter i styrelsen i byn 

kommunalfullmäktige.  

 

Hag får veta att det bor c:a 140000 människor byn där c:a 7000 till hör en familj 

och c:a 6000 tillhör en annan familj. 

 

Jag återvänder till huset och sätter mig på en stol på inner gården. Ett litet fordon 

som tillhör kommunen och som sopar trottoarer med roterande borstar glider in på 

innergården och städar upp efter gårdagens fest. Jag frågar Ibrahim hur det kommer 

sig. Han svarar att det är hans kusin som kör och att Ibrahim ringde honom och 

frågade om han kunde komma förbi och städa upp lite och eftersom han hade tid så 

gick det bra. Jag frågade om det vanligt att kommunens tjänster utnyttjades i privata 

syften på det sättet. Det är inom familjen svarade Ibrahim. 

 

 

 



226 
 

31 juli 2009 

Idag är det fredag och dags för lunch och fest hos brudgummen. Som vanligt är det 

först frukost på trappan. Manars far uppskattar att jag vill följa med honom till 

moskén för fredagsbönen. Vi går dit strax efter 11.00. Det är fullt på båda 

våningarna. Fredagspredikan handlar om Ramadan. Betydelsen av att rena sig från 

synd. Att rena själen genom fasta och därmed hålla satan borta. Jag sitter och 

lyssnar bredvid honom. 

  

Efter moskébesökt var tid för att bege sig till brudgummens familj på lunch. Jag 

som vanligt väldigt väl mottagen. Återigen var det långa bord dukade med tomater, 

gurka humus, stekt kött och pitabröd. Efter lunchen satte sig männen utmed 

husväggen i skuggan. Familjen är välbärgad. Fadern är i byggnadsbranschen. Hans 

som fästmannen erbjöd mig att följa med och se det hus fadern byggt åt dem som 

de kommer att flytta in i.  

 

Totalt är det två våningar. Undervåning ska hyras ut i framtiden är det tänkt och 

övervåningen kommer att vara deras bostad. Lägenheten är både välutrustad och 

välmöblerad. Fästmannen visade stolt upp ett litet rum som han påpekade var 

Manars arbetsrum. Där är det tänkt att hon ska kunna fortsätta sina studier.  

 

Jag var tveksam över vad som förväntades av mg vid mottagningen hos 

fästmannen. Skulle jag ha med mig en present? Och sådana fall vad? Skulle jag ha 

överlämna ett kuvert med pengar som de andra gjorde? Och i sådana fall hur 

mycket? Jag förklarade för Manars bror Ibrahim att jag inte visste vad jag skulle 

göra och att jag förväntade mig av honom att berätta för mig vad som var 

lämpligast. Han tvekade. Jag förklarade att om jag inte fick veta så kunde jag inte 

göra rätt och att jag kände mig fri att inte följa hans råd om det inte passade mig. 

Ibrahim förklarade att det skulle vara passande att överlämna 400 shekel (c:a 800 

kornor). 

 

Jag förbereder kuvertet noggrant. För Manars far är det viktigt. Hans heder är delvis 

beroende av att jag sköter mig hos fästmannen.  

 



227 
 

Fästmannen, hans farfar och far tar emot gästerna när de kommer. T kontrollerar 

noggrant att jag överlämnar kuvertet enligt alla konstens regler. Återinge är män 

och kvinnor skilda åt. Männen är samlade runt en stor scen där de dansar ”Debkka”. 

En ringdans med rytmiska steg i olika takter. I motsatt riktning går en annan liten 

grupp män och uppmanar de som inte dansar att klappa händerna i takt. Musiken 

kommer från en högtalare anläggning med mycket hög volym. Kvinnorna är 

förpassade till en annan del av området och även maten serveras separat. Först äter 

kvinnorna sedan männen. Maten som serverades var återigen ”mansaf” precis så 

som den serverades hos bruden under hennes ”henna” och av samma kockar. 

 

Plötsligt kom det fram en ung man till mig och frågade om det stämmer att jag 

föreläser på Haifas universitet. Själv studerar han där och kände inte igen mig. I 

hans röst låg det något av en prövande aggressivitet. Jag föreslog att vi skulle gå 

bort en bit där det var lite lugnare så jag fick förklara för honom hur jag hamnat på 

just detta bröllop. 

 

Jag berättade om min forskning, mina intervjuer och hur kontakten med Manar 

kommit till. Mina funderingar kring den arabiskmuslimska kvinnans utanförskap i 

Israel beskrev jag för honom. Han mjuknade. Tyckte det var intressant. Själv 

studerade han både juridik och psykologi. Den norra falangen av den Islamska 

Rörelsen i Israel passade honom bättre men han kände väl till både Muhannad, 

Ibrahim och de andra. Han påpekar för mig att de kvinnor som jag intervjuar tillhör 

en elit. Jag bekräftar för honom att jag är införstådd med det. Ganska snart gick vårt 

samtal över i hans berättelse. 

 

I dagens samhälle kan det vara svårt att veta vem man är menade han. Det är så 

många frågor som hela tiden dyker upp och som är svåra att svara på. Islam har 

alltid svaret. Han påstod sig leva med ständiga påfrestningar. Han hade fåt jobb i 

butik på en bensinstation. I butiken såldes allt möjligt och även öl. En man kom in i 

butiken och sa att han inte fick arbeta på en plats där öl såldes. Han blev osäker och 

visste vad han skulle göra. Vad som var rätt eller fel. Han hittade en ”chatt” på 

internet som erbjöd  fatwa  ”domslut i religiösa spörsmål utifrån religiös tolkning”. 

Där fick han veta att om han inte aktivt sålde öl utan arbetade där för sin försörjning 

och första hand sålde andra varor och dessutom gav en slant som en offergåva till 



228 
 

moskén så var han fri från skuld och kunde fortsätta sitt arbete. Medellemskapet i 

den islamska rörelsen gav honom trygghet och en känsla av tillhörighet. En känsla 

av att dels stärka sitt jag och dels ha plats där han kunde få svar på de svåra 

frågorna. Tillsammans vandrade vi tillbaka till festen. 

 

Hans far mötte upp oss och föreslog att vi skulle dricka kaffe hos honom. Han 

bodde precis i närheten. Jag följde med. Där satt hans bror med sin son. Sonen 

jobbar i bilverkstad är 27 år och har läst litteraturvetenskap vid Haifas universitet. 

En äldre böjd man som såg sjuk ut.  

 

Återigen berättade jag vad höll på med. Det är Israel som marginaliserar oss och 

förtrycker oss, sa den äldre mannen.  

Det är svårt, sa sonen som jobbar på en bilverkstad. Alla ser världen från sin lilla 

ruta. Våra föräldrar är oroliga.  

Hans far förklarade att han ville veta vad hans son höll på med. Varför det var 

viktigt för honom att åka till Haifa när han gjorde det. 

Jag frågade vad han var orolig för.  

Han svarade att det ofta sker trafikolyckor och att var rädd för vad som skulle 

kunna hända när sonen körde iväg och att han därför vill att han skulle vara hemma 

före 22.00. 

Men han är 27 år försökte jag. Vad är det mer du är orolig för? 

Israel marginaliserar och förtrycker oss, upprepade den gamle mannen.  

Min far oroar sig för flera saker, sköt den 27årige mannen in. Jag är ogift. Han 

oroar sig för att jag ska hamna på en fest där man dricker alkohol och göra något 

dumt. Han oroar sig för att jag ska söka upp prostituerade kvinnor i Haifa. 

Men varför ska din oro begränsa din sons rörelsefrihet. Han ju 27 år undrar jag 

försiktigt? 

Israel marginaliserar och förtrycker oss, upprepar återigen den gamle mannen. 

Det är svårt, säger återigen fadern till den 27årige mannen som har examen i 

litteraturvetenskap och jobbar i en bilverkstad. Jag är stolt över min son han har 

genomfört alla sina studier på egen bekostnad och han både jobbar och studerar. 

Men är inte det som han säger intressant? Frågar min nye vän från den islamska 

rörelsens norra falang som studerar vid Haifas universitet. Är det inte en intressant 



229 
 

tanke att vi alltid befinner oss i ett visst utanförskap. Att vi sitter i ständigt limbo 

och att vi har svårt att välja väg. 

Min telefon ringer. Det är I Manars bror som undrar var jag tagit vägen. Han vill 

köra mig hem. Jag förklarar att det inte är nödvändigt. Att jag sitter mitt uppe i ett 

samtal och att jag gå hem själv senare. Han insisterar. Jag tackar för mig och följer 

med honom hem. 

 

När vi kommer hem ringer hans telefon. Klockan 02.00. Det är brudgummen och 

hans vänner som håller på att grilla nattmat för hans närmaste vänner och som 

absolut vill att vi båda ska komma. Vi klär på oss igen och åker dit.  

 

Grillat av olika slag och sorter. Sallader. Dricka. Bröd. Det tog aldrig slut. Samtalen 

rör mest maten. Stämningen är glad och uppsluppen. Två timmar senare är vi 

återigen på väg hem. 

 

1 augusti 2009 

 

Det är den sista dagen för mig i byn. Bruden ska under eftermiddagen hämtas av 

hennes svärfar efter en traditionell sista besiktning. Kvinnorna har förberett frukost 

på trappan. Nybakat bröd och kaffe. 

 

Eftersom det är några timmar innan det är dags för ceremonin så går jag över och 

sätter mig vid moskén. Där sitter några män i djupt samtal. Två av dem känner jag 

ingen från gårdagens fest. En av dem pekas ut av de andra som den som kan allt. 

Han undrar vad jag gör. Jag berättar. Om du håller på med islam så är det något du 

bör veta säger han och berättar för mig att islam är den enda sanningen. Han 

förklarar för mig vad som är den enda rimliga tolkningen av islam. Koranen säger 

han finns i bara ett exemplar och går bara att förstå på arabiska. Den som läser 

koranen på något annat språk förstår inte vad som står. Bibeln och evangelierna 

finns enligt honom i 24000 olika exemplar som alla motsäger varandra. 

Jag undrar försiktigt varifrån han fått den informationen. Han svarar att det vet ju 

alla.  



230 
 

Men det finns ju idag även feministiska tolkningar av islam påpekar jag. Hör noga 

på vad jag säger, tilltalar han mig alvarligt. Islam är en religion för män. Den som 

tror något annat har helt fel. 

 

En kraftigt byggd ung man i blåställ som har stått och lyssnat på ett föreslår att vi 

ska bege oss till den större moskén som ligger en bit längre upp i byn. Jag 

accepterar erbjudandet.  

 

I bilen berättar han för mig att han är knuten till den islamska rörelsens södra 

falang. Han tar fram en liten flaska med guldfärgad kork och ger mig den. Det är 

rosenvatten från Saudiarabien. I den andra moskén berättar han att det finns fler 

människor som vi kan tala med. Han undrar om min forskning är inom humaniora. 

Jag svarar ja. Han har själv läst några kurser filosofi och litteraturvetenskap men 

inte tagit någon examen. Det var något han tyckte om. Att lära sig saker.  

 

Moskén ser ny och påkostad ut. Jag sätter mig längst bak. Det är kanske ett 

femtiotal människor som kommit för att be. Här tycks besökarna vara mindre 

intresserade av min närvaro. Mot slutet av bönen går en man fram och berättar att 

han kommer från Jenin på västbanken. Att han inte har mat för dagen sedan sätter 

han sig på golvet vid utgången och väntar på allmosor. Med tre undantag där jag är 

ett av dem passerar männen förbi tiggaren från Jenin utan att knappt lägga märke 

till honom.  

 

Jag frågar min följeslagare varför ingen ger honom en slant. Dels är zdaka en av de 

fem pelarna och dels har jag förstått att det finns en lojalitet med palestinierna på 

Västbanken. Min följeslagare svarar att det finns sådana som menar att han ljuger. 

Dessutom är det så många som kommer och hela tiden ber om pengar. Men den 

som ger i god tro kan väl knappast göra något fel om han ljuger så faller väl 

skulden på honom. Den goda gärningen att ge bevarar väl sitt värde ändå, påstår 

jag. Mannen i blåställ, min följeslagare håller med mig men vi pratar inte så mycket 

om det under vore resa tillbaka till min värdfamilj. Ändå vill min följeslagare veta 

hur länge jag stannar. Kanske kan vi ses igen. Jag berättar att jag har för avsikt att 

åka tillbaka till Tel Aviv under kvällen. Han frågar om jag inte kan sova över i byn 



231 
 

en natt till imorgon ska han själv till Tel Aviv på jobb och han kör mig gärna dit jag 

vill. Jag tackar för erbjudandet men avböjer. 

 

Det börjar dra ihop sig för den sista fasen av bröllopet hos familjen. Stolar har 

ställts ut för de som ska komma besök. En av de som jag tidigare träffat på 

fästmannens mottagning undrar hur man uttalar Geteborg och varför? Jag förklarar 

att det heter Göteborg att Ö uttalas som Ö inte som E. Det är fotboll som bekymrar 

honom. Han håller stenhårt på Hapoel Tel Aviv men vill ändå förstå varför svenska 

fotbollsklubbars namn är så svåra att uttala.  

 

Mannen som jag några dagar tidigare träffat vid moskén och som sitter i byns 

kommunalfullmäktige är upprörd. Han kom in i fullmäktiga på egen lista. Tillhör 

inget parti. Utbildning är det han brinner för. Han sätter sig bredvid mig tänder en 

cigarett och drar ett djupt bloss. I alla år har han kämpat för att ett daghem ska 

byggas byn som kan ta emot barn från noll till fem år. Allt fler kvinnor vill gå till 

arbetet så därför behövs det. Inrikesdepartementet gav byn två miljoner shekel (c:a 

4 miljoner kronor) för projektet. Besiktningen som gjorde innan förskolan skulle 

öppnas visade att det vore en säkerhetsrisk att släppa in barn och personal i skolan. 

Stora sprickor upptäcktes i både tak och väggar. Avlopp och el fungerade inte och 

var inte byggt en rådande standard. Dessutom har byns skola fått svidande kritik för 

att utbildningen är tillräckligt ”öppen”. Jag förstår inte vad ”öppen” betyder. Han 

förklarar att det är en fråga om att ge eleverna möjligheter att skaffa sig kunskaper 

som ligger bortom det traditionella tänkandet och de traditionella värderingarna. En 

nödvändighet enligt honom för att någonsin kunna förändra situationen för den 

arabiska befolkningen i Israel. 

 

Brudgummens far med följe kommer för att hämta bruden och vårt samtal avslutas. 

Ceremonin är kort. Bruden förs av sin bror till den väntande bilen och körs hon 

därifrån. T brister i tårar och kan inte sluta gråta. Hans förtvivlan tycks vara bortom 

alla gränser. Runt om försöker släkt och vänner trösta men inget hjälper för 

stunden. T sörjer. 

 

Jag sitter kvar bredvid honom tills han lugnat sig något. I har lovat att köra mig till 

Afula. Därifrån har jag transport tillbaka till Tel Aviv. För mig är övergången 



232 
 

mellan byn och Tel Aviv som att resa mellan olika världar. Jag har tidigare aldrig 

gjort det på ett liknande vis. De som bor i byn och arbetar i Tel Aviv eller Haifa gör 

den resan dagligen.   

 

Dagbok oktober/november 2009 

 

28 oktober.  

Efter att ha ringt Ibrahim Hijazi och fått veta att han varit lite sjuk men nu mår 

bättre känner jag allt starkare att han inte är speciellt intresserad av att upprätthålla 

kontakten med mig och jag har känner inte heller att det är nödvändigt. Jag har gjort 

vad jag kunna för att hela tiden ge honom känslan av att han fyller en funktion och 

att jag handskats med hans hjälp så ansvarsfullt som möjligt. Men eftersom han inte 

tycks vara intresserad av kontakten och jag egentligen inte behöver honom längre 

så ser jag ingen anledning till att tjata på honom mer. 

 

I föreslog att jag skulle komma förbi byn efter 17.00 på kvällen. Så jag åkte dit. Det 

blev ett uppskattat återseende. Hans föräldrar var där och mat och kaffe serverades i 

god ordning. I behövde ge sig av med sin far för att bese ett arbete och kontrakt 

som eventuellt skulle ge honom jobb framöver. Jag satt kvar och småpratade lite 

med den övriga familjen. Det kändes bra.  

 

 

29 oktober 

Jag åkte till Haifa för att träffa Mohanad. Vi år lunch tillsammans och jag berättade 

för honom hur mitt arbete fortskrider. Det var ett avslappnat och bra möte. Han såg 

dessutom till att jag fick en nyutkommen antologi om arabiska kvinnor i Israel. 

 

 

2 november 

Efter att pratat med min kontakt i Haifa några gånger kom vi slutligen överens om 

att träffas. Vi har träffats två gånger tidigare och det har alltid varit avslappnat och 

öppet samtal. Hon har också uttryckt flera gånger att hon blir glad av att jag ringer 

och ser fram emot att vi träffas igen. Efter lång väntan beslutade jag mig för att 

ringa henne för att se vad som hade hänt och varför hon inte infann sig till vårt 



233 
 

möte. Trots återkommande samtal fick jag inte svar. Jag beslutade mig för att gå ner 

till området där biblioteket och kafeterian ligger för att se om jag kunde finna 

henne. Där satt hon med en väninna. Jag frågade henne vad orsaken var till att 

varken hon eller någon annan vad de jag skulle träffa fanns där. En oro väckt inom 

mig att jag på något vis hade förlorat mina respondenter. Att jag hade gjort något 

som fåt dem alla rygga tillbaka. Hon svarade att så inte alls var fallet utan hon helt 

enkelt inte hade någon lust längre att vara kontakt person för rörelsens andra 

kvinnor.  Jag frågade hon kunde tänka sig att prata med mig ändå och om hon var 

villig till att ge mig de andra kvinnornas telefonnummer. Hon bad mig ursäkt flera 

gånger för att hon inte hade infunnit sig och för att hon hade samlat ihop även de 

andra kvinnorna. Vi kom ganska snabbt överens om att hon var villig at tala med 

mig och hon lyckades också få kontakt med ytterligare två av mina respondenter 

vilka jag nu har direkt telefonnummer till och jag kommunicerar med utan någon 

mellan hand. Vi samtalade med hennes väninna närvarande och samtalet kändes 

ganska trögt denna gång. Jag vet inte om det beror på att hon hade en dålig dag, 

eller att mina frågor inte var tillräckligt välformulerade eller om det var hennes 

väninnas närvar som påverkade stämningen. 

Den andra kvinnan som jag också talat med två gånger tidigare dök upp mot slutet 

av vårt samtal vilket och jag fick en intervju även med henne som kändes bra och 

bekväm. 

 

3 november 

Idag har jag varit Beersheva. Min kontaktperson i Beersheva gav mig en tid mitt på 

tagen då vi skulle träffas. Efter rader av telefon samtal så kom hon slutlige 7 timmar 

försent och utan någon information om vad som händer med de andra kvinnorna jag 

skulle möta. Vi gjorde en intervju på tu man hand som gick bra tycker jag. Hon 

lovad mig dessutom att kontakta ytterligare några av de kvinnor som jag var 

intresserad av att träffa för att se om det kunde bli möjligt senare under veckan. 

 

 

4 november 

Idag skulle jag återigen till intervjuer i Haifa. På väg dit bestämde jag mig för att 

kontrollera att var i ordning inför mötet. Mina senaste erfarenheter hade fått igång 

mina varningsklockor. När jag ringde henne på hennes mobil svarade hennes man. 



234 
 

Vi pratade några ord med varandra innan han gav henne telefonen. Min första 

reaktion förknippades omedelbart med manlig kontroll, traditioner och patriarkala 

system. Men efter att jag lugnat ner mig något insåg jag att jag vid flera tillfällen 

har ringt vänner på mobilen och att deras män eller fruar svarat och sagt att de är 

upptagna eller att de kommer om ett ögonblick jag kan naturligtvis inte svara på 

varför han svarade på sin hustrus mobil men jag kan utan svårigheter konstatera att 

min reaktion på att han svarade hade med mina fördomar att göra eftersom jag 

aldrig skulle tänkt patriarkala system eller manlig makt och kontroll om en liknande 

situation hade uppstått bland mina vänner i Sverige. Jag fick utan problem en 

intervju med hans fru som är den kvinna som bjöd mig på bröllop.  

 

5 november. 

Idag återvände jag till Beersheva för ytterligare två intervjuer. Den första gjorde jag 

mellan fyra ögon med en kvinna som jag träffade för andra gången. Den andra 

kvinna som skulle intervjua i Beersheva var inte villig till att sitta ensam med mig. 

Den kvinnan jag tidigare intervjuat stannade kvar och intervjun kund fullföljas. 

 

9-10 november.  

För att få ytterligare en intervju av en av kvinnorna i Haifa ringde jag henne på det 

direkt nummer som jag fått deras kontaktkvinna. Vi bytte några ord och det visade 

sig att hon var villig till att ta emot mig i sitt hem. Först ville hon dock kolla upp det 

med sin man som dessutom skulle ge mig en vägbeskrivning. Allt var i sin ordning 

var välkommen dagen därpå till deras hem. Hennes man var på väg till universitetet 

i Haifa och eftersom jag var där så föreslog hon att jag kunde träffa hennes man där 

så vi fick bekanta oss med varandra innan jag kom på besök. Vi träffades på 

universitetet någontimme senare. Jag förklarade min bakgrund för honom och vad 

det var som jag ville åstadkomma med min forskning. Han var öppen och pratsam 

och berättade gärna både om sig själv och om islam. Han berättade för mig att han 

fru kom från en mycket konservativ bakgrund och att han var den som var mer 

religiöst moderat i familjen . Jag frågade honom hur han ser på texter ut koranen 

som uppmanar män till att slå kvinnor som i 4:38 där mannen uppmanas att aga en 

uppstudsig kvinna. Han förklarade för mig att det inte var en fråga om misshandel 

utan snarare en tillrättavisning och det i sin var ett resultat av att män och kvinnor 

är olika och har olika karaktär och temperament. Ha berättade för mig att islam ha 



235 
 

som ambition att kvinnor ska utbilda sig och bli självständiga och att alls inte någon 

fråga att kräva underkastelse av kvinnan. Själv föreläser han för kvinnor om 

omgivningshygien och har för avsikt att doktorera i ämnet. Vi kom överens om att 

jag skulle besöka deras hem dagen därpå. 

 

När jag en dag körde hem Manar från universitetet stannade vi till hos hennes 

föräldrar på vägen. Där träffade vi hennes man som precis kommit från jobbet. 

Manar informerade honom om att det nog var bäst att han åt middag hos sin 

svärmor. Jag frågade skämtsamt om hon som nygift kvinna inte lagade middag åt 

sin man. Manar svarade att studierna kom före allt annat och fick medhåll av både 

sin man och sina föräldrar. Dessutom lagade Manars mor med förtjusning mat åt 

både sin svärson och mig. 

 

Manars man frågade om jag kunde ta hans svärfar i min bil och komma upp till 

hans och Manars hem. Det gjorde jag gärna. Där hade både hans bror med hustru 

och barn, samt hans far samlats för att träffa mig. Det kändes som alla ville veta lite 

mer om vem jag egentligen är.  Manar gjorde små markeringar som skulle visa på 

en gemenskap som stod vid sidan av de övriga i gruppen. Jag hade tagit bilder på 

hennes bröllop som jag försökte skicka via mail utan framgångar. Nu gav hon mig 

ett USB minne då alla såg på och frågade om jag kunde lägga över bilderna på den 

åt henne. Hela hennes kommunikation med mig var enkel och självklar som om vi 

varit vänner en längre tid. Hennes svärfar berättade sin historia och hur han alla 

jobbat inom byggbranschen nu menade han det var viktigare att ungdomarna 

studerade för att få en framtid. När jag lämnade huset sa Manar snabbt ”Vi ses på 

universitetet i veckan.” åter igen som en självklarhet som dessutom visade de andra 

att vi hade något gemensamt. Jag vet ännu inte hur hennes man reagerar på det men 

han ger intryck av att vara avslappnad och ger inte intryck av att uppleva mig som 

något hot. Innan jag åkte hem körde jag hem hennes far.  

 

När det så småningom blev dags för mig att åka tillbaka till Tel Aviv körde jag 

igenom byns centrum. Där har ett nytt snabbmatsställe öppnat. Serveringen består 

av en gammal husvagn med en lucka i väggen samt vita stolar och bord i plast på 

trottoaren. Menyn är enkel. Den består av olika hårt grillade köttbitar nedtryckta i 



236 
 

stekta pitabröd med lite grönsaker och såser. För runt 20 kronor ingår även en läsk. 

Det var fullt av matgäster runt borden när jag åkte förbi. Alla var män.  

 

 

 

 

10 november 

Jag åkte hem till en av respondenterna för att göra intervju med henne i hennes 

hem. 

 

 

 

Dagbok okt-nov 2010 
 
13 oktober 2010. 

Detta eviga jagandet av respondenter är  klart tålamodsprövande. Jag ringer och 

inge svarar och jag försöker igen och inge svarar. Men till slut så brukar det lyckas. 

Då finns det också vanligtvis en hel rad av orsaker till varför ingen svarade. 

Vanligtvis har telefonen varit på lagning vilket innebär att Israel förmodligen har 

problem med mobiltelefoner i hela världen. 

 

Skämt å sido. Till slut har jag lyckats få ta på dem en i taget. Igår kväll besökte jag 

Manar. Hela familjen var som vanligt samlad. Jag han inte mer än komma fram till 

Manars föräldrar hem förens hennes kusin sa åt mig att åka upp till hennes svärfar 

som väntade på mig med hela familjen. Hur han redan visste att jag kört in i byn 

fem minuter tidigare fick jag aldrig reda på.  

 

Vi samlades kring matbordet i trädgården. Manar med sin make. Hennes svärfar 

och svärmor samt hennes föräldrar. Det går bra för svärfadern nu och därmed går 

det också bra för hennes man. Hennes man har köpt henne en ny bil som 

naturligtvis underlättare det för henne. När jag tog fram min dator för att kontrollera 

några uppgifter frågade hennes man vad en sådan kostar. Han vill köpa henne en 

bärbar dator också. Mest bestod kvällen av att Manars svärfar informerade oss 



237 
 

andra om sin livsfilosofi.  Då och då lyckades jag byta några ord Manar. Vi kom 

fram till att jag skulle höra av mig till henne igen. 

 

Under tiden har jag fått tag  på Amina som jag kommer att träffa imorgon i hennes 

hem. Dessutom svarade äntligen Nadir och uttryckte både glädje över att jag var här 

och en vilja till att träffas. Alla beklagar djupt min fars bortgång. Men det görs på 

ett så enkelt och självklart sätt. Det är svårt för mig att sätta finger på vad det är 

som är annorlunda. Men det skiljer sig markant från hur människor i Sverige ofta 

hanterar sorg. 

 

Jag har även ringt Mohandad. Han får snart svar beträffande sin avhandling och 

verkar både lite otålig och irriterad. Jag hoppas dock att vi kommer ses när jag åker 

till Haifa. Beersheva håller Noor i trådarna. Vi har talat med varandra två gånger 

och hon har lovat att samla ihop kvinnorna i Beersheva i den mån det går. 

 
14 oktober 2010 
 
Beslutet om att Amina och jag skulle träffas höll. Men beslutet från Aminas sida 

var att vi inte skulle ses hemma hos henne. Enligt Amina var det för att inte denna 

gång bli lika störda av hennes livliga barn som vi blev sist. Hon hade istället valt att 

vi skulle träffas i ett  köpcentrum som ligger mitt i det samhälle som hon bor. 

Hennes man var med men påpekade hela tiden att han gärna flyttade på sig om 

någon upplevde att han störde. Amina har inget körkort ännu och eftersom det inte 

är promenadavstånd till köpcentret så körde han henne dit. Han valde tillslut själv 

att lämna oss ifred trots att både jag Amina bedyrade att han inte stör. Lugnt blev 

det dock inte. En busslast med ungar vältrade plötsligt in i köpcentret och var precis 

så stökiga som man kan förvänta sig. Ändå gick intervjun att genomföra. Den blev 

ur mitt perspektiv förvånansvärt personlig . När vi så småningom var färdiga ringde 

vi Aminas man på mobilen och han återvände till oss.  

Jag har idag också talat med Noor i Beersheva och ytterligare några av kvinnorna i 

Haifa per telefon. 

 

19 oktober 2010 



238 
 

Åter till Beersheva. Jag ska träffa Aisha och Noor. Intervjun var som väntat. Det 

var trevligt att se de båda igen men inget i intervjuerna överraskade mig egentligen. 

Aisha har dessutom fått det jobb hon önskat tack vare Gud naturligtvis. 

 

20 oktober 2010 

Möte med Leila. Tanken var att vi skulle träffas och prata mellan fyra ögon. När vi 

träffades hade hon med sig en väninna och frågade om det gjorde något att hon 

följde med. Intervjun blev mer komplicerad än vad jag trodde. Det var svårt till 

skillnad från tidigare att få igång ett samtal. Dessutom Leila mycket mer tveksam 

innan hon svarade på frågorna än vad hon tidigare har varit. Jag kan inte svara på 

om det beror på frågornas natur eller om det beror på att hennes väninna var när 

varande.  När så småningom intervjun var slut påpekade Leila för mig att hon var 

osäker på om hade varit bra eller ej. Hon uttryckte att hon inte kände sig tillfreds 

med sina svar.  Det ledde till ett samtal om vad jag var ute efter. Leila lät mig förstå 

att hon hade känt ett ansvar för att ge mig svar som hon upplevde var förenliga med 

gängse tolkning av islam. Jag förklarade att sådana tolkningar kunde jag få hur 

många som helst genom både litteratur och internet. Snarare var jag ute efter hennes 

personliga uppfattning och att den uppfattningen var något som jag granskade som 

forskare. Hon förklarade att hon nu förstått mig. Det är fullt möjligt att jag inte varit 

tillräckligt tydlig.  

 

söndag 24 oktober 2010. 

Jag åkte upp till Haifa från Tel-Aviv tidigt för att träffa Manar samt eventuellt Erina 

och Nadir.  Då ingen av dem hörde av sig ringde jag till Manar. Hon satt hemma 

försjunken i studier för en tenta som hon har imorgon. Vi kom överens om att 

träffas efter hennes tenta istället. Efter ett evigt ringande fick jag tag på Manar hon 

var också upptagen med annat. Terminen på universitetet har precis börjat och 

registreringar och planeringar måste göra innan registreringstiden går ut. Samtidigt 

är det uppenbart att både intresset för mig och för min avhandling har svalnat bland 

mina respondenter. De är alla fortfarande korrekt hövliga men samtidigt upptagna. 

Spekulationer om varför det blivit så kan göras i oändlighet. Mitt beteende eller 

mina frågor kan vara en orsak. Möjligen upplever kvinnorna att de inte fick ut av 

mig vad de kanske hoppades få ut. Jag fått frågor om jag kan hjälpa dem med 

stipendium om funderar på att bli muslim eller om jag skriver en avhandling om 



239 
 

Islam. Jag å min sida har hela tiden försökt att vara så ärlig  och tydlig som jag bara 

kan och aldrig dolt varken mina avsikter eller vem jag är. Å andra sidan kanske 

efterkonstruerade förklaringar till den rådande situationen inte behövs. Det kan vara 

så enkelt att intresset för det okända svalnar när det blir känt.  Jag har återigen fåt 

löfte om att vi kommer att ses i framöver i veckan. Jag har förklarat att det inte är 

något måste. Jag vill vara veta. Vi får se vad som händer i morgon och på onsdag.  

 

25 oktober 2010 

Åter på Haifas universitet. Manar dök upp så som vi kommit överens.. Det blev ett 

kort samtal denna gång. Förmodligen på grund av att hon var stressad och jag inte 

klarade av att hålla samtalet igång. Jag har sökt Erina med Ljus och lyckta ringt till 

ett nummer där ingen svarar och bett hennes väninnor att leta rätt på henne åt mig. 

Inget har hjälpt. Efter intervjun med Manar stannade jag kvar på universitetet. Jag 

brukar göra så. Går runt lite på våningarna och bland studenterna ibland stöter jag 

på någon av de intervjuar och säger hej ibland inte. Det har tidigare varit ett sett att 

hitta det respondenter som jag annars inte lyckats få tag på. I korridoren som går 

förbi biblioteket stötte jag plötsligt på Erina. Hon gjorde intryck av att vara glad att 

se mig. Jag berättade för henne att jag sökt henne och försökt ringa men utan 

framgång. Jag gratulerade henne till bröllopet och sa att det kom lite plötsligt. Hon 

förklarade att det hade hållits hemligt. Kunde jag ringa henne? Var hon villig till att 

tala med mig? Absolut ville hon det. Men kunde jag också få hennes 

telefonnummer så vi kunde vara i kontakt med varandra. Hon gav mig sitt nummer 

men påpekade att hon inte ville att hennes andra väninnor skulle få det. Varför 

undrade jag. Hon var stressad och vill vidare. Vi kom överens om att vi skulle tala 

om det på onsdag 27 oktober kl 13.00. 

 

 

 

 

 

 

 

Appendix epost med Manar inför bröllopet. 



240 
 

 
 

 

 

   

  

   

5T  

" 5T 

 

  

   

5T 29-7 31-7  1-8 5T 

 

  

5T  ....5T 

5T       0507xxxxx5T 

5T    0508xxxxx5T 

 

   

  

  

  

 

  

  

 
 
 

  
   

 
 

  
  

 
  

   
  

 
  

  
 

  
  

  
  

  
  

  
  

 ???? 
  

 
 

 



241 
 

 
 
Appendix Första e-posten från HD 27/7 2009 översatt till svenska 
av Eli Göndör. 
 
God morgon och bästa hälsningar. 
Om du inte skulle komma ihåg mig så vill jag påminna dig om att jag är Manar som 
du lärde känna på universitetet med de andra tjejerna. Först och främst hoppas jag 
att allt är väl med dig. Idag kan jag säga att det är en vecka kvar till mitt bröllop. 
Det innebär att min ”henafest” med middag kommer vara nästa onsdag och på 
fredag kommer min fästmans fest med middag och på lördag är det den avslutande 
ceremonin ”Zappa”. 
 
Jag bjuder dig härmed till vårt bröllop. Jag respekterar dig så mycket så jag hoppas 
att du kan svara mig att du kommer. På så vis får du också möjligheten till at se hur 
vi firar våra bröllop. Jag inbjuder dig att närvara på bröllopets tre dagar.  Nästa 
onsdag 29/7, 29/7 fredag 31/7 och lördag 1/8. Jag ger dig här också min brors 
mobiltelefonnummer så kan du ringa honom när kommer till vår by så hämtar han 
dig och tar dig till vårt hem.  Försök att komma alla andra tjejer kommer också att 
vara här. (Här följer några av namnen). (Broderns mobilnummer)(Manars 
mobilnummer) 
Jag ska försöka att skicka den officiella inbjudan till dig på mail men den är ännu 
inte färdig. Detta mail skickar jag dig så att du ska ha en vecka på dig att komma 
hit. 
Önskar dig en fortsatt bra dag. 
Hoppas du kommer på bröllopet. 
Med mycket respekt. 
Manar, Väntar på ditt svar. 
 
Appendix Andra eposten från Manar 27/ 2009 översatt till svenska 
av Eli Göndör 
 
Hej, 
Jag skickar dig denna mail för att bekräfta att det inte finns några som helst hinder 
för att du ska vara med oss på mitt bröllop och att du är välkommen att sova hemma 
hos oss. Det finns inga problem med det. Om du inte är bekväm med att sova hos 
oss så finns det hotell alldeles i närheten i Nazareth vilket är väldig nära min by. Vi 
kan komma och hämta dig från hotellet innan festen börjar på onsdag. På torsdagen 
har du ledigt för min del och på fredagen kommer vi också komma i tid för att 
hämta dig till min fästmans fest och på lördag slutligen äntligen bröllopet.  Gör det 
som passar dig bäst och är mest bekvämt för dig. Informera mig bara genom epost 
vad du beslutat.  Du kan sova hos oss eller på hotell i Nazareth vi kommer vara i 
kontakt med dig hela tiden. Oroa dig inte. Väntar på ditt svar. 
 
Om du har ringt till min mobiltelefon och jag inte har svarat så kan det bero på att 
jag sitt i universitetets bibliotek där får man inte tala i telefon. Så skicka mig bara 
en epost. 
Återigen. Varmt välkommen. 
 



242 
 

Ps. Under min fest så sitter männen för sig och kvinnorna för sig inte långt från 
varandra och vi ordnar det så att vi inte ska se varandra. Men du kan komma in med 
min bror och min far vid festens inledning då jag kommer in och sedan kan du gå ut 
med dom igen då min fästman kommer in. Till min fästmans fest kan du gå med 
min bror och far. 
Fråga: Äter du allt eller bara det som kasher???? 
Informera mig via epost. 
På återseende. 
Manar 
 
 
 
 
Appendix lista på intervjuer 
Intervju 1. Första mötet med gruppen i Beersheva 13 maj 2009 

Intervju 2. Andra mötet med Noor i Beersheva 3 november 2009. Intervju mellan 

fyra ögon i ett kontor på universitetet. 

Intervju 3.  Andra mötet med Leila i Beersheva 5 november 2009. Intervju mellan 

fyra ögon i ett kontor på universitetet. 

Intervju 4.  Andra mötet med Aisha i Beersheva 5 november 2009. Leila är 

närvarande. Mötet sker i ett kontor på universitetet. 

Intervju 5. Tredje mötet med Aisha och Noor i Beersheva 19 oktober 2010. De ville 

intervjuas tillsammans. Mötet sker i ett kontor på universitetet. 

Intervju 6. Tredje mötet med Leila i Beersheva 20 oktober 2010. Hon bad denna 

gång om att få ta mig sig en väninna som är närvarande under intervjun. Mötet sker 

i ett kontor på universitetet. 

Intervju 7. Första mötet med gruppen i Haifa 18 maj 2009. Mötet sker i ett 

konferensrum på universitetet. 

Intervju 8. Andra mötet med Nadir i Haifa 25 maj 2009. Mötet sker i enskilt rum på 

universitetet utan diktafon. 

Intervju 9. Andra mötet med Erina och Manar i Haifa 25 maj 2009. De föredrog att 

intervjuas tillsammans. Mötet sker i enskilt rum på universitetet utan diktafon. 

Intervju 10. Tredje mötet med Nadir i Haifa 2 november 2009. Mötet sker i enskilt 

rum på universitetet. 

Intervju 11. Tredje mötet med Erina i Haifa 2 november 2009. Mötet sker i enskilt 

rum på universitetet. 

Intervju 12. Andra mötet med Abir i Haifa 4 november 2009. Mötet sker i enskilt 

rum på universitetet. 



243 
 

Intervju 13. Tredje mötet med Manar i Haifa 4 november 2009. Mötet sker i enskilt 

rum på universitetet. 

Intervju 14. Andra mötet med Amina i Haifa 10 november 2009. Mötet sker hemma 

hos henne i närvaro av hennes man och hennes livliga barn. 

Intervju 15. Tredje mötet med Amina i Haifa 14 oktober 2010. Mötet sker på ett 

kafé i ett köpcentrum i hennes hemort för att slippa hennes livliga barn. I köpcentret 

dök det istället upp en busslast med livliga barn. Hennes man var närvarande 

eftersom ha körde oss dit men satt vid ett annat bor och hörde inte vår konversation.  

Intervju 16. Tredje mötet med Abir i Haifa 18 oktober 2010. Mötet sker i enskilt 

klassrum på universitetet. 

Intervju 17. Fjärde mötet med Manar i Haifa 25 oktober 2010. Mötet sker i enskilt 

klassrum på universitetet. 

Intervju 18. Fjärde mötet med Erina i Haifa 27 oktober 2010. Mötet sker i enskilt 

klassrum på universitetet. 

Intervju 19. Fjärde mötet med Nadir i Haifa 27 oktober 2010. Mötet sker i enskilt 

klassrum på universitetet. 

 

 

Appendix intervjuer 
Intervju 1. 

Första mötet med hela gruppen i Beersheva 13 maj 2009. Samtal med hela 

gruppen i ett klassrum på universitetet. Jag är Eli.  

 

Kontakten har gått via Ibrahim Hijazi till Noor. Hon har samlat ytterligare fem 

kvinnor. Inledningsvis byter Noor och jag några ord med varandra. 

 

Jag kommer en knapp timme för tidigt på grund av tågtidtabellen. Men jag ringer 

ändå Noor för att meddela att jag anlänt. Hon sitter i biblioteket men kommer ut 

och möter mig. Noors runda ansikte är inramat i en vit slöja och hon är klädd in en 

grå fotside med vita linjer. Vi sätter oss mittemot varandra med ett bord emellan 

oss. Jag ger henne mitt kort från Lunds Universitet. Hon frågar var jag bor i 

förhållande till universitetet. Var Stockholm ligger i förhållande till Lund. 

 



244 
 

Jag visar henne min diktafon och förklarar hur jag har för avsikt att gå till väga. 

Noor frågar om diktafon kommer från utlandet och jag svarar att den köptes i 

Sverige men att de finns att få även i Israel. 

 

Det är fortfarande oklart hur många av hennes väninnor som kommer att delta. Var 

vi ska sitta är heller inte helt klart men vi kommer överens om att försöka ta ett 

klassrum som är tomt. Vi fick tid att tala lite med varandra. 

 

Noor har inte alltid varit religiös. Hon har blivit det på senare år. Enligt henne var 

hon på en föreläsning om islam som gjorde att hon bestämde sig för att byta livsstil. 

Med religionens och guds hjälp anser hon sig kunna klara allt. Det ger henne styrka. 

Som exempel berättar hon för mig att hon kom in på universitetet med guds hjälp 

trots att hennes poäng inte var tillräckliga.  

 

Jag frågade henne om anledningarna till att hon valt hijab. Noor svarade att de gav 

henne en annan status som kvinna. Hon slapp nedlåtande kommentarer och 

påträngande blickar från andra män och kände att hennes värdighet bevarades på ett 

annat sätt med den typen av klädsel. Jag frågade om det skulle innebära att hon inte 

skulle behöva klä sig så om män betedde sig annorlunda. Noor förklarade att 

klädseln var guds önskan att det inte bara hade att göra med hur män beter sig utan 

att det också var frågan om vad som är bäst för människan. Att klä sig i hijab och 

fotsidekappa var bra för att det skydda mot solen, för att åtsittande kläder var 

skadligt för kroppen. Kläder menade Noor skulle vara bekvämt och effektivt vilket 

också var en central anledning till varför hon valt att klä sig så. 

 

 Noor påpekade att vi kunde börja intervjuerna efter att hon och hennes väninnor 

avslutat sin bön. Var ber ni? Frågar jag. Det finns ett bönerum för oss här på 

universitetet, svarar hon. Vi byter några hövlighetsfraser och så ger hon sig av. Om 

cirka en kvart, 12.45 är det meningen att hon ska komma tillbaka och då kommer vi 

kunna börja vårt gruppsamtal. 

 

Innan vårt samtal började försökte vi finna en sal att vara i. Det blev lite spring 

mellan våningarna. Men till slut så fann vi ett ledigt klassrum. Inledningsvis bad jag 



245 
 

var och en att presentera sig och berätta lite om vem de är, ålder osv. Själv är jag 

Eli.  

 

- ”Noor” Jag är Noor. Jag är 23 år och läser den allmänna kursen i psykologi. 

Jag upplever att jag är religiös i mitten. 

- ”Eli” Religiös i mitten. Vad betyder det? 

- ”Noor” Det betyder att jag visserligen har en stark tro men att jag måste 

jobba på den ytterligare i praktiken. Jag måste utvecklas religiöst och arbeta 

på mitt religiösa beteende och stärka min tro ytterligare. Vi är en stor familj. 

Vi är sju bröder och fem systrar. Jag bor i (hon nämner en av 

beduinstäderna i Negev där det förekommer ständiga konflikter mellan 

israeliska myndigheters ambitioner att urbanisera och utveckla och 

beduiners ambitioner att bevara sina betesmarker och sitt utrymme). 

- Tack. (Jag vänder mig till nästa respondent) Vem är du? 

- ”Hajar” Jag heter ”Hajar” och kommer från. (Hon nämner ytterligare en av 

beduinstäderna i Negev). Jag är 21 år och studerar (här har jag svårt att tolka 

vad det är för utbildning hon håller på med annat än att det är första året på 

universitetet). Vi är tre systrar och fem bröder. 

- ”Eli” Har du levt religiöst hela ditt liv? 

- ”Hajar” Jag började leva religiöst i årskurs nio när jag var 15 år. Jag fick då 

se en film om islam och om profeten Muhammed. Det påverkade mig och 

jag bestämde mig för att fördjupa mig i religionen. 

- Jag heter ”SG” är 18 år och kommer från (Hon nämner en beduinstad i 

Negev). Jag avsluta gymnasiet förra året och är på väg till universitetet. När 

dt gäller religionen så känner jag att det har förändrat mitt liv. Jag känner 

mig självsäker tack vare religionen. Jag har läst om andra religioner och 

jämfört dem med vår religion. Vi måste respektera andra religioner. Och 

ja…jag  vet inte hur jag ska säga det. Det finns ingen religion som 

överträffar vår religion. När jag fick höra att du vill bli muslim så gladde det 

mig mycket. Och alla andra som vill bli muslimer…det gläder mig mycket. 

Mycket bra. Jag har två bröder och jag är den enda dottern hemma. Mina 

äldre systrar har gift sig och lämnat hemmet. ”Hajar” och jag är kusiner. 

- ”Eli” Vem har sagt att jag vill bli muslim? 

- ”SG” Inte att du vill kanske men att du överväger det.  



246 
 

- ”Eli” Vem har sagt att jag överväger? 

(Hon och några till skrattar förläget) 

- ”Leila” Jag kommer från orten (hon nämner ytterligare ett samhälle i Negev 

som är dominerat av beduiner) och är 19 år. Jag studerar första året biologi. 

Jag har sex bröder och fem systrar.  

- ”Eli” Har du alltid varit religiös? 

- ”Leila” Nej. Min religiösa upplevelse började på gymnasiet när jag var 16 

år. (Här byter ”Leila” till engelska och förklara för mig att det är lättare för 

henne på engelska trots att hennes hebreiska varit perfekt). Jag lyssnade på 

några föreläsningar och hörde sådant som jag tyckte verkade logiskt. Jag 

hade många frågor om livet och sökte svar. Under föreläsningarna fann jag 

svaren. 

- ”Eli” är det lättare för dig på engelska? 

- ”Leila” Ibland. 

- ”Eli” Ok… ni kan alla välja det språk som passar er bäst. 

- Jag heter ”Mona” och 23 år. Jag läser sociologi och kriminologi första året. 

Jag har fyra bröder och fem systrar. Jag har alltid varit religiös men under 

de två senaste åren har det intensifierats. Familjen har alltid levt ett religiöst 

liv men under de två senaste åren har det blivit strakare för mig. (Hennes 

mobil ringer. Hon svarar och kommer sedan egentligen aldrig tillbaka i 

samtalet). 

- Jag heter  ”Aisha”. Jag är 21 år och läser biologi tredje året. Jag bor i 

samhället (hon nämner ett samhälle i Negev). Innan jag fortsätter vill jag 

bara säga ett par saker. Begreppen religiös eller sekulär varierar beroende på 

från vilket håll man ser det. Inom islam förekommer inte begreppen på det 

vis som det gör för dig eller i andra religioner. Det vill säga alla tror vi på 

Gud och alla profeter men sedan förekommer det vissa gradskillnader. Det 

beror på hur mycket en människa ber, hur mycket tid han ägnar åt Gud och 

åt religionen eller hur mycket tid han använder åt att läsa i Koranen. Jag 

växte inte upp i en religiös familj.  Visserligen trodde jag på Gud, men i 

familjen mina föräldrar och så…vi var inte en religiös familj. Vi pratade 

inte hemma om relationen mellan människa och Gud och alla de där 

sakerna. När jag var tre fyra år så kunde jag se upp mot himlen och se 

många saker som ingen kunde ge mig svar på. Och jag frågade mig alltid 



247 
 

vem det är som står över himlen vem som är större en jorden och vem är 

starkare än alla dessa ting. Och inge hade svar på mina frågor. Och när jag 

frågade min mor så hade hon inga svar heller. När jag var nio år i tredje, 

fjärde klass hade jag en religiös lärare. Han gav mig en del svar men det var 

enkla svar och fortfarande inte de svaren som jag sökte. Svar på hur man 

ska förhålla sig till sin omgivning. Till andra människor, till sina föräldrar. 

För i vår religion är det viktigt att respektera sin mor. Även om man inte 

förstår eller håller med henne så måste göra det hon säger. När jag fick de 

svar jag önskade så var det inte för att min familj är religiös utan för att 

svaren övertygade mig om att det är den rätta vägen. Jag blev övertygad om 

att det är det rätta budskapet. Det var vad som gjorde att jag de kommande 

åren utvecklade och fortsatte mitt religiösa liv. Men det var inte så att jag 

plötsligt en dag bestämde mig för att vara religiös. Snarare gjorde jag det 

stegvis. Ett steg i taget. När jag började läsa biologi på universitetet så dök 

det upp nya frågor som jag fick svar på i min religion. Dessutom har jag 

många judiska vänner för att jag är religiös muslim. Jag kan vara vän med 

många olika människor eftersom vår religion kräver att vi förhåller oss bra 

till alla människor. Vi måste acceptera alla människor och alla religioner 

inte bara vår egen religion Det finns nämligen bara en Gud som skapat hela 

världen. 

- ”Eli” Kan någon berätta för mig vad religionen betyder för er rent 

personligt. Om det påverkar ert dagliga liv och hur i sådana fall? 

- ”Hajar” Jag upplever att religionen tillför mig mycket optimism. Livet är 

ibland svårt och religionen ger mig styrka. 

- ”Leila” (på engelska) religionen är min lösning. Det ger mig regler. Jag kan 

inte bara gå ut och vara fri. När jag känner mig lite nere eller inte 

optimistisk så ger mig religionen hopp. Hur ska jag uttrycka det…Jag har 

alltid hjälp och tro. Gud är alltid med mig, är alltid närvarande. När jag har 

något problem så kan jag alltid be till Gud. Att jag kan be till Gud om allt 

gör mig starkare. Religionen blir mitt ramverk (min tolkning då hon 

använder ordet konstitution på engelska) som gör att jag inte kan göra precis 

som jag vill. 

- ”Aisha” Religionen ger mig allt jag önskar. Allt jag behöver finns i 

religionen. Religionen ger oss en säkerhet i vad vi gör och bidrar till att vi 



248 
 

alltid tar ansvar för det vi gör. Om du tänker dig ett arbete eller en familj så 

finns de som tror att man kan bete sig hur man vill för att chefen har gått 

hem eller för att föräldrarna inte är hemma. Men religionen gör att vi beter 

oss rätt under alla förhållanden. Religionen förhindrar oss från att bli 

deprimerade. Det kan hända att en människa inte får som han vill. Inte får 

det arbete eller den utbildning han önskar att motgångarna bli för svåra men 

för oss finns Gud och Gud hjälper oss alltid. Det är som jag ville läsa 

medicin och bli läkare men nu läser jag biologi istället tack vare guds 

vägledning och ser hur det ger mig svar på viktiga frågor och stärker min 

tro. Det ger mig också känslan av att jag aldrig är ensam. 

- ”Eli” Vad betyder det att aldrig känna sig ensam? 

- ”SG” Det betyder att när jag befinner mig i en svår situation eller har ett 

problem så kan jag alltid vända mig till Gud och be honom hjälpa mig. Jag 

känner att Gud alltid är med mig. Jag känner mig alltid bekväm. Allt känns 

klar och förståeligt. Religion är tydlig. 

- ”Noor” För mig ger tron en övertygelse om att det jag vill kommer att 

lyckas. Det var som jag berättade för dig tidigare. Jag visste att jag skulle 

komma in på min utbildning på universitetet trots att mina resultat och betyg 

inte var tillräckliga. Jag känner att Gud alltid är med mig att jag aldrig är 

ensam. Även när jag sitter ensam eller sover så känner jag att någon är med 

och vakar över mig. Det är väldigt viktigt för att känna sig lugn och 

bekväm. Det är viktigt för att inte behöva känna att man är i världens 

marginaler. Det räcker med att Gud är med dig så är hela världen öppen. 

- ”Eli”  ”Noor” förklarade för mig tidigare att anledningen till att klä sig i 

hijab och j´ilbab är att det förhindrar att män uttrycker sig nedlåtande. Att 

det ger en annan status och ökar självrespekten. Jag skulle vilja veta vad det 

betyder för er andra? Varför ni klär er som ni gör? Och vad det betyder för 

er? 

-  ”Hajar” Jag klär mig så här för att jag är övertygad om att religionen vill 

skydda oss. Eftersom livet är fyllt av svårigheter så hjälper klädseln oss att 

skydda oss. Det gör att jag känner mig stark och bekväm och det ökar min 

självkänsla. Jag känner att Gud alltid är med mig och är inte rädd för något. 

Det ger mig känslan av att jag kan hantera alla svårigheter. Det ger mig en 

känsla av att Gud alltid är med mig och det gör att jag känner mig bekväm. 



249 
 

- ”Noor” Jag vill tillägga en sak. Även om vi kontrollerar vårt beteende så 

kan själen ibland välja rätt eller fel. Själen kan dras åt olika håll. Om jag ska 

bestämma själv så vet jag inte alltid vad det rätta beslutet är. Men om Gud 

säger att det ska vara på ett visst sätt så vet han vad som är bäst för oss även 

i sådant som vi kanske inte ser. Klädseln är inte bara en fråga om att skydda 

sig från mäns nedlåtande kommentarer eller blickar. Ibland kan en kvinna 

klä sig i något åtsittande plagg utan att förstå hur skadligt det är för kroppen. 

Musklerna blir mindre och det är obekvämt. Om hon exempelvis går i korta 

ärmar eller korta byxor så exponeras huden för solen och det är inte sunt för 

kroppen och huden. Jag har sett en undersökning som visar hur solen kan 

bidra till hudcancer. Genom klädseln skyddar Gud oss från sådant. Nu visar 

forskningen sådant som varit känt för oss i 1430 år. 

- ”Aisha” När det gäller livet så finns det alltid olika sidor. Även om något är 

till 99 procent bra så finns det alltid 1 procent som är dåligt. Men det gäller 

inte Gud. Gud är 100 procent rätt i alla frågor. Dessutom ser Gud mitt hjärta 

jag måste vara ett med min tro och mina tankar. Hur kan jag säga att jag 

älskar Gud om jag inte också beter mig på ett sett som visar att jag verkligen 

gör det? 

- ”Eli” Så varför klär du dig i grön hijab som ser annorlunda ut? Alla andra 

här klär sig en enkel vit hijab. Vad är det som är rätt? 

- ”Aisha” Färgen har inge betydelse. När jag går och ber så känner jag att min 

lojalitet till Gud måste vara fullständig. Klädseln är en del av den lojaliteten. 

Klädseln är en av de centrala delarna av islam. 

- ”Leila” Nu föredrar jag att prata hebreiska. Det fanns en tid i början på det 

här året när jag inte var klädd på rätt sätt. Jag gick i byxor.(”Noor” slänger 

in en frågande kommentar om byxor och alla skrattar tillsammans). Jag 

kände inte att det jag gjorde var rätt. Det kändes inte som om det jag gjorde 

var rätt. När jag gick på gatan eller här på campus så upplevde jag hela tiden 

att andra talade om mig, sa saker om mig som fick mig att känna mig 

obekväm. Jag tittade på ”Noor” som var klädd som hon är nu och jag fick en 

känsla av att hon uttryckte självsäkerhet och självrespekt att det hon gjorde 

var rätt. Hon gav uttryck för stolthet. Det gav mig känslan av att hon har 

något som jag saknar och söker efter. Så jag bestämde mig för att pröva. Jag 

kände inte bara stolthet eller att det var bekvämt utan också att jag 



250 
 

representerade något. Det var som att jag visade ”se på mig nu”.  Innan 

trodde jag att det skulle krocka med många delar av mitt liv. Att jag inte 

skulle ha vänner, eller att jag skulle känna mig gammal men jag kan säga 

dig att det är precis tvärt om. 

- ”SG” För det första är det guds önskan att vi ska klä oss i hijab. Gud vill 

skydda oss från de hungrigas blickar. Jag kan säga dig att när jag är hemma 

och de kommer en främmande man på besök och jag är utan hijab så känner 

jag mig mycket obekväm. Jag är övertygad om betydelsen av hijab eftersom 

jag vet att det är för min egen skull.  

- ”Hajar” När jag klädde mig i hijab första gången så grät jag. Jag kände ett 

lugn som jag aldrig tidigare känt. En vecka efter att jag började bära hijab 

fick jag stipendium för bästa elev. 

- ”Eli” Tror ni att ni som utbildade och unga kvinnor förhåller er till 

religionen på ett annat sätt än exempelvis män i er ålder, eller era föräldrar 

eller far- och morföräldrar? 

- ”Noor” Det finns ingen skillnad i de religiösa föreställningarna. Tro är tro 

och den är den samma för män så väl som för kvinnor. Däremot har män 

och kvinnor olika uppgifter.  Mannen är annorlunda i sin karaktär och därför 

har män och kvinnor olika uppgifter. Men dom är jämbördiga och 

likvärdiga. I Koranen står det att kvinnor ska sköta hemmet men samtidigt 

krävs det en motprestation av mannen. Han har också uppgifter och ansvar. 

I hemmet är kvinnan drottningen och det är mannens skyldighet att anskaffa 

allt hon vill ha och behöver. Så hennes uppgift är hemmet och hans uppgift 

är att se till att inget saknas i hemmet. Ett annat exempel på jämställdheten 

mellan en muslimsk man och muslimsk kvinna är utbildningen av barnen. 

Där har han ett visst ansvar och hon har ett annat. Dom ska göra det 

tillsammans och komplettera varandra. Det är inte nödvändigtvis så att 

huvudansvaret för barnen är kvinnans bara för att hon är hemma och bara en 

litet ansvar av det som vilar på mannen. Så är det alls inte. Båda måste ta 

ansvar och båda måste fostra barnen. 

- ”Aisha” Det finns inget som hindrar att en kvinna utbildar sig. Det står i 

Koranen att vi ska utbilda oss. ”Ikra” (hon hänvisar till sura 87:6 Koranens 

budskap Mohammed Knut Bernström/Koranen K.V. Zetterstéen). Det är en 



251 
 

skyldighet vi har enligt koranen att utbilda oss. [Andra i gruppen instämmer 

”det är en skyldighet att studera”]. 

- ”Noor” Kvinnor som utbildar sig har större möjlighet att förstå guds storhet. 

Om man exempelvis läser biologi så förstår man bättre vad guds skapelse 

innebär och alla mirakel. 

- ”Aisha” Det finns en jämställdhet som är riktig så som dom andra sagt. Men 

så finns det också en jämställdhet som inte är det. Män och kvinnor är 

skapta olika till och med deras kroppar är olika. Därför kompletterar män 

och kvinnor varandra. Men det går bara om de gör olika saker. Om de både 

gör samma sak så blir det fel eftersom de är olika och därför ska göra olika 

saker för att kunna komplettera varandra… 

[Här blir vi avbrutna. Den föreläsningssal som vi suttit i ska användas. Vi 

måste flytta på oss och söka en annan plats. Efter tags irrande i universitetets 

korridorer finner vi till slut en ny föreläsningssal som vi kan använda oss av.] 

- ”Eli” har jag förstått rätt att religionen förtydligar skillnaderna mellan män 

och kvinnor? 

- ”Noor” Män och kvinnor är olika och det finns saker som en kvinna inte kan 

göra för att hennes kropp är annorlunda och skiljer från en mans kropp. Och 

ibland finns det män som inte har något emot att göra arbeten som är till för 

kvinnor. Exempelvis har män inte samma tålamod med barn som kvinnor. 

Eller ta hand om barnet när det är sjukt. Det är inget som män har tålamod 

för. Och det finns ingen anledning att utsätta barnet för mäns dåliga 

tålamod. På samma sätt är kvinnor inte skapta för att hålla på med 

betongarbete. 

- ”Aisha” Det finns till och med mer specifika exempel på skillnader mellan 

män och kvinnor.  Immunitetsförsvaret hos kvinnor är starkare än hos män. 

Å andra sidan har män ett större blodomlopp i musklerna och en större 

muskelmassa än kvinnor. Därmed blir det naturligt att kvinnor har vissa 

uppgifter och män har andra uppgifter. Men det är inget som skadar 

jämställdheten mellan män och kvinnor. Män och kvinnor ska respektera 

varandra och ta gemensamt ansvar för både hemmet och barnen. 

- ”Eli” Håller ni andra med? 

- Ja [svaret kom mer eller mindre unisont och ingen gav intryck av att vilja 

opponera sig].  



252 
 

- ”Aisha” Det finn en sak som jag tycker ska tilläggas. Förhållandet och 

uppgifterna mellan män och kvinnor ska också bedömas utifrån framgångar 

och vad man gör. Inte bara utifrån att den ene är man och den andre är 

kvinna. Den som exempelvis är bättre på studie ska naturligtvis studera. Jag 

är kvinna och har varit framgångsrik i min utbildning då är självklart att jag 

ska studera. 

- ”Eli” Hur förändras er känsla när ni lämnar ert hem och kommer till 

Beersheva? 

- ”Noor” För mig spelar det ingen roll var jag är. I och med att jag är muslim 

så är har jag en stark tillit till Gud. Det spelar inge roll vem jag är eller vad 

jag gör. Ingen kan hindra mig när Gud är med mig. Eftersom Gud skyddar 

mig och vill mig väl så kommer även sådant, som jag kanske tycker är svårt, 

på sikt vara till min fördel. 

- ”Eli” Hur upplever ni mötet med universitetet? Till skillnad från er hemort 

är ni här i minoritet. Man skulle kunna säga att det blir ett möte med 

moderniteten? Vad säger ni? 

- ”Noor” Det är vi som visar hur man lever rätt. Vi slösar inte bort vår tid 

med oväsentligheter utan planerar dagen exakt och utnyttjar den rätt. Vi är 

duktiga och framgångsrika för att vi följer gud. På så vis visar vi att det är vi 

som är det moderna att det vi som gör det rätta. De finns sådana som inte 

klär sig ordentligt då visar vi vad som är den rätta klädseln genom att klä 

oss som vi gör. Det är vi som bestämmer vad som är modernt. Dom andra 

ser att en kvinna som klär sig rätt kan vara framgångsrik och visa bra 

studieresultat. 

- ”Leila” Jag upplever att min omgivning är så här liten. [Hon gör ett tecken 

med tummen och pekfingret för att visa hur små andra är.] Jag känner mig 

som mamman och hennes barn. Verkligen så. [De andra skrattar].  

- ”Noor” Men vi måste också respektera andra. 

- ”Leila” Det finns inget nedlåtande eller nedvärderande i mitt 

förhållningssätt. 

- ”Noor” Omgivningen försöker få oss att tro att smink och viss typ av kläder 

är det viktiga. Att det är ytan som avgör. Men vi väljer att först ta hand om 

vårt inre. Vi går inifrån och ut. Människan består av både insida och utsida. 

Utsidan måste vara anpassad till insidan för att utvecklas i rätt riktning 



253 
 

eftersom det börjar med insidan som påverkar utsidan. Om du däremot 

börjar med utsidan. Om en människa stjäl exempelvis och inte ljuger så 

kommer alla veta att han är en tjuv. Hans ärlighet och förpliktelser till 

sanningen är det som kommer göra att han slutar stjäla eftersom han inte vill 

att andra ska tro att han är en tjuv. På så vis är det hans inre karaktär som 

påverkar hans beteende. Men om han skulle vara en människa som 

obehindrat kan ljuga skulle han också fortsätta att stjäla. På det sättet 

påverkar vårt inre vårt beteende. Om det jag tror på är rätt så kan jag stå för 

det i alla lägen och i alla sammanhang. På det viset kommer också 

övertygelsen om att tro på det rätta automatiskt leda till att jag håller mig 

borta från det som är dåligt. På det viset fostrar jag mig själv steg för steg. 

Men om jag exempelvis stjäl och bara ser efter det ytliga, som att det inte 

finns någon kamera eller att ingen ser mig, så kommer jag stjäla men om jag 

har en inre övertygelse om att det är fel att stjäla så spelar det yttre ingen 

roll. Jag kommer inte att stjäla även om det inte finns övervakningskameror 

eller vittnen. 

- ”Eli” Hur upplever du dig i mötet med det judiska sekulära samhället? 

- ”Hajar” Jag känner mig stark. Mycket stark.  

- ”Noor” Min tro är som ett ljus. Överallt dit jag tar ljuset blir det ljust. Jag 

kan ta ljuset från det ena rummet till det andra. Från mitt hem till en 

trädgård eller universitetet. Ljuset ger mig ljus var jag ens befinner mig. 

Ljust är som min tro den finns alltid med mig och lyser alltid upp vägen för 

mig. Överallt. Det är ljus som visar den rätta vägen.  

- ”Eli” Känner ni något gemensamt med andra religiösa människor som 

exempelvis religiösa judiska kvinnor? Kan ni uppleva att de ser på samma 

sätt på sin religion? Kan ni uppleva en gemenskap i tron? 

- ”Aisha” Nej. Det är som en skillnad mellan himmel och jord. Vi är 

övertygade om att det vi gör är rätt. Vi gör det som står föreskrivet i vår 

religion. Dom gör lite som det passar dom. Dessutom känner vi att de hatar 

oss och vill inte ha oss som vänner. 

- ”Noor” Vi däremot skulle mycket väl kunna tänka oss att ha dom som 

vänner. Som när jag jobbad på sjukhuset Siroka. Jag jobbade på 

avdelningen med nyfödda barn och uppåt. Mellan 1-10 år. Där fanns det en 

religiös judisk kvinna som hade sin son där. Vi brukade gå förbi och gulla 



254 
 

med honom eller leka lite med honom. Då tittade hon på mig med ett 

ansiktsuttryck som inte ens går att beskriva och sa åt mig att hålla mig borta 

från hennes barn. Att jag inte var ren och en massa andra saker som jag inte 

ens mins. Och det trots att jag jobbade där och hon dessutom såg hur jag 

tvättade mina händer med den sanitära vätska som används på sjukhus. 

- ”Eli” Hur skulle ni definiera er själva om ni fick välja mellan; muslim, arab, 

palestinier och israel? Vad kommer först och sist? 

- ”Aisha” Landet [syftar på marken] här är vårt men staten kan vi inte 

identifiera oss med. Först är jag muslim sedan palestinier och slutligen arab 

med israeliskt medborgarskap som är ett resultat av omständigheter snarare 

än mitt val. Och jag känner att jag är i mitt land på min jord [syftar på 

marken] men inte i min stat. 

- ”Leila” Muslim, palestinier, arab med israeliskt medborgarskap. 

- ”Mona” Muslim, arab, palestinier med israeliskt medborgarskap. 

- ”Hajar” Muslim, arab, palestinier. 

- ”Aisha” Vi kan inte känna oss som israeler för vi får inga jobb. Först och 

främst kräver landet militärtjänst. Jag tänker ta min examen och sedan sitta 

hemma. Vi har ingen framtid i det här landet. 

- ”Eli” hade ni föredragit att bo i ett muslimskt land? 

- ”Aisha” Ja för i ett muslimskt land hade vi haft arbetsmöjligheter som vi 

inte har här. 

- ”Eli” Så om ni exempelvis hade kunnat flytta till Egypten eller liknande så 

hade ni gjort det? 

- ”Aisha” Nej, Egypten gillar jag inte. 

- ”Noor” Nej, inte Egypten. Alla araber är inte muslimer. 

- ”Eli” Nej och inte alla muslimer är araber. Men det flesta araber är 

muslimer. Eller? 

- ”Noor” Jo så är det… 

- ”Leila” Jag hade absolut föredragit att bo i ett muslimskt land. 

- ”Eli” Saudiarabien? 

- ”Leila” Ett muslimskt land och det spelar ingen roll vilket. 

- ”Aisha” Jag vill inte bo någon annan stans än här. Det här är mitt land. 

- ”Noor” Den platsen som du är född på är den platsen du alltid återvänder 

till. Det här är vårt hem. 



255 
 

- ”Aisha” Vi har goda relationer med andra och även med judar. Jag har 

judiska vänner. Jag hatar landets politik men inte dess invånare. Vi har goda 

relationer med många även här på universitetet. Min lärare är exempelvis 

någon som jag kommer mycket bra överens med och som jag tycker mycket 

om och hon är judinna. 

- ”Eli” Av det ni säger kan man förstå att ni känner er marginaliserade? 

- ”Aisha” Om jag hade varit marginaliserad så hade jag inte varit på 

universitetet. Hur kan jag vara marginaliserad när jag avslutat både 

högstadiet och gymnasiet med bra betyg och nu läser vid universitetet. 

- ”Eli” Så då känner ni et inte marginaliserade? 

- ”Aisha” Nej tvärt om det är jag som är i mitten. 

- ”Leila” Vi är i mitten för att vi vet mer än andra. De andra har inte insett 

den sanningen som vi har upptäckt. Dom tror att dom lever rätt och njuter 

av livet. Men när det kommer till slutet så kommer inget att kunna hjälpa 

dom. 

- ”Aisha” Religionen har förflyttat mig från marginalerna till mitten. 

- ”Eli” Hur har det gått till? 

- ”Leila” Tack vare islam har vi all kunskap vi behöver i vår hand. 

- ”Noor” Islam ger oss drivkraften att röra oss framåt och att utvecklas därför 

är islam det som håller oss borta från marginalerna. Islam driver oss framåt 

och placerar oss i mitten. Vi är inte bara i mitten. Utan i mitten så håller vi 

också den högsta nivån.  

 

 

 

 
 
 
 
 
Intervju 2. 

Andra mötet med Noor i Beersheva 3 november 2009. Samtal i enrum på ett 

kontor som jag fick låna på Ben Gurion Universitetet. Jag är Eli.  

 
Noor möter jag för andra gången. Vi har talat med varandra i telefon flera gånger. 

Mitt intryck var att hon verkligen vi hjälpa mig men att hon samtidigt var väldigt 



256 
 

upptagen. Den 3 november 2009 bestämde vi möte på universitetet. Vi ringde 

varandra vid flera tillfällen och till slut kom hon sju timmar senare än avtalat. 

Orsaken var enligt henne att hon hade haft mycket att stå i. Hon hade dels sökt nytt 

jobb och dels varit upptagen med privata saker. Flera gånger bad hon om ursäkt och 

gav mig dels känslan av att hon verkligen hade velat komma i tid, dels att hon 

tyckte det var viktigt att vi träffades. För Noor verkar vårt möte handla mycket om 

att islam ska framstå i positiv dager och jag ska närma mig islam. Medan vi 

vandrade upp mot byggande där jag fått låna ett rum för mina intervjuer berättade 

hon för mig om en man som först hade haft en väldigt negativ bild av islam. Men 

genom mötet med andra muslimer och muslimska kvinnor fick han upp ögonen för 

den sanna läran och har så småningom bestämt sig för att konvertera. 

 

Noor tycks ha god kontakt med sina väninnor och tycks heller inte ha något 

problem med att låta mig ha en direktkontakt med dem. Hon gör heller ingen 

hemlighet av att hon gärna skulle se mig som muslim och är mån om att muslimer 

framstår i ett så positivt ljus som möjligt.  

 

- ”Eli” Vad har hänt i ditt liv sedan vi sågs sist? 

- ”Noor” Jag har flyttat mina studier till det öppna universitetet och läser där 

psykologi. Dessutom studerar jag vid en shariaskola i Hebron på fredagar 

och lördagar. På det öppna universitetet där jag gör upp min studieplan själv 

läser jag en hel dag i veckan och sedan arbetar jag fyra dagar i veckan på en 

islamsk stiftelse. Där jag hjälper jag till att utforma utbildningsmaterial åt 

barn i förskoleålder. 

- ”Eli” Vad innebär utbildningsmaterial? 

- ”Noor” Det är böcker, häften, spel och lekar. Dessutom är det 

informationsmaterial till lärare och instruktörer om hur man ska hantera 

barn i åldrarna 0-3 och nu håller vi på att utveckla material för barn mellan 

0-6 år. 

- ”Eli” Vems är stiftelsen? Vilka är det som håller i den? 

- ”Noor” Det är ett center som tillhör Negevinstitutet som är en organisation 

som har flera olika projekt som är riktade mot den arabiska befolkningen i 

Negev (Södra Israel). Mitt arbete är att anpassa utbildningsmaterialet till 

behoven hos den arabiska befolkningen både i Negev och i övriga Israel. 



257 
 

Det är den första organisationen i sitt slag i Israel som i huvudsak riktar sig 

till den arabiska befolkningen. Tidigare har det funnits sådan verksamhet 

som riktar sig till den judiska befolkningen i Israel. Men nu finns det som 

sagt även för den arabiska befolkningen i Israel. Vi har till och med en sheik 

som kontrollerar att vår verksamhet verkligen sköts i enlighet med de behov 

som den arabiska befolkningen har. 

- ”Eli” Har ni något samarbete med det israeliska utbildningsdepartementet?   

- ”Noor” Faktum är att vi hade ett sammanträde i söndags där vi kunde 

konstatera att åldrarna 0-3 ligger utanför utbildningsministeriets 

ansvarsområde. Om vi nästa år kommer att arbeta med material för barn 

mellan 4-6 år så kommer det att vara relevant. 

- ”Eli” Vi träffades sist för ett år sedan. Hur har ditt liv förändrats sedan dess? 

- ”Noor” Det är många saker som förändrats. Jag lever livet och fortsätter 

leva livet. Efter att vi träffades förra gången så åkte jag till Egypten för att 

besöka Al-Azhar universitetet och jag hälsade på hos min mors föräldrar. 

Dessutom gjorde vi en utflykt och tog lite semester. Två veckor senare 

deltog jag i ett sommarläger i Jerusalem under en månad vars syfte var att 

lära sig hur man memorerar koranen för att lära sig den utantill. Vi var 50 

elever. Tre dagar senare åkte jag till Saudiarabien. Jag kom tillbaka för tio 

dagar och sedan åkte jag återigen till Saudiarabien. Andra gången var jag 

där under Ramadan. 

- ”Eli” Besökte du Mekka? 

- ”Noor” Självklart. 

- ”Eli” Hur var det? 

- ”Noor” Fantastiskt. Fantastiskt är ett litet ord för det jag upplevde. 

- ”Eli” Skulle du vilja leva där? 

- ”Noor” Nej. 

- ”Eli” Varför då om det är fantastiskt? 

- ”Noor” Det är verkligen fantastiskt men en människa längtar alltid tillbaka 

till sin jord och min jord är här inte där. Jag är född i (hon nämner ett 

beduinsamhälle i Negev) inte ens på sjukhuset i Beersheva och (hon nämner 

sin hemort)  är min plats på jorden ingen annan stans. 

- ”Eli” Kände du gemenskap med andra muslimer som var på besök i Mekka? 



258 
 

-  ”Noor” Självklart. Jag känner ett sammanhang med hela världen och alla 

människor. Det spelar ingen roll om de är araber, ryssar eller amerikaner. 

Det spelar ingen roll alls. Även när det är svårt att förstå andra på grund av 

olika språk så spelar det ingen roll det är som alla förstår varandra ändå för 

det är så mycket som vi har gemensamt där. Gemenskapen finns i 

spiritualiteten så språket får en mycket mindre betydelse. 70 procent av all 

kommunikation är ju kroppsspråket så därför infinner sig ett instinktivt 

samförstånd. Alla förstår varandra och talar om framgångar, misslyckanden 

och längtan. 

- ”Eli” Spelar det någon roll för de andra att du kommer från Israel? 

- ”Noor” Nej absolut inte en muslim är muslim oavsett varifrån han kommer. 

- ”Eli” Frågar dom inte hur det är i Israel? 

- ”Noor” Nja ibland. Indier brukar fråga hur vi har var det varifrån vi kommer 

och liknande. Men det spelar inge roll. Det ytliga är inte viktigt där. Det 

viktiga är att alla är muslimer det är vad som skapar gemenskapen. 

Nationaliteten har inge betydelse det viktiga är att alla är muslimer. Om han 

sedan är arab eller har någon annan nationalitet har inge som helst 

betydelse. 

- ”Eli” Hur tänker du när du lämnar Israel med ditt israeliska medborgarskap 

och åker till Saudiarabien? 

- ”Noor” Vi flyger först till Jordanien och därifrån vidare till Saudiarabien. I 

Jordanien byter vi pass till ett jordanskt pass. Men i Saudiarabien säger vi 

att vi är ”fyrtiåttor”. Att vi är palestinier från Israel. Det glömmer vi aldrig 

och vi kommer aldrig att glömma det. Vi är palestinier som bor i Israel. 

- ”Eli” Men hur känns det att behöva byta pass? Vad tänker du på under 

vägs? 

- ”Noor” Jag ska beskriva för dig hur jag upplevde min första resa till 

Saudiarabien. Första gången jag åkte var jag 21 år gammal. Det var 

dessutom första gången som jag åkte utomlands. När det sades till mig att 

jag skulle åka till Saudiarabien för att göra haji blev jag först väldigt glad. 

Men under veckan grät jag nästa oavbrutet och jag kunde inte skilja på om 

det var glädjetårar eller om det var tårar för att jag skulle lämna hemmet för 

första gången. Ju närmare tiden kom för avresan ju mer pressad kände jag 

mig. Jag kände mig orolig för att jag inte visste vad som kommer att bli eller 



259 
 

vad jag ska packa eller göra. Innan dess hade jag ägnat mycket tid åt att läsa 

om Saudiarabien på profeten Mohameds tid och profeten Ibrahims tid. Hur 

det var där i Mekka och hur islam utvecklades till vår tid. Det tog mig 

ungefär 28 timmar att gå igenom böcker, häften och filmer i ämnet. Det var 

mycket intressant och glädjande att läsa det och det gav mig också en känsla 

av att jag visst lite om hur det skulle bli då jag väl kom till platsen. Det gav 

mig också en känsla av säkerhet att jag liksom visste vad det var jag hade att 

vänta. Veckan innan jag skulle resa var både glädjande och sorglig. Det var 

första gången som jag skulle lämna min mark. Det är verkligen inte lätt att 

behöva göra. Jag kunde inte sova som vanligt och tyckte inte jag hade någon 

ordning på min tillvaro. Dessutom var studierna under den tiden ovanligt 

svåra eftersom jag hade lovat att lämna in alla uppgifter som behövdes för 

hela perioden innan jag åkte iväg. Det var också min första termin på 

universitetet och ett nytt ämne, så väldigt mycket kändes svårt. Det var 

verkligen inte lätt men jag pressade mig själv. Dagen innan jag skulle resa 

ringde telefonen mycket. Det var alla mina väninnor och vänner som ville 

lyckönska mig inför resan. Jag var också tvungen att förbereda möten för 

gruppen inom rörelsen här. Det är möten som vi har där vi diskuterar och lär 

oss om islam. Alla de möten som skulle vara medan jag var borta var jag 

tvungen att förbereda och koordinera. Det var heller inte lätt. Jag ringde runt 

hela tiden för att säga till de andra att de skulle fortsätta verksamheten även 

när jag var borta. Den dagen sov jag inte en blund. På morgonen [hon blir 

rörd till tårar] gick vi upp för att be, min far och jag, innan vi skulle ge oss 

iväg till Saudiarabien. Vi lämnade hemmet för att ge oss iväg. Min bror min 

far och jag i en bil och min mor, hennes två systrar i en annan bil och 

ytterligare mina systrar i en tredje bil. Vi åkte alla bilarna tillsammans till 

centrum. Det var en mycket speciell dag med mycket glädje. Alla kramades 

och önskade mig en bra resa och att jag skulle återkomma välbehållen och 

frisk. För första gången kramade jag alla mina bröder på riktigt och kände 

verkligen att dom kommer längta efter mig och jag vet att jag kommer att 

längta efter dem. Det var en mycket speciell tid. Så klockan sju på 

morgonen var vi mitt i stan. Där fanns också min väninna med sitt barn. 

Veckan innan hade barnet brutit armen och jag hade tagit honom till 

sjukhuset i Beersheva. Dagen vi skulle åka så skulle barnet på kontroll till 



260 
 

sjukhuset men sa att han ville att jag skulle ta honom dit, ingen annan. Min 

väninna berättade för mig precis vad barnet sagt och hur det var och hur 

mycket han tyckte om mig och att han grät för att jag inte kunde följa med 

till sjukhuset eftersom kontrollen skulle vara efter att vi åkt. Så hon hade 

bestämt sig för att ta med honom och säga adjö till mig för att jag samtidigt 

skulle tala med honom och förmå honom att gå på kontrollen utan mig. Så 

fem minuter innan jag skulle åka kom hon med sitt barn. Femtio personer 

satt och väntade i bussen som skulle ta oss till Jordanien. Och så kom det 

lilla barnet med sin mamma och kramade mig. Så länge bussen inte körde 

satt jag vid fönstret och tittade på min mor och mina bröder och bara känner 

hur mycket jag kommer längta efter dom [återigen bryter tårarna fram]. 

Och så fort som bussen började köra så började jag gråta. Jag visste att jag 

var på väg mot en fantastisk resa. En resa till en plats som jag läst om och 

som jag i mitt innersta kände till men att lämna min mark var inte lätt. Jag 

grät nästan hela vägen till Jordanien och funderade på att jag lämnat min 

mark och mina föräldrar och hur det skulle bli att uppleva det nya med den 

känslan men så fort som vi fick våra andra pass så var det som jag hamnade 

i en ny värld, Jag planerade resan och vårt reseprogram. Tog hand om de 

gamla i bussen och min far. Jag funderade på hur jag skulle uppleva att 

genomföra haji. Jag funderade över hur resan skulle utveckla sig och vad vi 

skulle göra under resans gång. Det blev en fantastisk resa som var väldigt 

lyckad. Men den sista dagen då vi skulle återvända hem tillbaka till Israel så 

återkom det gråt som jag kände då jag lämnade mitt hem. Jag ville inte 

lämna Mekka. Jag tittade bakåt mot Mekka och kände hur svårt det var att 

lämna den platsen. Det kändes som om jag återvände till Israel utan både 

mitt hjärta och mitt förnuft som jag lämnat efter mig i Mekka. Men återigen 

förändras allt i Jordanien när vi bytte tillbaka till våra israeliska pass.  

- ”Eli” Upplevde du samma känslor denna gång när du reste?  

- ”Noor” Nej, denna gång var det en annan typ av grupp. Det var grupp 

studenter och ungdomar från 12 år till 21 år. Vi var 49 stycken varav sex 

ledare. Vi hade olika planer och olika föreläsningar och program. Vi möte 

olika shejker och andra auktoriteter som föreläste. Sedan har jag varit där en 

gång också under Ramadan. Det var också en mycket speciell upplevelse. 

Vi läste ur koranen, bad till gud och fastade. Vi fick höra hur andra 



261 
 

muslimer i världen lever och vi besökte marknaden. En del saker har jag 

gjort med min familj och andra saker har jag gjort med vänner. Det är olika 

men båda är underbart.  

- ”Eli” Upplever du samma känsla av förändring fortfarande när du kommer 

till Jordanien? 

- ”Noor” Nej, tidigare var det en starkare upplevelse. Första gången var jag 

orolig för att jag inte skulle komma ihåg betydelsen och historien av de 

heliga platserna och det gjorde att jag kände mig mycket pressad. Den 

gången som jag var med ungdomsgruppen kändes det också mycket 

pressande eftersom jag hade ett ansvar att berätta för ungdomarna om islams 

historia i Saudiarabien.  

- ”Eli” Blir du fortfarande lika berörd av att komma till Saudiarabien som du 

blev första gången? 

- ”Noor” Absolut. Fortfarande blir jag rörd när jag tittar på bilder på internet 

från Saudiarabien. Det berör mig väldigt mycket. Eller om jag sluter ögonen 

och tänker mig tillbaka till Saudiarabien så berör det mig verkligen. 

- ”Eli” Vad är det som mest berör dig? Är det att vara på platsen eller är det 

mötet med andra muslimer? 

- ”Noor” Det är båda tillsammans. Varför jo för att platsen just den plats är 

där hela ummah träffas. De ena ger det andra. 

- ”Eli” Får du kontakter med andra muslimer i världen som du sedan skriver 

till eller talar med? 

- ”Noor” Nej, för jag håller inte på så mycket med internet, messenger, email 

och sådant. Det är inte min grej för jag har inte tid att sitta framför datorn. 

Men när vi är där så har vi kontakt. Vi ber tillsammans eller läser koranen 

tillsammans eller berättar om våra liv för varandra eller talar om koranen 

och profeten. En del kommer från Jordanien andra från Saudiarabien och 

någon från Filipinerna. Det viktiga är bara att de kan lite arabiska. Då 

ordnar sig resten. 

- ”Eli” Hur ser en vanlig dag ut för dig? 

- ”Noor” Varje dag är för mig en fest! 

- ”Eli” Ok hur ser den ut? Hur börjar du dagen? 

- ”Noor” Jag stiger upp och börjar dagen vid fyra på morgonen genom att 

förbereda mig för bön. 



262 
 

- ”Eli” Går du till moskén? 

- ”Noor” Nej, men när jag är i Saudiarabien eller Egypten så går jag på 

morgonen till moskén.  

- ”Eli” Varför går du inte till moskén hemma?  

- ”Noor” Dels för att kvinnor inte går ut där jag bor och dels för att moskén är 

stängd så tidigt. Sanningen är att jag har nyckeln till kvinnornas avdelning i 

moskén men jag har aldrig tänkt på att gå till moskén så tidigt när jag är 

hemma eftersom det inte är ett måste. Så jag ber hemma.   

- ”Eli” Vad inne bär det att du förbereder dig för bön? 

- ”Noor” Det innebär många saker. Först och främst förbereder jag mig så att 

jag är ren och proper. Det är viktigt att vara välvårdad när man ska träffa 

gud. Dessutom innebär förberedelsen att jag vaknar ordentligt i och med att 

det är tidigt på morgonen och jag precis stigit upp. Det är viktigt vara vaken 

och koncentrerad inför mötet med gud efter som jag måste vara medveten 

om vad det är jag säger när jag möter honom. 

- ”Eli” Känner du att du möter gud under bönen? 

- ”Noor” Självklart. Det är ju vad som är viktigt. Det är också det 

grundläggande motivet för förberedelserna till bönen. Därefter klär jag mig i 

passande kläder för bön. 

- ”Eli” Vad för kläder? 

- ”Noor” Hijab eller chimar.  

- ”Eli” Varför? 

- ”Noor” Först och främst för att det är mer respektabelt.  

- ”Eli” Respektabelt inför vem? 

- ”Noor” Först och främst är det så det ska vara enligt religionen. Ju luftigare 

och längre klädseln är ju bekvämare är den. Det är lättare att röra sig om 

kläderna inte sitter åt mot kroppen. Och om kläderna stör mig eller sitter för 

hårt så kommer jag inte kunna vara koncentrerad i mitt möte med Gud. 

- ”Eli” Är hijab bekvämt? 

- ”Noor” Mycket bekvämt. Först och främst är det långt och luftigt. Att det är 

långt gör det enkelt. Jag behöver inte fundera på om det är värdigt eller ej. 

Om jag ska behöva fundera på om jag är värdigt klädd så tänker jag på fel 

saker. I och med att det är långt är mina tankar befriade till att koncentrera 



263 
 

mig på gud. Det är också viktigt för mig att jag ska kunna röra mig enkelt 

och bekvämt. 

- ”Eli” Så det är därför som du klär dig i både hijab och j´ilbab?  

- ”Noor” Absolut. Om jag inte känner mig bekväm så kan jag ju inte röra mig 

enkelt i vardagen. 

- ”Eli” Så du klär dig på det viset innan du ber? 

- ”Noor” Ja sedan vänder mig mot Kaba och genomför salat.  

- ”Eli” Varför ber du? 

- ”Noor” Det är först och främst för att tacka gud. 

- ”Eli” För vad? 

- ”Noor” För allt. Att gud har givit mig möjligheten att se och att höra. Att 

gud har givit mig mitt intellekt så jag kan tänka. Det finns människor som 

har intellekt min inte vet hur de ska använda det. För att gud har skapat mig 

till människa och inte till något djur. Jag tackar gud för mina föräldrar för 

vårt hem. För allt. För att jag studerar. För mitt arbete och för mina 

inkomster. För allt. För att jag är frisk. För det goda och för det onda. 

- ”Eli” Varför tackar du Gud för det onda? 

- ”Noor” För det första för att det inte är värre än vad det är. För det andra för 

att om jag får det dåligt så kanske jag vaknar till för att förbättra min 

situation. Annars finns det risk för att en människa bara flyter med utan att 

tänka på att det som händer kanske inte är bra. Men när det bli dåligt så kan 

det fungera som en väckarklocka. Det finns flera orsaker till varför man ska 

tacka gud även när det är dåligt.  

- ”Eli” Vilka fler orsaker finns det för att tacka gud när det är dåligt? 

- ”Noor” Gud är inte som människor. Om en människa gör dig en tjänst så 

säger du tack. Men tack är inte tillräckligt för gud. 

- ”Eli” Vad behöver gud mera? 

- ”Noor” Inom islam så säger vi, vad gud vill gör vi vad han inte vill håller vi 

oss borta ifrån. Gud säger inte gör si eller gör så bara utan vidare det finns 

alltid en anledning. Gud säger exempelvis att vi inte ska äta gris och det 

finns flera orsaker till varför man inte ska äta gris. I och med att gud har 

givit oss både informationen och förbudet så har han visat oss hur mycket 

han bryr sig om oss och även det är en orsak till att tacka Gud. Tack gud för 

att du älskar oss så mycket att du bryr dig om oss och skyddar oss från alla 



264 
 

faror och inte vill att vi skall fara illa. Det att gud säger till oss vad vi inte 

ska äta är något att verkligen vara tacksam för.  

- ”Eli” Jag kan förstå varför man ska tacka gud för att han är beskyddande 

och god. Men jag förstå anledningarna till att tacka gud för det som inte är 

bra? 

- ”Noor” Jag har redan förklarat orsakerna till varför man ska tacka Gud för 

det onda. Det första var att tacka gud för att det inte är värre än vad det är. 

För allting kan alltid bli värre. För det andra så innebär vanligtvis dåliga 

eller tråkiga saker att det väcker oss till att göra något gott av det. För det 

tredje förstår vi inte alltid vad det är som händer. Det kan vara så att guds 

avsikter är goda och vi inte ser det och förstår något annat. Med tiden 

kommer dock varje människa att se att guds avsikter alltid är goda. 

- ”Eli” Ok, så låt oss återgå till ditt dagliga liv. Du ber på morgonen för att 

tacka gud. Upplever du då att du möter gud? 

- ”Noor” Ja, när jag inleder min bön så är det inte bara tomma ord. Hela tiden 

måste vi be med koranen som utgångspunkt. Vi kan inte bara hitta på böner 

som det passar. Det finns visserligen utrymme i bönen för att komma med 

egna önskemål och funderingar min i princip så ska bönen följa ett speciellt 

mönster. Men när jag ber så glömmer jag hela världen det är ett möte mellan 

bara mig och gud. Om en orm skulle komma och bita mig skulle jag inte 

känna något för jag upplever att jag befinner mig i annan värld på en annan 

plats. När jag träffar gud så glömmer jag hela världen. Då är jag inte med 

någon annan är gud. 

- ”Eli” Vad gör du efter bönen? 

- ”Noor” Bönen tar inte mer än 12 minuter. Efter bönen sätter jag mig i vår 

trädgård och njuter av morgonen. Jag sitter i trädgården och funderar över 

hur den nya dagen kommer att bli. Hur jag kan använda den bäst. Jag 

planerar min dag och funderar över vilka hinder som kan infinna sig och hur 

jag kommer att lösa dem. Sedan dricker jag något varmt. Det kan vara te 

eller kaffe. Sedan läser jag ur koranen. 

- ”Eli” Varför läser du ur koranen på morgonen? 

- ”Noor” På så sätt vaknar jag till ytterligare på morgonen. Dessutom vill jag 

finna något i texten som är nytt. Koranen innehåller mycket som gäller vårt 

dagliga liv och varje gång jag läser ur koranen så kommer jag på något nytt.  



265 
 

Även om jag läser ett visst stycke en miljon gånger så kommer jag varje dag 

att finna något nytt. Något som utvecklar mig eller lär mig något. Till 

exempel när jag kommer till avsnitten som berättar hur gud skapade 

människan. Då förstår jag för varje gång hur forskningen egentligen kommit 

fram till något på senare tid som stått i koranen väldigt länge. Vad jag 

egentligen söker är något som någon kanske inte funnit tidigare. Det ger 

mig en starkare kontakt med ummah och det stärker mig personligen. 

Dessutom så ger det mig ytterligare energi för att fortsätta att läsa koranen. 

Jag vill hela tiden upptäcka nya saker. Nya mirakel och nya händelser. 

- ”Eli” Hur länge läser du ur koranen? 

- ”Noor” Det beror på. Det kan variera. Ibland när jag söker ett speciellt ämne 

kan jag avsluta hela koranen på tre dagar för att finn alla verser som tillhör 

just det ämnet.  

- ”Eli” När du läst färdigt ur koranen. Vad gör du då? 

- ”Noor” Då väcker jag mina bröder så att de kommer iväg till jobbet och 

förbereder frukost för alla. Ibland är det min mor som förbereder frukost 

och ibland är det jag och ibland så hjälps vi åt. När vi har ätit tillsammans så 

ger sig var och en iväg till sitt. Jag gör mig också i ordning för att ge mig av. 

Sedan läser jag en bön för att Gud ska hjälpa mig under dagen.  

- ”Eli” Varför gör du det? 

- ”Noor” Om jag gör det på morgonen innan jag ger mig iväg så vet jag att 

han kommer hjälpa mig under dagen. Jag måste naturligtvis göra mitt 

yttersta för att ska bli rätt men jag ber dessutom gud om hans beskydd. 

Ibland kommer en väninna som jag jobbar med och hämtar mig men annars 

så åker jag med buss.  

- ”Eli” Hur känns det för dig att komma till Beersheva? 

- ”Noor” Det är ingen speciell känsla för mig. Jag har vant mig vid det. 

- ”Eli” Men när du kommer från ditt samhälle till Beersheva så kommer du 

från en omgivning som är arabisk muslimsk till en annan som är en 

majoritet av judar och kanske med ett modernare förhållningssätt? 

- ”Noor” Det finns inga problem i det. Jag är alltid förberedd för alla 

omgivningar och kan anpassa mig till varje plats. Till och med Sverige. 

Oroa dig inte. Det är kombinationen av tron på gud och tron på mig själv 

som gör det möjligt för mig att alltid ta mig fram där jag behöver. 



266 
 

- ”Eli” Vad gör du resten av dagen? 

- ”Noor” Det beror på. Om jag studerar så förbereder jag mig för studier och 

om jag ska arbeta så förbereder jag mig för arbete. På arbetet inleder jag 

med att förbereda mitt skrivbord. Under arbetet så måste jag ta en paus för 

bön. 

- ”Eli” Varför ber du mitt på dagen? 

- ”Noor” För att vi ska be fem gånger om dagen? 

- ”Eli” Jag vet. Men varför? 

- ”Noor” Det är först och främst en fråga om tro. Dessutom är det bättre för 

kroppen, för själen och för traditionen. Om jag har gjort något misstag eller 

fel under tiden så kan jag räta till det genom salat eller umra. Men det gäller 

bara de små överträdelserna. De gäller inte brått som att stjäla och döda. Om 

jag exempelvis inte skulle respektera dig så gör jag ett misstag och alla gör 

misstag. Men om du vet att du gör misstag och inte försöker räta till det så 

är du inte en bra människa.  

- ”Eli” Jag förstår. Men vad ger bönen dig? Är det någon skillnad för dig på 

morgonbönen och middagsbönen? 

- ”Noor” Nej strukturen för alla böner är den samma. 

- ”Eli” Känslan? Vad innebär det för dig? Hur bönen är strukturerad är jag 

mindre intresserad av. Jag vill veta hur du upplever bönen? 

- ”Noor” Det finns många skillnader. Varje bön känns olika. Ibland kan en 

person känna sig starkare ibland svagare. Ibland glad och ibland ledsen. Om 

jag exempelvis befinner mig på resa så kan det vara bättre att bara be fyra 

böner för att bevara koncentrationen. Varje gång ger bönen mig ny styrka. I 

gryningen ger det mig styrka att starta dagen. Jag känner morgonluften och 

får en bra start på dagen. Det är också bra för kroppen. Dessutom om jag går 

upp sent på dagen så är det enligt vetenskapen varken bra för hjärtat eller för 

hjärnan. Därför är det viktigt att gå upp tidigt. Ni i Europa har en massa 

föreställningar om betydelsen av att träna fysiskt, ni gör stora projekt för att 

lära barnen tvätta händerna och annat vi gör det fem gånger om dagen. När 

det gäller fysiskträning och bönen så har det också med renlighet att göra. 

Varje gång som jag förbereder mig för bönen så genomgår jag en rening 

genom tvagning. Så hos oss är det också en fråga om att vänja sig vid något 

för att det ska bli en rutin. Därför är det viktigt att lära redan de små barnen 



267 
 

att be fem gånger om dagen. Om de lär sig tidigt så blir det som en rutin och 

då behöver man inte göra de stora projekten som ni gör i Europa. Ni samlar 

pengar och planerar projekten och anställer folk för att lära andra hur de ska 

tvätta händerna och hur viktigt det är att bli av med bakterier. Vi gör det 

enklare och tvättar våra händer minst fem gånger om dagen. Det ger mig 

också en känsla av att vara renare än andra som tvättar sig en gång på 

morgonen och en gång på kvällen. 

- ”Eli” Känner du dig renare än andra? 

- ”Noor” Fysiskt ja. Varför? Jo därför att jag fem gånger om dagen förbereder 

mig för bön. Jag tvättar händerna sköljer munnen och näsan och tvättar 

ansiktet och öronen. Dessutom tvättar jag fötterna. Det är mycket viktigt. 

- ”Eli” Men varför är du överhuvudtaget religiös? 

- ”Noor” Varje människa söker efter en väg att vara lycklig på. Varje 

människa försöka finna lycka. Jag har sökt olika vägar tidigare men inget 

har tidigare givit mig den lycka jag känner nu? 

- ”Eli” Vem är det som lärt dig vad den rätta religionen innebär? 

- ”Noor” Jag började intressera mig för religion på mellanstadiet. Mamma 

brukade berätta historier ur koranen för mig. Men morfar kommer från 

Egypten och jag brukade alltid se honom läsa ur koranen. Jag brukade ställa 

en massa frågor. Varför läser du ur koranen? Varför är det viktigt? Vad står 

det i koranen? Varje gång jag såg honom läsa så brukade jag ställa mig själv 

de frågorna. En gång satt jag bredvid men morfar och frågade honom varför 

han aldrig gör annat än läser ur koranen, ber, sover eller sitter med andra 

män moskén. Då svarade han att om det funnits något som är viktigare att 

göra än det så skulle jag ha gjort det. Utan sömn klarar sig ingen. När jag 

sitter med de andra männen i moskén så stärker jag banden mellan oss och 

ummah. 

- ”Eli” Men dig ger religionen lycka? 

- ”Noor” Självklart! 

- ”Eli” Tycker du att funnit sanningen? 

- ”HK” Ja. 

- ”Eli” Finns det fler anledningar? 

- ”Noor” Det hjälper mig att bevara hälsan. 



268 
 

- ”Eli” Det har du sagt och jag har skrivit ner det. Men jag vill veta om det 

finns fler orsaker än hälsa och lycka? 

- ”Noor” Att få en plats i paradiset är också viktigt. 

- ”Eli” Vad innebär det att få en plats i paradiset? 

- ”Noor” Vi tror inte att alla människor har samma möjligheter i det 

kommande livet. Det finns skillnad mellan de goda och det onda. 

- ”Eli” Vad händer med de onda? 

- ”Noor” Han gör det han gör och gud bestämmer hans öde. 

- ”Eli” Låt oss säga att det finns någon som gud anser är ond. Vad händer 

med honom? 

- ”Noor” Gud ger honom massor av möjligheter, tid och idéer om hur han ska 

kunna bli en bättre människa. 

- ”Eli” Trots allt detta så fortsätter samma person att vara ond. Vad händer 

då? 

- ”Noor” Då hamnar han i g´enhenam. 

- ”Eli” Vad händer där? 

- ”Noor” G´ehenam är den plats dit varje dålig människa hamnar. 

- ”Eli” Men vad händer där? 

- ”Noor” [Hon skrattar lite generat] Han brinner upp väcks till livet och 

brinner upp igen och väcks till livet och brinner upp igen i alla evighet. Men 

varje ond människa har möjligheten till att bli bättre. Varje människa kan 

slå upp koranen läsa och bli en bättre människa. 

- ”Eli” Varför tror du han inte gör det? Varför tror du att inte alla muslimska 

kvinnor i södra Israel eller överhuvudtaget går klädda i hijab och är 

religiösa som du?  

- ”Noor” Först och främst tror jag det beror på att de inte vet tillräckligt. 

Dessutom är de ännu inte övertygade. Det finns massor av exempel på att 

människor inte vet hur man ska övertyga andra. Det går inte att forcera. Om 

man inte vet hur man ska övertyga någon så lyckas det inte. Man förstå vad 

som kan vara viktigt för just den personen inom islam och ta fram just det 

för att övertyga andra. 

- ”Eli” Men varför finns det kvinnor och män som inte är religiösa. Varför har 

andra inte fattat samma beslut som du har? 



269 
 

- ”Noor” När gud skapade själen så skapade han den med både det goda och 

det onda. Den som har valt det goda och utvecklat det kommer belönas på 

slutet.  

- ”Eli” Men varför väljer då inte alla den goda vägen? 

- ”Noor” För att de väljer det onda. Det är deras val och deras beslut och det 

är också därför som de själva måste stå till svars i den kommande världen 

för vad de gjort.   

 

 

 

Intervju 3. 

Andra mötet med Leila i Beersheva 5 november 2009. Samtal i enrum på ett 

kontor som jag fick låna på Ben Gurion Universitetet. Jag är Eli.  

Med Leila är detta det andra mötet efter den första gruppintervjun. Intervjun görs 

ett rum på Institutionen för Mellanösternstudier vid Beersheva universitet. Rummet 

är ett vanligt arbetsrum c:a 2 x 3 meter. Leila och jag satt ensamma i rummet under 

samtalet. Eftersom jag var osäker över hur Leila upplevde att sitta ensam med mig i 

ett rum lämnade jag dörren på glänt. Ganska snart gjorde hon intryck av att känna 

sig bekväm. De delar av intervjun som är ”rundprat” och som jag anser är 

betydelselösa har jag uteslutit från utskriften. Allt finns dock inspelat i två kopior. I 

Utskriften är jag ”Eli”. 

 

- ”Eli” Kommer du från en religiös familj?  

- ”Leila” Jag tror att det är fel att kalla min familj religiös. Snarare är den 

traditionell. 

- ”Eli” Hur ser en vanlig dag ut för dig från det du går upp på morgonen? 

- ”Leila” Det finns en tid innan solen går upp fajer gryningen. Då går jag upp 

och ber. 

- ”Eli” Går du alltid upp vid gryningen? 

- ”Leila” Ja 

- ”Eli” Gör du det ensam eller går hela familjen upp samtidigt? 

- ”Leila” Nej, det var min mor som ibland gick upp med mig eller så ställde 

jag min väckarklocka men efter en tid så gick jag upp själv. Jag tror det 



270 
 

kallas för biologisk klocka. Jag går upp och läser ur koranen eller ber tills 

solen går upp. 

- ”Eli” Varför? 

- ”Leila” Jag vet inte. Jag tycker helt enkelt om det. Det ge mig en bra känsla. 

En känsla av lugn. En känsla av att börja dagen bra och verkligen vara redo 

för dagen som kommer. 

- ”Eli” Känner du samma sak varje dag? Finns det inte dagar då du tycker att 

det känns svårt. 

- ”Leila” Klart det finns sådana dagar då jag känner mig trött. Om jag 

exempelvis har föreläsningar till åtta på kvällen så är det svårare morgonen 

därpå. Då sitter jag kanske endast en kvart. Då kanske jag bara ber en kort 

morgonbön och läser bara en sura och somnar om en stund. Klockan sju 

förbereder jag mig och beger mig till universitetet. 

- ”Eli” Vad innebär det att du förbereder dig? 

- ”Leila” Jag klär mig och äter frukost. Det är inget som har med religion att 

göra. 

- ”Eli” Men klädsel är väl bland annat hijab? 

- ”Leila” Egentligen heter det jag har på chimar men det kan man säga är 

under rubriken hijab eller man kan säga att det är en typ av hijab. 

- ”Eli” Varför klär du dig i det? 

- ”Leila” Därför att jag övertygats inifrån att det är rätt. Jag klädde mig inte så 

tidigare. Då klädde jag mig i något enklare som inte täcker hela huvudet. 

Men det kändes inte helt rätt. Det kändes inte som om jag var 100 procent. 

- ”Eli” Känner du att du är 100 procent i det du har på dig nu? Det finns de 

som menar att 100 procent är exempelvis niqab? 

- ”Leila” Jag vet inte… Syftet med att bära hijab är att skapa ett avstånd, att 

inte väcka uppmärksamhet, att täcka skönheten. I vårt samhälle om jag 

skulle bära niqab så skulle jag väcka uppmärksamhet och nyfikenhet 

istället. Människor skulle lägga märke till mig istället och därmed skulle 

hela idén med huvudduken förlora sitt syfte. Dessutom räcker det jag har på 

mig. 

- ”Eli” Vem är det som har sagt att det räcker? 

- ”Leila” Vad menar du med det? Det är i vår religion. 



271 
 

- ”Eli” Jag vet men vem i religionen tolkar exempelvis texter. Vad är det för 

del i religionen, eller vem är det som har sagt att det räcker? 

- ”Leila” Jag förlitar mig på människor som verkligen kan både sunna och 

Koranen. De hittar inte bara på de vet. Dessutom har jag själv läst det i 

Koranen. Jag kommer inte just nu ihåg i vilken vers. 

- ”Eli” Ger klädseln dig någon speciell känsla eller betydelse? Du är väl klädd 

på ett annat vis hemma? Vad känner du eller tänker du när du lämnar 

hemmet i dessa kläder? 

- ”Leila” I början, när jag började klä mig så här så kändes det rätt. Det 

kändes som om jag gör rätt saker. Det kändes som jag gör precis det gud ber 

mig gör. Det var något jag verkligen kände när jag klädde mig så här. Men 

med tiden har det blivit en rutin och jag känner ingenting. Jag har ofta bara 

fem minuter på mig att klä mig när jag vaknar sent och det ger mig inte tid 

att tänka på klädseln. 

- ”Eli” Vad gör du sen? 

- ”Leila” Sen går jag på bussen. Under resan läser jag oftast något. Jag läser 

en rad böner där jag ber Gud om att dagen ska bli bra. Att gud ska hjälpa 

mig att utvecklas och nå framgångar och att gud ska skydda mig. 

- ”Eli” Kan man säga att du upplever att gud är med dig hela tiden från det att 

du stiger upp på morgonen? 

- ”Leila” Ja, jag upplever att gud är med mig hela tiden. Det finns tillfällen 

när jag studerar och all min koncentration går åt studierna. Då tänker jag 

inte på gud. 

- ”Eli” Hur upplever du att lämna hemmet och komma till universitetet? 

- ”Leila” Nu mera är det rutin och det spelar inte så stor roll. Jag är den enda 

arabiska muslimska religiösa kvinnan på min avdelning där jag läser 

biologi. Men i början var det mycket annorlunda. Jag upplever dock 

fortfarande så fort som jag stiger av bussen att jag är på väg mot en 

utvecklad värld men också en värld som innebär en del faror. 

- ”Eli” Vadå för faror? 

- ”Leila” Det är olika. Men det är en värld där det också finns dåliga 

människor. Jag kunde då känna att inte alla viste vem jag var. Att det är en 

värld där det finns onda människor. Kort sagt en värld där jag inte kan var 

helt lugn och trygg. 



272 
 

- ”Eli” Kan du försöka utveckla lite vad den egentliga faran består av? 

- ”Leila” Jag vet inte min första känsla var att omgivningen är farlig. I början 

hade jag inget självförtroende. Jag kände mig inte bekväm med att tala med 

vem som helst. Det var nytt för mig att prata med andra. Att prata med 

andra ungdomar och andra män. Det är inget som jag tänkt på så mycket 

egentligen… 

- ”Eli” Tror att det finns sådant som är ett hot för dig just för att du är religiös, 

sådant som en icke religiös person kanske inte skulle uppleva som något 

hot? 

- ”Leila” Jag har vuxit upp i en mycket traditionell familj som inte är så 

religiös. Familjen är mycket viktig i den traditionen. Faran som jag kände i 

början kunde exempelvis vara att någon såg mig prata med en annan person 

som jag behövde prata med av studieskäl…Jag vet inte exakt hur jag ska 

förklara det…det är inte så mycket en fråga om att universitetet är en fara. 

Snarare var det jag som inte hade något självförtroende…jag visste inte hur 

jag skulle tala med andra. Hur jag skulle bete mig här. Jag kände mig 

annorlunda. 

- ”Eli” Sist vi pratade med varandra så ställde jag dig frågan om du kände dig 

annorlunda eller utanför. Men då sa du att så var det inte alls utan de var alla 

andra som var utanför och inte förstod eftersom dom inte tillhörde islam och 

inte lyssnade på gud. 

- ”Leila” Så var det i början. Mitt dåliga självförtroende var innan jag blev 

religiös. Det var då jag kunde känna mig utanför. Då jag gick klädd som alla 

andra beduiner skulle man kunna säga. Men så deltog jag här i möte med en 

islamsk studentförening som vänder sig i första hand till muslimska 

studenter. Jag började delta i deras verksamheter och det var då den nya 

känslan av säkerhet började infinna sig så som jag beskrev den för dig 

tidigare. 

- ”Eli” Så det var där som känslan av att andra är annorlunda började infinna 

sig? 

- ”Leila” Precis det är därifrån. Där träffade jag också de andra kvinnorna 

som du har träffat och talar med. När jag började i den gruppen så visste jag 

inte ens vad sunna egentligen var. Jag visste att det fanns vissa förpliktelser 

som vi muslimer ska genomföra men vad de innebar förstod jag inte. Jag 



273 
 

visste att vi ska be fem gånger om dagen och fasta på ramadan, men det var 

endast frågan om förpliktelser. Vad det skulle ge mig förstod jag inte. Hela 

den här processen började för knappt tre år sedan. Det var då jag började 

förstå hur fullbordad en muslim är. Hur rent en muslims hjärta är. Hur 

mycket en muslim älskar och hur viktigt det är att inte hata. Vi muslimer vet 

och förstår sådant som andra inte förstår eller ser. Genom vår klädsel 

stänger vi inte ute världen. Klädseln är inte ett tecken på att vi är 

outvecklade. 

- ”Eli” Du säger vi muslimer. Känner du någon gemenskap med andra 

muslimer i världen? Känner du exempelvis samhörighet med en muslim 

även om du inte förstår deras språk? Muslimer från Indonesien exempelvis? 

- ”Leila” Ja det gör jag för att de tror på det samma som jag gör. På det enda. 

Klart att det finns en gemenskap och ett sammanhang. Visst finns det 

mycket som skiljer oss åt. 

- ”Eli” Saudiarabien när du ser på TV. Känner du gemenskap? 

- ”Leila” Ja Saudiarabien känns absolut gemenskap. Men det gäller även 

känslan av samhörighet med muslimer i USA eller i England. Ja det finns 

absolut en känsla av samhörighet.” 

- ”Eli” Vad gör du när du kommer fram till universitetet på morgonen? 

- ”Leila” Jag har ett väldigt fullt schema antingen är det från 8 till 20 eller 

från 8 till 18. 

- ”Eli” Var lägger du in bönerna i det så täta schemat? 

- ”Leila” Jag går och ber vanligtvis klockan 12 och 16. 

- ”Eli” Var någonstans ber du? 

- ”Leila” Det finns ett bönerum i studenthuset.  

- ”Eli” Ber du ensam eller ber du med andra? 

- ”Leila” Jag ber ibland med flera och ibland ber jag ensam. 

- ”Eli” Finns det någon skillnad för dig i känslan mellan de olika bönerna 

eller någon skillnad i att be ensam eller i grupp? 

- ”Leila” När jag ber med andra kan jag känna en väldigt stark gemenskap. 

Jag kan känna att den kvinnan som är bredvid mig är liksom min syster utan 

att hon är det på riktigt.  Och vanligtvis känns det väldigt bra. Men ibland 

finns det undantag. Som när kvinnor som inte är riktigt religiösa ber bredvid 

mig då känns det inte helt ok. När jag ber ensam känner jag alltid att gud 



274 
 

hör mig och ser mig i allt jag gör. Det känns som gud vakar över varje 

rörelse jag gör. 

- ”Eli” Så det innebär att du lyckas få plats med dina böner trots ditt mycket 

trånga schema? 

- ”Leila” Bönen tar inte så läng tid. Den tar inte mer än 5 till 10 minuter. 

- ”Eli” Finns det tillfällen då du upplever att bönen stör dig i ditt schema? 

- ”Leila” Det beror på om jag är nära vårt bönerum i studenthuset är det inget 

problem men om jag har föreläsningar i ett annat hus som är långt bort då 

stör det mig. Men då försöker jag istället finna en lugn plats någon stans där 

jag kan be i fred. 

- ”Eli” Varför är det viktigt för dig att genomföra dessa böner? 

- ”Leila” Inom mig känner jag det som att när jag missar en bön så blir 

fortsättningen på dagen inte bra. När jag missar en bön kan jag exempelvis 

inte koncentrera mig på föreläsningar. När jag avslutat mina böner så känns 

det som om jag återfår ny energi. Även om det jag studerar kan vara svårt så 

påminner bönen mig om hur viktigt det är att studera. 

- ”Eli” När dagen är slut åker du då hem? Vad tänker du på under resan? 

- ”Leila” Jag brukar tänka igenom hur dagen har varit. Om jag gjort allting 

rätt eller om det fanns något jag hade kunnat göra bättre. 

- ”Eli” Hur känner du när du kommer hem? 

- ”Leila” Här på universitetet känner jag mig hemma. Hemma är det…jag vill 

inte påstå att jag är en annan person hemma men jag beter mig lite 

annorlunda. På universitetet känner nästan alla mig. Här kan jag vara aktiv, 

hjälpa till att uttrycka min åsikt och jag upplever att jag deltar i flera projekt 

som driver samhället framåt. I min by är det lite instängt. Men det har inget 

med min religion att göra. Och i byn varierar det hur människor förhåller 

sig. Det finns det som inte accepterar vissa saker även om religionen inte 

har något emot det. 

- ”Eli” Du har tidigare definierat dig som beduin. Var kommer det beduinska 

in i bilden i ditt fall? 

- ”Leila” Om jag ska vara ärlig känner mig inte alls som beduin. Att vara 

beduin är en livsstil. Det innebär att bo i tält exempelvis…det är en livsstil 

inte en identitet. Det finns människor som säger att de är stolta över att vara 

beduiner men det har glömt att det är en livsstil och inte en identitet. 



275 
 

- ”Eli” Innebär det att islam är din identitet? 

- ”Leila” Jag är muslim och arab. 

- ”Eli” Känner du att varit något som tvingat dig eller påverkat dig att bli 

religiös eller är det ett beslut som du känner att du fattat helt själv. 

- ”Leila” Ska jag var ärlig så kände jag mig tvingad i början. Min mamma 

brukade säga att om du inte ber så hamnar du helvetet och gud kommer att 

straffa dig eller om du gör si så kommer gud att göra så. Då kände jag 

påtryckningar och jag tyckte inte om det. Men sedan nu när jag förstått det 

mer på djupet är det en annan sak. Jag engagerar mig och ägnar mig åt dawa 

och upplyser människor om att återvända till religionen.  

- ”Eli” Var ägnar du dig åt dawa? Är det här på universitetet eller på andra 

platser? 

- ”Leila” Jag försöker göra dawa i min by men det är svårt? 

- ”Eli” Varför är det svårt där? 

- ”Leila” Det är svårt att hjälpa beduinkvinnor. De är nästan helt förbjudna att 

lämna hemmet även om det är för att göra goda saker. 

- ”Eli” Varför är det hinder för dawa? 

- ”Leila” Det är hela deras förhållningssätt som gör det svårt. Deras 

traditioner. Kvinnan ska enligt dom inte alls lämna hemmet. De har en 

förställning om att om kvinnan skadas så skadas hela familjens heder. 

- ”Eli” Var det lika dant hemma hos dig? 

- ”Leila” Ja men det berodde på omgivningen. Jag känner min far. Om vi 

hade bott någon annan stans i en mer utvecklade omgivning eller i 

Beersheva så hade allt varit ok. Då hade han ut problem sagt att, gå du bara, 

men det blir obehagligt för honom när andra liksom påpekar för honom att 

hans dotter inte uppför sig korrekt. 

- ”Eli” Gäller det även dina studier? 

- ”Leila” Ja det förekommer. Min kusin har beklagat sig hos min far. Han 

tyckte att det räckte med grundskoleutbildning eller att jag skulle satsa på att 

bli lärare. Att studera för att utvecklas tyckte han var onödigt. Dom förstår 

inte betydelsen av att utveckla sig. 

- ”Eli” Vill du gifta dig? 

- ”Leila” Självklart. Varje människa tänker på det. Det är något som alla 

önskar. 



276 
 

- ”Eli” Så vad är viktigast för dig. Äktenskap eller studier? 

- ”Leila” Mina studier. 

- ”Eli” Vill du bli lärare? 

- ”Leila” Nej ärligt talat så vill jag fortsätta med forskning. Jag skulle vilja bli 

forskare. Jag skulle vilja forska i genetik. Gifta mig är inte det viktigaste. 

Jag tänker på det. Men inte nu. 

- ”Eli” Det finns många här runt om på universitetet som inte är religiösa. 

Med tanke på att du upplever att du funnit sanningen; varför tror du att dom 

inte är religiösa? 

- ”Leila” För det första finns det många organisationer grupper som säger och 

informerar om att islam inte är bra. Som beskriver religionen som fängelse 

och sådant och presenterar riktigt äckliga förställningar. Sedan finns det de 

som inte ens har en grundläggande kunskap om vad islam är. Det finns till 

och med de som påstår sig vara religiösa men inte förstår något. Sedan finns 

det studenter som är helt ok och som beter sig som religiösa men inte kan 

acceptera att dom är det. Om jag säger till dem exempelvis att du beter dig 

ju som om du vore religiös då säger dom med en gång att ”jag är inte 

religiös jag är sekulär”. Men de beter sig som om de vore religiösa. 

- ”Eli” Men räcker det? Att vara religiös är väl också en fråga om tro? En 

människa som uppträder prefekt men inte tror på gud är väl inte religiös? 

- ”Leila” Jag kan inte tvinga någon att vara religiös eller tvinga på honom 

religionen då kommer personen att fly ifrån mig. Men jag kan se att det är 

en bra person som beter sig bra. Kanske till och med beter sin som han vore 

religiös utan att han tror på gud. Det kanske finns något som gör det svårt 

för honom att vara religiös. Kanske lever han i en omgivning som gör det 

svårt för honom eller hindrar honom från att vara troende. Han kanske till 

och med vuxit upp i en familj där ingen tror på gud. Då blir det väldigt svårt 

för honom att vara troende. Låt oss se det logiskt det kan vara svårt att tro 

på något vi inte kan se. Men om vi tänker på djupet så kanske det hjälper. 

Människor lever och barn föds men vad är det som ligger bakom allt detta? 

- ”Eli” Skulle du säga att en person som inte tror egentligen bara helt enkelt 

inte har förstått ännu hur saker och ting förhåller sig? 

- ”Leila” Det är svårt att förstå något vi inte ser. Om du tänker dig en ett litet 

barn som ännu inte lärt sig att gå. Det är en varelse som vill ta på allt röra 



277 
 

vid allt se allt. Det är svårt att tro på något som det varken går att ta på eller 

som syns. Men genom olika känslor och utveckling kan känslan uppnås. 

- ”Eli” Men känner du att gud finns? 

- ”Leila” Ja därför att ekvationen håller. Jag ger och jag får. Jag ber till gud 

och det inträffar. I den organisationen jag är medlem sa dom att jag ska 

upptäcka gud på egen hand och att om jag kommer att ge kommer jag också 

att få. 

- ”Eli” Vad har du fått? 

- ”Leila” Många saker. Jag är exempelvis nu på universitetet. När jag läste på 

gymnasiet så var jag inte bra. Jag slarvade och skötte mig inte.  Den Leila 

som var då är inte den Leila du talar med idag. Det kan jag tacka gud för det 

är han som hjälpt mig dit jag är idag. Att överhuvudtaget bli antagen till 

universitetet var väldigt långt borta för mig. Jag trodde inte att det var 

möjligt att jag skulle lyckas med att fortsätta studierna. Jag är den första 

dottern i familjen som fortsatte med akademiska studier i min familj. Det 

var inte alls en relevant fråga i min familj. Alla systrar före mig fortsatte 

inte. Dessutom var mina betyg inget vidare. Man kan säga att nästan allt 

som jag ber om de får jag. 

- ”Eli” Men du lever i Israel tror du att du kan få det jobb du önskar även här? 

- ”Leila” Ja för det är gud som skapat allt. När jag stöter på svårigheter i mina 

studier eller i andra avseenden så inser jag att det egentligen är gud som står 

bakom allt. Då ber jag en stund till gud om att han ska hjälpa mig att lyckas 

och ta mig förbi hindret. 

- ”Eli” Och det lyckas? 

- ”Leila” För det mesta så går det. Varje dag upptäcker jag på nytt att gud 

finns och vid varje tillfälle då jag känner mig uppgiven eller trött så vänder 

jag mig till gud och han hjälper mig. Och för varje sådan gång blir jag mer 

övertygad. 

- ”Eli” Du sa att du är den enda arabiska muslim i din klass. Hur känns det? 

- ”Leila” I början var det obehagligt. Men jag kan inte relatera till det riktigt 

för då var jag inte lika fullkomligt troende som jag är nu. Men jag minns att 

jag kände mig annorlunda, att det inte är riktigt min plats. Och det kändes 

som om alla tittade på mig och undrade vem jag var när jag kom in klassen. 

Ibland undrade jag vad det var de tittade på. Om mitt hår inte var ok eller 



278 
 

om det var min klädsel som var utmanande. Det gav mig en obehaglig 

känsla men det var bara i börja kanske den första veckan. Men nu är det 

annorlunda, helt annorlunda. 

- ”Eli” Är det bara du som har förändrats eller har omgivning också förändrat 

sitt förhållningssätt till dig i och med att du blivit mer religiös? 

- ”Leila” En människa kan vanligtvis själv bestämma hur omgivningen ska 

bemöta honom. Om du är rädd och instängd då kommer förmodligen ingen 

att bry sig om dig eller tala med dig. Kanske kommer de till och med skada 

dig för att du ger intryck av att vara svag eller inte vågar. Men efter en tid 

som jag verkligen upplevde att jag trodde på mig själv öppnade jag upp lite. 

Jag såg religiösa judiska kvinnliga studenter som tror på gud och det har de 

gemensamt med mig. Vi kan utan problem vara vänner och så har det också 

blivit. Och det jag känner nu känns rätt och bra. Dessutom känner jag att 

alla i klassen tycker om mig på grund av mina framgångar.  

- ”Eli” Men är det du eller gud som är anledningen till framgångarna? 

- ”Leila” Religionen hjälper mig mycket men jag känner mig inte ensam. Jag 

är visserligen den enda arabiska kvinnan på min avdelning men jag känner 

mig inte ensam för det finns någon som är med mig och för mig är gud allt. 

Är du rädd för något så får du stöd utan gränser. 

- ”Eli” Tror du att du kommer bo kvar där du bor nu även i framtiden? 

- ”Leila” Jag vet inte. Ur ett religiöst perspektiv vore det inte acceptabelt för 

mig att lämna mina föräldrar. Samtidigt kan jag genom närvaro i familjen 

förändra vissa saker. Både mina bröder och min far är allt mer förstående 

både för det jag gör och det jag tror på. Men jag känner mig ändå inte helt 

fri ännu. Så jag tror inte att jag flyttar från min familj och jag är inte heller 

säker på att det är vad jag vill innerst inne. Det är bättre för mig att vara där 

med dom och bidra till deras utveckling. 

- ”Eli” Känner du det som en uppgift att förändra den omgivning du lever i? 

- ”Leila” Ja och det börjar med hemmet jag lever i. 

 

 

Intervju 4. 



279 
 

Andra mötet med Aisha i Beersheva 5 november 2009. Samtal på ett kontor 

som jag fick låna på Ben Gurion Universitetet. I enlighet med Aisha önskemål 

är Leila närvarande under intervjun. Jag är Eli.  

 

I min första intervju med gruppen tog Aisha till orda flera gånger. Vid ett av mina 

tidigare besök på universitetet gick jag förbi henne. Våra blickar möttes men jag 

kändes starkt att hon drog sig undan och valde därför att inte försöka starta en 

konversation med henne. Noor har försökt nå henne för ett möte men det har inte 

gått. Vi har sprungit förbi varandra helt enkelt. Efter intervjun med Leila bad jag 

henne att tala med Aisha och fråga henne om hon trots allt kund tänka sig att prata 

med mig. Det gick bra villkoret var dock att Leila skulle vara närvarande. Det 

accepterade jag naturligtvis. Intervjun med Aisha görs således med Leila 

närvarande. Jag är Eli. 

 

- ”Eli” Sist vi träffades fick jag känslan av att det var mycket du vill säga men 

att det inte blev möjligt för att gruppen var så stor. Så nu har du 

möjligheten. 

- ”Aisha” Varför det? 

- ”Eli” För att jag gärna vill veta vad du tänker. Har du varit religiös under 

hela din uppväxt? När började du klä dig i hijab? 

- ”Aisha” För min del ser jag ingen skillnad mellan religionen och mitt liv. 

Jag kan inte skilja mellan religionen och det liv jag lever. 

- ”Eli” Kan du förklara för mig vad du menar? 

- ”Aisha” Religionen handlar inte bara om att bära hijab. Det är ett speciellt 

sätt att tänka. Om du är övertygad om guds existens och det goda gud gör, 

även om det händer onda saker är det inte frågan om att det är guds straff 

eller något liknande, det blir förmodligen bra framöver. Jag började klä mig 

i hijab när jag var 14 år. För att så ska vi klä oss enligt religionen. 

- ”Eli” Vem är det som sagt att man ska klä sig i hijab enligt islam? 

- ”Aisha” Det lärde vi oss i skolan och i skolan krävde lärarna av oss vi skulle 

klä oss i hijab. Men om jag inte hade varit övertygad om betydelsen av att 

klä mig så hade jag gjort det bara i skolan. Men eftersom jag är övertygad 

om att det är rätt så går jag klädd så jämt. 

- ”Eli” Fanns det andra flickor i skolan som gick klädda så bara i skolan? 



280 
 

- ”Aisha” Det finns de som bara går klädda så i skolan eftersom de inte är 

övertygade. 

- ”Eli” Men du beslutade vid 14 års ålder att gå klädd i hijab jämt. Stämmer 

det? 

- ”Aisha” Man kan säga att jag vid 14 års ålder kände att jag var förpliktigad 

till att bära slöjan men från 16 års ålder så kände jag mig övertygad om att 

det är det enda rätta. Man kan säga att jag vid 14 års ålder var ung och inte 

riktigt förstod varför jag skulle bära slöjan men när jag blev 16 år så stämde 

det in. 

- ”Eli” Vad betyder det att det stämde in? 

- ”Aisha” Det var då jag började läsa koranen och andra texter om religionen 

och då började också förstå sammanhangen. Jag läste om vad gud önskar av 

oss och vad han inte vill. Det var insikt som växte med tiden. En tanke som 

jag byggde upp med åren. När jag blev 16 så fattade jag ett slutligt beslut 

och insåg att det i religionen finns alla de regler och lagar som människan 

behöver. När jag blev 16 och fann mig i religionen fick jag också en känsla 

av att jag skaffade mig en bättre kontroll över mig själv an vad jag tidigare 

hade haft när jag 14 år. Mina beslut är nu riktigare. 

- ”Eli” Betyder det att du vill påstå att beslutet om att bära hijab och vara 

religiös är ditt eget beslut? 

- ”Aisha” Ja för mina föräldrar är inte nödvändigtvis nöjda med mitt beslut. 

De kanske tycker att mina kläder både bör vara längre och vidare men det är 

i sådana fall inte i enlighet med religionen. Det finns olika sätt att täcka sitt 

huvud på men enligt religionen är det som jag klär mig i det rätta. Enligt 

familjen finns flera olika sätt att klä sig rätt på men enligt religionen finns 

bara ett sätt som är rätt. 

- ”Eli” Det finns det som säger att det är rätt enligt religionen att klä sig i 

niqab? 

- ”Aisha” Det stämmer inte det finns de som säger att man ska klä sig så och 

andra som säger att man inte ska göra det. Varje människa känner sig själv 

bäst. Gud har inte bestämt saker åt oss för att det ska skada oss. Klär jag mig 

i niqab så blir mina studier lidande och allt annat jag gör blir svårare. Gud 

vill att vi ska leva bra och därför ger han oss riktmärken att följa det som är 

bra för oss. Gud vill att vi ska ha det bra och ett ordnat liv. Att vi ska vara 



281 
 

accepterade och omtyckta. Därför kräver inte gud av oss att klä oss på ett 

vis som kan leda till att vi blir utstötta ur samhället. Jag vet att om jag skulle 

klä mig i niqab så skulle det bli svårt för mig att arbeta i laboratoriet. Jag 

skulle vara anonym för min omgivning. Hur ska människor lära känna mig 

om jag täcker mitt ansikte? Gud är nådig och han vet att vi är människor. 

Han känner till våra behov och vill att vi ska leva ett bra liv och har inte för 

avsikt att göra det svårt för oss. 

- ”Eli” Vill du därmed påstå att ditt liv blir bättre för att du klär dig som du 

gör? 

- ”Aisha” Jag klär mig inte som jag gör för andra. Jag klär mig inte heller så 

för att människor ska respektera mig, jag klär mig så här i första hand för 

gud. Logiken säger att om jag klär mig så här så blir jag annorlunda och 

konstig inte som andra kvinnor i min ålder. Jag borde till och med känna det 

som om jag döljer det att jag är vacker för andra och dom inte kommer 

tycka att jag ser bra ut. Men eftersom jag inte bryr mig om det och istället 

gör det gud ber mig om så ger mig gud i utbyte det att människor 

respekterar mig och uppskattar mig. 

- ”Eli” Så kan man säga att ditt liv med guds hjälp är…? 

- ”Aisha” Mycket enkelt och lyckat. 

- ”Eli” Tycker du aldrig att livet är svårt? 

- ”Aisha” Självklart alla människor tycker ibland att livet är svårt. Det finns 

inget liv utan svårigheter. Det finns alltid svårigheter i livet men det är just 

det att gud hjälper mig förbi svårigheterna som gör att min tro på gud hela 

tiden stärks. 

- ”Eli” Hur ser din vardag ut? Var bor du någonstans? 

- ”Aisha” Jag bor i en lite by en halvtimmes bussresa från Beersheva.  

- ”Eli” Hur ser din dag ut? Hur börjar du dagen? 

- Aisha” Först och främst med bön. 

- ”Eli” Är det det första du gör när du öppnar ögonen? 

- ”Aisha” Ja först och främst bön. Jag vaknar klocka 5 och börjar med bön. 

Hela bönen tar inte mer än 5 minuter. 

- ”Eli” Men varför börjar du med bön? 

- ”Aisha” För att jag vill möta Gud det första jag gör på morgonen. Sedan är 

jag redo för resten av dagen om det kommer hända bra eller dåliga saker 



282 
 

spelar mindre roll har jag mött Gud på morgonen så vet jag att han är med 

mig resten av dagen.  

- ”Eli” Vad gör du efter att du har bett? 

- ”Aisha” Jag äter frukost. Sedan går jag igenom det material som jag 

behöver för universitetet. Halv åtta lämnar jag hemmet för att bege mig till 

universitetet.  

- ”Eli” Vad känner du när du är på väg till universitetet? Funderar du över 

skillnaderna mellan ditt hem och universitetet? 

- ”Aisha” Jag känner att universitetet är den omgivningen som passar mig. 

Jag upplever att universitetet passar mig bättre än mitt hem. Jag trivs bättre 

på universitetet än hemma. Här kan jag be alla mina böner i vårt muslimska 

bönerum på universitetet och jag studerar och jag kan även göra allt sådant 

som jag gör hemma. Jag längtar till universitetet när jag sitter hemma. 

- ”Eli” Men på universitetet så får man tänka vad man vill även sådant som 

kanske inte överensstämmer med religiösa föreställningar. 

- ”Aisha” Det jag läser på universitetet har inget med religionen att göra. Vi 

pratar inte ens om religionen. Jag och de judiska studenterna studerar andra 

saker inte sådant som har med religion att göra. 

- ”Eli” Jag förstår men universitetet innebär ett fritt tänkande. Dessutom finns 

det en ambition att skapa så mycket jämlikhet som möjligt mellan kvinnor 

och män. Därför finn det också kanske anledning att tro att ditt hem är mer 

traditionellt än den omgivning som universitetet erbjuder? 

- ”Aisha” För det första ägnar jag det mesta av min tid hemma åt att förbereda 

mig för universitetet så även hemma håller jag på med mina studier. 

Dessutom är min tid hemma mycket begränsad. Så för mig flyter världarna 

ihop. Därför känner jag inte så stor skillnad mellan universitetet och 

hemmet. I min sociala omgivning utanför universitetet känner jag dock en 

stor skillnad som inte passar mig. 

- ”Eli” Vad består den skillnaden av? 

- ”Aisha” Först och främst har de ingen respekt för utbildning och ännu 

mindre för kvinnor som utbildar sig. Men i min familj är det annorlunda min 

far vill att jag ska studera och stödjer mig i mina studier. Det är mycket tack 

vare honom jag kan fortsätta studera. Han ger mig mycket kraft och 

motivation. Med de andra människorna runt om är det inte så. 



283 
 

- ”Eli” Så om jag förstår det rätt så går du upp på morgonen ber, äter frukost 

och förbereder dig för att åka till universitetet. Innan du lämnar hemmet vad 

gör du då? 

- ”Aisha” Sätter på mig mina kläder och min hijab. 

- ”Eli” Varför? 

- ”Aisha” För att hela tiden bevara relationen mellan mig och Gud. För det 

andra skyddar jag också mig själv. 

- ”Eli” På vilket vis? 

- ”Aisha” Jag skyddar mig genom att dölja min skönhet för omgivningen. Jag 

vill inte ödsla min energi på att vara vacker för en omgivning jag inte bryr 

mig om. Därför klär jag mig exempelvis inte smycken och liknande. 

- ”Eli” Hur ser din dag på universitet ut. När ber du? Vad får religionen för 

utrymme på universitetet för dig? 

- ”Aisha” Ibland har jag ett så tjockt schema att jag inte hinner be i tid. Men 

då ber jag alla böner på en gång vid ett tillfälle. Det är som jag sa till dig 

tidigare. Gud vill inte att jag ska ha det svårt. Hav vill att jag ska lyckas med 

mina studier. Så om jag inte kan be i tid så kan jag göra det när jag har tid. 

Det är inte frågan om att jag slarvat bort tiden för bön med något 

betydelselöst utan jag har använt tiden till att utveckla mig och då finns det 

utrymme för att kompromissa med bönetiderna. 

- ”Eli” Betyder det att du på universitetet i första hand ägnar dig åt studierna? 

- ”Aisha” Ja på universitetet är det i första hand studierna som tar upp min tid 

men om jag har tid över så ägnar jag den åt bön vid de rätta tiderna och om 

inte så ber jag som sagt alla böner samtidigt vid ett annat tillfälle. 

- ”Eli” Ber du ensam eller i grupp? 

- ”Aisha” Det spelar ingen roll. Finns det fler människor där så ber jag med 

dom men om jag är ensam i bönerummet så ber jag själv. Jag behöver inte 

vänta på någon annan. 

- ”Eli” Vad ger bönen dig? 

- ”Aisha” Bönen ger mig kraft att fortsätta studierna och ger mig också energi 

till att tänka mer positivt. Det finns ibland tillfällen då något tråkar ut mig 

eller som alla människor ibland ser negativt på vissa saker som när jag kan 

uppleva att livet är svårt eller bli orolig för att jag inte kommer få något 

arbete efter studierna. Men när jag ber så förändras mitt sätt att tänka. 



284 
 

Genom bönen får jag ny tilltro på framtiden och det ger mig kraft att 

fortsätta studierna. 

- ”Eli” Så du tror att du kommer få jobb? 

- ”Aisha” Alla säger till mig att det är svårt för araber att få jobb på sjukhus 

eller inom läkemedelsbranschen. Men jag vet att om gud vill så kommer jag 

att få precis det arbete jag önskar. 

- ”Eli” Känner du dig som del av den övriga muslimska världen?  

- ”Aisha” Jag känner en stor gemenskap med muslimer i den övriga världen 

och ibland så stör det hela min dagsrytm när jag hör att muslimer någon 

annan stans i världen har det svårt eller far illa. När jag hör eller ser vad som 

exempelvis händer i Irak eller kriget i Gaza så blir jag väldigt illa berörd. 

Och vår profet Mohamed har sagt att det är förbjudet att somna på kvällen 

utan att först tänka på andra muslimer i världen. Det är ibland svårt för mig 

att leva med vetskapen om att jag lever ett bra liv och andra människor 

lider. Även om de inte är muslimer som lider så berör det mig. Och även om 

det är människor som gud straffar så stör det mig. I slutet så kommer gud att 

straffa oss om vi inte ser andra människors lidande. Vi måste vara delaktiga 

med andra människors lidande och be i våra böner om att gud ska hjälpa 

dom. 

- ”Eli” Vad är det för straff du talar om? 

- ”Aisha” Jag vet inte. Det avgör gud. Men enligt vår religion så måste jag 

bry mig om andra människor. Jag får inte somna innan jag ägnat alla 

muslimer i världen en tanke. Vid slutet kommer gud att fråga mig varför jag 

inte gjorde något för att hjälpa de behövande. Samtidigt vet gud vad mina 

begränsningar är och vad jag är förmögen till. Han vet att jag inte kan hjälpa 

människor som dör i krig. Jag kan bara hjälpa till genom att be till gud. 

- ”Eli” Vad är det förs straff människan får enligt religionen om han/hon inte 

sköter sig? 

- ”Aisha” Straffet som gud talar om i koranen är helvetet. 

- ”Eli” Vad händer där? 

- ”Aisha” Jag förstår inte frågan. Vad menar du med vad händer där? 

- ”Eli” Jag vet ju inte för jag är inte religiös och därför vill jag veta vad du 

tror händer i helvetet? 

- ”Aisha” Helvetet menar du? 



285 
 

- ”Eli” Ja det är väl det vi pratar om? 

- ”Aisha” Det är den svåraste platsen som finns. Vi gör allt vi kan för att hålla 

oss borta från helvetet. Alla böner och alla påbud hjälper oss att hålla oss 

borta från helvetet. För där är det en värme som inge människa kan utstå. 

- ”Eli” Så det är varmt där? 

- ”Aisha” Självklart det är eld. 

- ”Eli” Varför tror du att det finns människor som inte är religiösa? 

- ”Aisha” Kanske är det för att de inte fått den rätta informationen eller så är 

det de människor som koranen beskriver som de som gud bestämt ska till 

helvetet och därför inte ska vara religiösa.  

- ”Eli” Så någon måste alltså finnas i helvetet? 

- ”Aisha” Ja självklart. 

- ”Eli” Men varför gör man då dawa? 

- ”Aisha” För att rädda de som går att rädda men det finns alltid människor 

som inte går att rädda. 

- ”Eli” Hur länge är du på universitetet en vanlig dag? 

- ”Aisha” Från åtta på morgonen till sex på kvällen. 

- ”Eli” Hur upplever du den dagliga resan mellan universitetet och hemmet? 

- ”Aisha” Den spelar mig ingen roll. Jag träffar knappt andra människor 

eftersom jag bara ägnar tiden åt sådant som jag vill göra. Hemma lever jag 

mitt eget liv. Alla vet att jag sköter mitt eget. Att jag håller mig för mig 

själv. Det enda som gör att jag känner mig annorlunda är min klädsel. 

- ”Eli” Betyder det att ditt sociala liv egentligen är knutet i första hand till 

universitetet? 

- ”Aisha” Ja, jag är socialare på universitetet. Hemma är jag inte det minsta 

social. Hemma pratar jag nästa inte med någon förutom min mor och min 

far. Jag söker mig till den omgivning som stödjer mig i mina målsättningar. 

Här på universitetet känner jag att jag får det stöd jag behöver. Varför ska 

jag då ödsla energi på omgivningar som inte ger mig sitt stöd? Även tiden 

hemma ägnar jag endast åt universitetet. Jag tänker på universitetet även när 

jag är hemma. Jag tycker om att vara här. 

- ”Eli” Vill du gifta dig? 

- ”Aisha” Inte nu. 

- ”Eli” Vad vill din far? 



286 
 

- ”Aisha” Det jag vill. Han ger mig sitt stöd. 

- ”Eli” Varför vill du inte gifta dig nu? 

- ”Aisha” Jag vill första uppnå mina målsättningar. Jag vill inte slösa bort allt 

det arbete som jag lagt ner hittills bara för att gifta mig. Det har inte med 

religionen att göra utan snarare en fråga om varje människas behov av att 

självförverkliga sig. För mig är det bäst att först avslut studierna, hitta ett 

arbete och sedan gifta mig. Jag vill också hjälpa mina föräldrar. För mig är 

ett arbete inte bara en fråga om att hitta ett jobb och göra karriär. Jag vill 

också ha möjligheten att hjälpa mina föräldrar. Jag vill kunna hjälpa mina 

yngre bröder och min far ekonomiskt. Jag kan inte bara skaffa mig arbete 

och pengar och sticka därifrån. Då skulle min fars alla förhoppningar gå 

förlorade. Jag vill fortsätta leva med mina föräldrar och som dom lever. Äta 

den mat de äter och dricka det vatten dom dricker. 

- ”Eli” Betyder det att hans förhoppningar är att du ska studera för att få ett 

bra arbete så att du ska kunna hjälpa honom? 

- ”Aisha” Nej, det är min gåva till honom. Han har aldrig bett mig om att jag 

ska hjälpa honom. Det är för min del en reaktion på hans stöd till mig. Det 

är något som jag vill göra. Jag vill hjälpa honom för att han har fostrat mig 

och givit mig sitt stöd medan jag studerar. 

- ”Eli” Var tror du att du kommer vara om två år? 

- ”Aisha” Jag vet vad jag vill men jag vet inte om det kommer att lyckas. Om 

några år har jag ett bra arbete och kan hjälp mina åldrande föräldrar. 

- ”Eli” Var jobbar du då? 

- ”Aisha” Jag kommer säkert att arbeta i Beersheva och under tiden kommer 

jag fortsätta med nästa examen på universitetet. Jag säger alltid att ”tro inte 

att världen blir mindre dålig bra för att jag inte gifter mig.” Det lättaste som 

finns är att gifta sig och skaffa barn. Det är ingen målsättning. Min 

utbildning och min framtid är viktigare är det. 

- ”Eli” Finns det någon som pressar dig att gifta dig? 

- ”Aisha” Visst finn det. Jag lever ju i en traditionell omgivning. Men jag 

säger alltid det finns tillräckligt med människor som gifter sig och 

tillräckligt med barn i världen jag kommer inte att förändra något.  

- ”Eli” Hur anser du att religionen förhåller sig till ditt beslut? 



287 
 

- ”Aisha” Enligt religionen är vi uppmanade till att gifta oss tidigare. Så visst 

kan man påstå att mitt beslut strider mot religionen. Men jag upplever inte 

att det är så. Varje människa måste fatta sina beslut utifrån sina 

förutsättningar och sin situation. Dessutom kan inte religionen tvinga mig 

till att gifta mig med en man som inte är troende, eller som jag inte älskar 

eller som inte passar mig. 

- ”Eli” Vad säger dina väninnor om att gifta sig? 

- ”Aisha” Jag pratar inte med mina väninnor om det. De har alla olika åsikter 

i frågan men jag har min egen föreställning om hur jag vill ha det så det 

spelar inge roll. 

 

 

 

 Intervju 5. 

Tredje mötet med både Aisha och Noor i Beersheva 19 oktober 2010. De 

önskade genomföra intervjun tillsammans. Samtal på ett kontor som jag fick 

låna på Ben Gurion Universitetet. Jag är Eli.  

- ”Eli” Det finns texter i koranen som ger män rättigheter i förhållande till 

kvinnor som kan förstås på olika sätt. Känner ni till texterna… 

- ”Aisha” Ja men det gäller män… inte vem som helst. Riktiga män… 

- ”Noor” Låt honom av sluta frågan… 

- ”Eli” Kan ni var och en förklara för mig hur ni förstår texterna. Den suran 

som jag refererat till kan förstås som att män har rätt till att slå kvinnor. Det 

som intresserar mig är vad ni tycker om texterna inte vad gängse tolkning 

säger. Det känner jag till. 

- ”Noor” Män har rättigheter över kvinnan. Men samtidigt så har han också 

skyldigheter. Kvinnor har rättigheter att neka till det mannen vill. Det 

stämmer att det står skrivet så som det står. Men man måste förstå att det 

krävs minst fyra fem faser som ska genomgås först innan det ens blir tillåtet 

för män att slå kvinnor. Och även när det slutligen hamnar där så måste det 

också ske efter vissa regler. Kvinnor får inte tycka att det gör ont och inga 

spår eller märken få förekomma. Det är snarare en fråga om tillrättavisning 

än att slå någon. Profeten Mohammed sa att alla försök till fostran som inte 

inbegriper våld måste först prövas. Mannen ska tala med kvinnan, hålla 



288 
 

henne borta från sin bädd och prata igen men om inget hjälper och hon 

vägrar att lyssna då  är gränsen nådd. I sådant fall kan män ge kvinnor ett 

slag men det får inte göra ont. Det är bara till för att visa att det finns 

alternativ. Ungefär som att se här jag pratar och är vänlig men jag har också 

en annan sida. Det kommer säkert att påverka kvinnan. Först och främst får 

hon känna på mannens personlighet och hans styrka men å andra sidan, är 

det frågan om ett spel snarare än våld. Ett spel i syfte att fostra som jag inte 

tror att någon hade upptäckt innan profeten. 

- ”Eli” Vad anser du? [riktat till Aisha] 

- ”Aisha” Man måste läsa hela texten för att förstå den. Man måste förstå hela 

sammanhanget av koranen. Gud har ålagt oss att be men inte talar om för 

oss hur vi ska be. Det har vi fått veta av profeten. Har förklarat för oss hur 

vi i detalj ska genomföra bönen. På samma vis läser vi stycket som ger 

intryck av att tillåta män att slå kvinnor. Jag vet att gud älskar mig lika 

mycket som han älskar en man för att jag är en människa. Män är inte bättre 

än jag. Så varför valde ändå gud att skriva så. Jo det finns kvinnor som kan 

förstöra hela sitt hem genom bara några enkla fraser. Det är därför viktigt att 

det finns regler för att hålla ihop familjen. Kärnan till vårt samhälle är 

familjen och det är därför viktigt att det finns regler som gör det möjligt att 

hålla ihop kärnfamiljen i alla lägen. Det är möjligt att kvinnor ställer 

problem inom familjen utan orsak och det behövs det en gräns där det finns 

möjlighet att tillrättalägga situationen. Att inte genast rusa i väg och skilja 

sig bara för att hon vill det utan. Dessutom finns det många kvinnor som är 

bättre än män men de diskuteras inte i det avsnittet som vi talar om nu.  

- ”Eli” Vad ska man då göra med en man som förstör familjen. Sådant 

förekommer väl också? Får kvinnor slå män som inte sköter sig? 

- ”Aisha” Om en kvinna upptäcker att hennes man inte sköter sig måste hon 

fråga sig varför hon överhuvudtaget gifte sig med honom till att börja med. 

- ”Eli” Men det är väl en fråga även män i sådana fall bör ställa sig istället för 

att slå. Varför får män slå kvinnor enligt er tolkning av koranen och inte 

tvärt om? 

- ”Aisha” Gud vet mer än vad vi vet. Gud kan statistiken bättre än vad vi kan 

den. Det är kvinnor som hakar upp sig på småsaker i mycket större 

utsträckning än män. Det är därför gud lade till det stycket vi talar om. 



289 
 

- ”Eli” Så om jag förstår dig rätt är det kvinnan som vanligtvis ställer till 

problem i familjen och inte män? 

- ”Aisha” Inte alltid. 

- ”Eli” Ok men för det mesta förstod jag av dig? 

- ”Aisha” Jag därför att kvinnor envisas med småsaker som ofta är 

betydelselösa. 

- ”Eli” Vad säger du om det? (Riktat till Noor). 

- ”Noor” Det stämmer att kvinnor hakar upp sig på petitesser. Men det är inte 

alltid det som är problemet… 

- ”Eli” Jag vill veta vad du tycker. Det är dina åsikter som intresserar mig inte 

officiella eller allmänt vedertagna tolkningar. 

- ”Noor” Vanligtvis är det så att kvinnor fattar sina beslut utifrån sina känslor. 

Det är vad jag personligen tror på. Det förekommer naturligtvis även förnuft 

hos kvinnor men det är i första han känslor som styr kvinnor… 

- ”Eli” Och män…? 

- ”Noor” Män styr sina känslor vanligtvis med förnuftet. Till och med mäns 

och kvinnors olika kroppsbyggnad bevisar det. Därför har kvinnor uppdrag 

som är knutna till havandeskap och utbildning. Det är kvinnor som föder 

barn samt fostrar och utbildar dem därför att hon behöver ge dom alla sina 

känslor och all sin värme för att de ska kunna fortsätta sitt liv. Samtidigt 

måste mannen tänka på hur han ska komplettera kvinnan. Inte tänka vem 

som är bättre eller sämre utan hur män och kvinnor kompletterar varandra. 

Om vi börjar tänka på vem som är bättre än den andre då kommer vill 

tankebanor som kan bli otydliga. Aisha sa något mycket bra. Islam bygger 

allt utifrån familjen. Grunder för samhället eller människors gemenskap är 

familjen. Män och kvinnor fullbordar varandra i familjen och tävlar inte 

med varandra om vem som är bäst. Gud gav mannen fem faser som han 

först måste genomgå innan han kan ta sig rätten att slå en kvinna. Vad gör 

kvinnan om man inte sköter sig å andra sidan? Vad gör hon då? Om hon kan 

bevisa att han inte har skött sina åligganden så har hon också rätt att lämna 

honom. 

- ”Eli” Säg mig Aisha…du som nu jobbar på ett laboratorium på ett sjukhus 

och vill fortsätta dina studier och läsa epidemiologi och ta en magister när 

du gifter dig… 



290 
 

- ”Aisha” Det kommer ta tid tills det sker…. 

- ”Eli” men låt oss säga att det sker och ni båda tjänar lika mycket pengar. 

Vem är det då som ska ha sista ordet hemma? 

- ”Aisha” Enligt religionen så är det mannens ansvar att stå för hemmets 

utgifter. Jag kan luta mig tillbaka om jag vill utan att bidra med ett öre enligt 

religionen. Han måste stå för allt eftersom han är man. Det är bara om jag 

vill som jag kan tänka mig att bidra. Och då är det genom en 

överenskommelse oss emellan som jag kan tänka mig att hjälpa honom. 

- ”Eli” Men är det inte så att om du bara lutar dig tillbaka utan att göra något 

så förlorar du samtidigt kanske vissa rättigheter? 

- ”Aisha” Nej därför att mannen inom islam har skyldigheter att försörja 

kvinnan oavsett om hon bidrar eller ej. Det svarar på din första fråga. Om 

mannens skyldighet är att stå för hela försörjningen så innebär det för 

honom också vissa rättigheter. När mannen har ett större ansvar och mer 

skyldigheter så har han också mer rättigheter. 

- ”Eli” Betyder det att kvinnor som tar ett större ansvar också per automatik 

kan ta sig större rättigheter? 

- ”Aisha” Nej för det skulle innebära att jag förändrar min roll som kvinna. 

- ”Eli” Kan du förklara det för mig? 

- ”Aisha” Vilka rättigheter menar du att jag skulle förändra? 

- ”Eli” Om du delar hemmets utgifter så har du kanske också kanske större 

rättigheter?  

- ”Aisha” För det första så har jag alla rättigheter inom islam ändå. Det är 

mannens skyldighet att försörja mig och behandla mig med respekt. Men 

om det ändå skulle vara så att jag bestämmer mig för att avlasta honom 

något från sin försörjningsplikt så skulle jag också ställa krav som ligger 

inom mitt ansvarsområde. Det skulle ge mig rättigheter enligt religionen att 

både ha mer synpunkter på barnens utbildning och mer synpunkter på hans 

arbete. Men han har inga rättigheter under alla förhållanden att lägga sig i 

mitt arbete enligt religionen. 

- ”Eli” Så vad är skillnaden hos ett par enligt religionen om en kvinna tjänar 

pengar eller ej? 

- ”Noor” jag måste förklara. En man har ett större ansvar. Därför har han 

också rätt till exempel till ett större arv än en kvinna. En kvinna har inte 



291 
 

skyldigheten att försörja hela familjen hon kan göra vad hon vill med sina 

pengar. Det kan inte en man. 

- ”Eli” Jag har förstått det. Men det jag inte förstått är om det blir någon 

skillnad enligt religionen mellan mäns och kvinnors skyldigheter eller 

ansvar om en kvinna också bidrar ekonomiskt till försörjningen? Eller om 

hon köper sig en egen bil eller vad som helst? 

- ”Noor” Självklart det är mycket bättre för mannens känslor om hon bidrar. 

- ”Eli” Men vem bryr sig om hans känslor om det ändå är hans skyldighet? 

- ”Noor” Känslor är oerhört viktigt inom islam. Islam bygger på känslor, 

värme och kärlek. Islam handlar om att skapa en bra och lycklig familj som 

skiljer sig från andra familjer. Det handlar inte om vem som ska göra vad 

eller någon uppdelning mellan män och kvinnor. Mannen måste hjälpa 

kvinnan med hennes uppgifter och tvärt om. De ska hjälpa och komplettera 

varandra. Det handlar inte om att om hon tjänar pengar så ska han bry sig 

om vad hon tjänat. Hans första uppgift och skyldighet är att försörja henne. 

Det är steg ett att han tar sitt ansvar. För det är första steget för att vaccinera 

hemmet mot att det faller samman. Sedan finns det inget hinder för att dom 

genom överenskommelser även finner andra vägar. Det är vad islam 

rekommenderar. 

- ”Eli” Men jag vill veta hur ni ser på det? 

- ”Noor” Jag ser det så att om vi alltid gör saker under samförstånd både när 

det är svårt och när det lättare så kommer det att stärka kontakten oss 

emellan. 

- ”Eli” Som jag förstår det förutsätter överenskommelser och samförstånd 

jämställdhet. En förställning om att båda parternas åsikt är lika mycket värd. 

Förklara för mig hur det fungerar när en man har större rättigheter och 

ansvar men samtidigt är jämställd? 

- ”Aisha” Mannen har ingen rätt att fatta några som helst beslut utan att 

tillfråga kvinnan. 

- ”Eli” Vem har bestämt det? 

- ”Aisha” Så är det. Det står i koranen. Min syster är gift. Hennes man kan 

inte göra något utan att först tillfråga henne. Och om jag gifter mig så 

kommer inte min man heller göra något utan att först diskutera med mig. 

Han måste alltid rådfråga sin hustru. Men det betyder inte att jag inte har för 



292 
 

avsikt att hjälpa min man. Jag måste hjälpa honom om han behöver min 

hjälp. En kvinna som arbetar är sin makes skyddsnät. Det komma en dag när 

han inte längre är frisk och inte kan jobba som vanligt. Det komma en dag 

när han blir avskedad från sin arbetsplats. Det är då kvinnans uppgift 

kommer in i bilden. 

- ”Eli” Vad säger du om de? [riktat till Noor] 

- ”Noor” Jag säger att ”gud är den enda guden och Mohammed hans profet” 

[reciterat på arabiska]. 

- ”Eli” Det räcker inte för mig. 

- ”Aisha” Du rör ihop saker. Rättigheter, skyldigheter och jämställdhet. Jag är 

ingen shejk som kan alla svaren. Ge mig en fråga utan röra ihop det så ska 

jag svara. 

- ”Eli” Du är för klok för enkla frågor. [Alla skrattar] 

- ”Aisha” Du måste förstå att det är som ett rep. Man drar åt på ena sidan och 

släpper lite på andra sidan. 

- ”Noor” Det som står i koranen är att mannens rättigheter är i förhållanden 

till hans förmåga. Det vill säga att det är förmågan som är det viktiga inte 

om det är en man eller kvinna. Så var det även med Mohammeds kvinnor. 

När de såg att Aisha kunde mer om islam än männen så kom de till hennes 

hem för att få svar på sina frågor. Det handlar inte om män eller kvinnor. 

När de såg hennes kunskaper så hamnade hon på en högre position än 

många män.  

- ”Eli” Så om jag förstår det rätt så spelar det alltså ingen roll att män är män 

eller kvinnor är kvinnor vad som ska avgöra relationen dem emellan är 

deras respektive förmågor? 

- ”Aisha” Precis. Om kvinna tjänar mer än en man så är det hon som ska fatta 

besluten. 

- ”Eli” Men som det är nu är det fler muslimska kvinnor som läser på 

universitet än muslimska män. Vad får det för konsekvenser enligt er?  

- ”Noor” Att om kvinnor har bättre förutsättningar än män så är det de 

kvinnor som ska ha överhanden och tvärt om. Om en man och kvinna 

studerar olika saker. Så har han övertaget i sitt ämne och hon i sitt. Och om 

båda håller på med samma saker exempelvis studerar samma ämne då är det 



293 
 

som är duktigast och mest engagerad i sitt ämne som ska inneha den 

ledande rollen.  

- ”Eli” Av vem har du lärt dig den tolkningen? 

- ”Noor” Först och främst är det min inre känsla som hjälper mig att tolka 

texter. 

- ”Eli” men är det inte någon religiös auktoritet som du har lyssnat till? 

- ”Noor” Det är klart det finns sådana men det finns också internet. Framför 

allt är det frågan om en personlig känsla. Om koranen är till för mig så är 

det naturligtvis också min rättighet att tolka den efter min känsla och mitt 

förstånd. 

- ”Eli” Hur är det med dig? Upplever du det på samma vis? 

- ”Aisha” Det finns sådant som är väldigt lätt att förstå. Men när jag stöter på 

sådant som är svårt eller som strider mot mitt förnuft så utgår jag ifrån att 

jag förstått det fel. Det som är svårt söker jag på olika ställen. 

- ”Eli” Men även det som tycker är lätt att förstå kanske någon annan förstår 

på ett sätt? 

- ”Aisha” Ja det kan hända. 

- ”Eli” Vad ska man göra då? Om den ene förstår det si och den andre så. Vad 

är det då som är rätt? 

- ”Aisha” Man ska använda sin logik och sitt förnuft. 

- ”Noor” Man ska använda sitt förnuft och förstå den grundläggande 

förklaringen. Jag måste läsa det rätt för att förstå det rätt. 

- ”Eli” Men hur är det med auktoriteterna? 

- ”Noor” De tolkar som dom förstår och jag som jag förstår. De som är lärda 

kan också göra fel. Vi är alla människor. Vi är olika. Han är lärd. Jag är jag. 

Jag har mina känslor och mitt förstånd. Det viktiga är vad profeten har sagt. 

- ”Eli” Om tolkningen är personlig… 

- ”Aisha” Men det är inte så mycket att diskutera. Texterna är vanligtvis 

enkla att förstå. Det behövs inte så mycket tolkningar. Men ibland ser jag på 

TV auktoriteter som jag litar på. De flesta finns i Saudiarabien. Allt som 

finns i världen finns det svar på i koranen. Det finns många forskare som 

idag läser koranen för att få svar på sina frågor. Mitt intresse för 

epidemiologi fördjupar jag med hjälp av koranen. Jag läser inte tillräckligt 

mycket men jag vet det finns svar på forskningens alla frågor i koranen. 



294 
 

- ”Eli” Då kanske du inte behöver göra din masterutbildning? Kanske räcker 

det med att du läser koranen? 

- ”Aisha” Nej. Det räcker inte med att läsa man måste också förstå. Jag är inte 

tillräckligt insatt ännu för att förstå allt det som koranen kan förmedla. Jag 

vill veta mer om mediciner som går att utvinna ur naturen. 

- ”Eli” Men tror ni att de flesta muslimer tolkar koranen som ni gör? 

- ”Noor” Aisha och jag kan läsa samma text och förstå den på olika vis. Det 

är inte alltid säkert att alla förstår texter på samma sätt. Det är bra. För om 

jag får motstånd av andra som förstått texten på att ett annat vis så kanske 

jag tänker om och lär mig något nytt. Det är viktigt att utbyta åsikter.  

- ”Eli” Tror ni att det är någon skillnad på hur muslimer förstod islam för 

hundra år sedan och på hur de förstår sin religion idag? 

- ”Noor” Naturligtvis. Människor utvecklas och saker och ting förstås olika 

över tid. 

- ”Aisha” men det finns ingen skillnad i förståelsen av grundprinciperna. 

- ”Noor” Du måste försåt att mer än en tolkning av en text kan vara rätt. Men 

för att återgå till din fråga om det skett någon förändring över tid. I de 

grundläggande frågorna är det ingen skillnad. De som levde på profetens tid 

arbetade som vi och handlade som vi. De var människor som vi är och de 

levde också i enlighet med islam. Men samtidigt är mycket av förståelsen 

annorlunda och många människor lever sitt liv i dag utan att följa koranen.  

- ”Aisha” Jag tror inte att koranen har förändrats de senaste 1000 åren och jag 

tror inte heller att min tro på Gud år annorlunda än vad den var hos 

människor för 1000 år sedan. Det finnas vissa saker inom koranen som inte 

går att ända på och andra saker som har med tolkningen av texter att göra. 

Situationer har förändrats genom åren. Det är samma text som för tusen år 

sedan men en del texter har bevisats genom forskning…det är fördelen med 

koranen att den passar för alla situationer och i alla tider. Jag har till och till 

och med lärt mig att det finns en teori som kallas för Darwins som säger att 

människan kommer från apan och därifrån utvecklades till världens olika 

folk. I dag finns det allt fler forskare som bekräftar att allt en gång satt ihop, 

himlen och jorden och allt och att det var någon explosion som skilde allt 

åt…det har lett till att allt fler forskare börjar ifrågasätta Darwin. Det jag vill 

säga är att koranen är den samma men att de stycken som är knutna till 



295 
 

vetenskap blir hela tiden bekräftade genom forskningen. Alla de lagar som 

handlar om Gud och skapelsen är oförändrade endast de stycken som 

handlar om relationer mellan människor har i en del fall fått nya tolkningar 

men det mesta är som det alltid varit och alltid kommer att förbli. 

- ”Eli” Vill du påstå att ett muslimskt par levde efter koranen på samma vis 

för fem hundra år sedan som de gör idag? Och inget har förändrats? 

- ”Aisha” Nej därför att enligt islam är kvinnan husets drottning och därför 

har inget förändrats. För femhundra år sedan fanns det inga bilar eller 

mobiltelefoner så det avseendet har det skett förändring. Kvinnor har mer 

utbildning nu än vad de hade för femhundra år sedan… 

- ”Eli” Har inte utbildningen inneburit förändringar för kvinnors status inom 

islam? 

- ”Aisha” Det har skett förändringar men det har inte med islam att göra. Det 

har med hur kvinnor har kunnat påverka sina omgivningar genom sin 

utbildning. På det viset har kvinnor kunnat förändra sina omgivningar så att 

de har kommit närmare islam. Mina föräldrar läser inte koranen. Men jag 

har visat dom att det står att det är viktigt för kvinnor att studera. Jag har 

fråga dom hur dom hade tänkt sig att jag ska vara en troende muslim och 

inte studera när koranen uppmanar mig att göra det. Jag har genomgått stora 

svårigheter och motstånd för att jag vill studera. 

- ”Eli” vilka svårigheter? 

- ”Aisha” Dels måste jag betala avgifterna till universitetet, dels har jag lågan 

resor hit från där jag bor. Min syster som är yngre ån jag och mina väninnor 

är alla gifta. Det är brukligt att vara gift när man är 18 år. Jag har vägrat för 

att jag vill studera. Det finns många olika krafter som försöker förhindra 

mig från att fortsätta studera. Men när det står i koranen att jag ska studera 

så är det ju lika självklart för mig att göra det som att jag ber för att det står i 

koranen. Även om det är svårt för mig att ta mig förbi alla hinder så gör jag 

det för att koranen uppmanar mig till det. Dessutom vet jag att en utbildad 

kvinna lever under bättre villkor än en kvinna som inte är utbildad.  

- ”Eli” Så kan man säga att du anser att de som försökte förhindra dig att 

studera också gjorde något som är mot islam? 

- ”Aisha” Ja i vår familj så har det inte funnits några kvinnor som studerat för 

mig. För kvinnor har målsättningen varit att kvinnor ska gifta sig. Men det 



296 
 

kommer från kulturen inte från religionen. Islam uppmanar oss att studera. I 

den kulturen som jag lever är det männen som bestämmer allt och även vad 

kvinnor ska göra. Men det är för att det inte tagit till sig islam. Det är 

resultatet av samhällets och kulturens påverkan. Därför kan jag genom mina 

studier förändra min tillvaro och nu när det vet att jag studerar så får jag helt 

andra rättigheter.  Det är nu jag som bestämmer över mitt liv. Hur det såg ut 

för femtio eller för femhundra år sedan intresserar mig inte. Jag vet hur det 

är nu. Jag läser i koranen att jag ska studera. Då studerar jag och inser att jag 

får andra rättigheter än andra kvinnor har och de jag hade tidigare. När jag 

gick i gymnasiet så tillät inte min far mig att delta på skolutflykterna. Nu är 

jag borta hemifrån hela veckan och kommer hem på fredagar till helgen. Då 

sover jag ändå hela tiden. Men gud har hjälp mig med allt inte bara med 

studier och hemma även med min laboratorietjänst. Även om de såg att går 

klädd som jag gör när jag sökte mitt arbete så fick jag jobbet. När de såg att 

jag jobbar bra och att jag är bra med människor i min omgivning så var de 

nöjda. Det finns fördomar om religiösa människor här. En del tror att en 

religiös människa inte kan göra ett bra jobb. Men när jag visade att de hade 

fel så fick jag en fast tjänst. Gud har hjälpt mig med allt.  

 

Intervju 6. 

Tredje mötet med Leila i Beersheva 20 oktober 2010. Samtal på ett kontor som 

jag fick låna på Ben Gurion Universitetet. Jag är Eli.  

 

Leila ville ta med en väninna vilket jag kände mig nödgad att godkänna. När 

väninnan går med i samtalet står hon som V. Leila är klädd annorlunda än vid 

tidigare möten. Istället för sin vita huvudduk khimar vars tyg gick ner till bröstet, 

var hon nu klädd i ljusblå hijab. Dessutom hade hon glasögon med stilrena moderna 

bågar i ljusgrönt. Väninnan närvarande under samtalet. Vi samtalade ostört på ett 

kontor på universitetet.  

 

- ”Eli” Du har förändrat din klädsel? 

- ”Leila” Ja det stämmer. 

- ”Eli” Hur kommer det sig? 



297 
 

- ”Leila” Det finns två orsaker. Det första är problemen jag fick med min 

khimar i laboratoriet. Varje gång jag skull böja mig eller tala med någon så 

var den i vägen. Dessutom är jag väldigt rörlig. Du kan fråga alla mina 

väninnor. Dom vet att jag alltid är i farten och i ständig rörelse och min 

khimar störde mig. Så därför valde jag istället hijab. Den är inte i vägen 

men fyller samtidigt samma funktion. Det är allt. 

- ”Eli” Det finns i koranen en text som talar om mannens rättigheter i 

förhållande till kvinnor. Texten kan också förstås som att den ger män rätt 

slå kvinnor. Känner du till texten? 

- ”Leila” Precis som kvinnan har vissa rättigheter inom islam så har även 

mannen vissa rättigheter. 

- ”Eli” Vilka rättigheter har kvinnor? 

- ”Leila” Att mannen ska försörja henne och beskydda henne. På samma vis 

har män rättigheter. De kan förvänta sig att kvinnor ska stödja dem och vara 

lojala. 

- ”Eli” Men den här texten kan ju ändå förstås som att den ger män rätt att slå 

kvinnor. 

- ”Leila” Men det är bara under mycket extrema förhållanden. Det är 

förbjudet för män att slå hårt eller så att det blir märken hos kvinnor. Det är 

bara till för att varna henne. Inte för att göra henne illa.  

- ”Eli” Får en kvinna slå sin man under samma villkor? 

- ”Leila” Det tror jag inte. 

- ”Eli” Hur tror du att du kommer förhålla dig till den texten när du gifter dig. 

Jag vet att det är en hypotetisk fråga men…Du är fortsätter din utbildning 

och det är sannolikt att du kommer ha ett bra och välavlönat arbete. Hur 

tänker du kring idéer om mäns och kvinnors roller i äktenskapet? 

- ”Leila” För det första kommer det ta tid innan jag gifter mig. När du ställer 

mig frågan så tar du det stycket ur sitt sammanhang och väljer att titta på 

det. Men man måste vidga perspektiven och bättre förstå kvinnors roll i 

islam. Det är inte ovanligt att man tar just det stycket för att försöka vis att 

kvinnor är förtryckta inom islam eller att det är mannen som regerar inom 

islam. Men det är inte sant. Om jag skulle gå direkt till det stycket och döma 

islam utifrån det stycket skull mitt första intryck bli problematiskt. Va? Får 

man slå kvinnor inom islam? Men man förstår hur ett sådant stycke ska 



298 
 

förstås. Det är frågan om extrema förhållanden där kvinnor är verkligen 

envisa och vägrar allt… 

- ”V” Det är lång process innan mannen får slå henne. Om du läser så ser du 

att en man kan inte bara slå en kvinna hur som helst.  

- ”Eli” Jag vet vad som står i texten men det finns väl även män som inte 

beter sig som de ska. Om det händer vad ha då kvinnor för rättigheter? 

- ”Leila” hon är omgärdad av sin familj. Hon har bröder hon har sin far. Hon 

vänder sig till dom och berättar vad det är som hänt. Sedan tar familjen över 

och reder ut problemet. 

- ”Eli” Så om jag förstår dig rätt så har kvinnor samma rättigheter men att det 

är mer acceptabelt att hon tar upp sitt missnöje beträffande sin man med sin 

familj?  

- ”Leila” Ja på så vis värnar hon om sin heder. Det är hennes far eller hennes 

bröders uppgift att hjälpa henne om hon är i knipa. 

- ”Eli” Anser du att en kvinna som slår sin man förlorar sin heder? 

-  ”Leila” Jag vet inte om det handlar om heder. En kvinna är fin och artig det 

passar sig inte för henne. Män är annorlunda byggda. De beter sig på annat 

vis.  

- ”Eli” På vilket vis anser du att kvinnor är jämställda med män och vilket vis 

anser du att dom inte är det? 

- ”Leila” Män och kvinnor är olika. Men inte mindre jämställda för den 

sakens skull. De kompletterar snarare varandra. Män är skapade annorlunda. 

Män är skapade för att arbeta och försörja. Kvinnor är skapta ur mannens 

revben som du vet är revbenet inte rakt…jag vill inte utveckla det. Men kort 

sagt skulle jag aldrig acceptera att man slog mig. 

- ”Eli” Även om man anser att män och kvinnor är olika så blir ju frågan den 

hur skillnaden mellan män och kvinnor får sitt uttryck? Hur anser du att 

religionen hanterar eventuella skillnader och om kvinnor enligt islam har en 

lägre status än män enligt dig? 

- ”Leila” Absolut inte. De har enkelt olika uppgifter… jag har förklarat det. 

- ”Eli” Men om en man och kvinna båda går till jobbet på morgonen i och 

arbetar precis som en man så ser ju bådas vardagsliv likartat ut. Då undrar 

jag hur de skillnader som du talar om får sitt uttryck i vardagslivet när de 



299 
 

båda arbetar hela dagen och kanske har samma inkomst och båda bidrar till 

hemmets försörjning? Du är ju eventuellt på väg dit? 

- ”Leila” Jag återvänder till det jag sagt tidigare. Även om deras vardagsliv är 

likartat…så. Jag vet inte…ställa mig konkreta frågor istället. 

- ”Eli” Ok…båda kommer hem samtidigt. Hon är trött.  

- ”Leila” Mannen hjälper henne… 

- ”Eli” Mannen kommer hem och säger att din arbetsplats passar inte mig. Jag 

vill inte att du ska arbeta där längre. 

- ”Leila” Nej…Det måste finnas någon slags överenskommelse dem emellan. 

Om det räcker att bara en persons inkomst räcker… 

- ”Eli” Men du vet väl att det finns människor som ser sig som religiösa och 

menar att kvinnor enligt religionen ska stanna hemma? 

- ”Leila” Ja…men jag är också religiös och jag är också muslim.  

- ”Eli” Men om du också är religiös och muslim och tolkar annorlunda vem 

ska man då lyssna till? Har du rätt att fatta dina egna beslut? 

- ”Leila” Det finns sådant som jag inte förstår i koranen. Det finns många 

koranforskare som förstår och vet. De ger rekommendationer. Men det 

varierar också mellan de lärda männen. Om den ena säger att kvinnors plats 

är att hålla sig inom hemmets gränser så finns det andra som säger att det 

inte är så och att kvinnor visst kan arbeta och studera. Men de som 

rekommenderar gör det utifrån kunskap. 

- ”Eli” Men har inget förändrats genom åren? 

- ”Leila” Jo det är klart att det skett förändringar jämfört med hur det var 

tidigare. Men koranen förändras aldrig. Det är bara tolkningarna som kan 

förändras. I och med att koranen omfattar all vår erfarenhet så krävs det 

ständigt pågående forskning. Så det är snarare våra kunskaper om koranens 

innehåll som förändras och inte koranen.  

- ”Eli” Men om du står inför ett religiöst dilemma som du har svårt att lösa, 

vem vänder du dig till då? 

- ”Leila” Jag vänder mig till auktoriteter som vet och kan. 

- ”Eli” Hur gör du det? 

- ”Leila” Antingen söker jag upp någon som känner dem eller så tittar jag på 

TV. Där finns det ibland auktoriteter som ger svar på svåra frågor och 

program med föreläsningar om koranen.  



300 
 

- ”Eli” Men säger de som tolkar på TV och andra samma sak? 

- ”Leila” Det förekommer inga stora skillnader. 

- ”Eli” Finns det tolkningar som du inte accepterar? 

- ”Leila” Ja det finns fatwa som jag inte accepterar och som jag inte kan följa. 

- ”Eli” Vad gör du om du stöter på en fatwa som du inte kan acceptera? 

- ”Leila” Då väljer jag en ny eller en annan fatwa som jag kan acceptera. 

- ”Eli” Då betyder det att vad som beslutar hur du ska förstå religionen är du 

och inte fatwa? 

- ”Leila” Ja, ja. Du förvirrar mig lite…om det där med att jag beslutar…nej… 

jo i slutändan blir det ju nog så… 

- ”Eli” Om du har tio fatwa att välja på vad gör du då? 

- ”Leila” Jag väljer den som passar mig bäst den som är mest acceptabel för 

mig. Men i slutändan måste det vara en fatwa som inte strider mot det som 

står i koranen. Men det gäller inte bara mig. Det gäller alla människor som 

jag känner. De gör sina egna val. 

- ”Eli” Vad tror det för skillnad mellan hur människor levde sin religion för 

länge sedan och hur de gör det nu? 

- ”Leila” Nu mera är människor upptagna med vardagens röra. Det är saker 

som ska göras hela tiden. Då tror jag människor var upptagna med 

religionen och att försöka efterleva profetens ord på bästa sett. Men det har 

inte förändrat situationen för kvinnor. 

- ”Eli” Hur tänker du då? Hur är det med kvinnor som studerar? 

- ”Leila” kvinnor som studerar har en högre status än kvinnor sitter hemma i 

samhället men inte i koranen. En kvinna som är hemma eller kvinna som 

studerar har i koranen samma status. 

- ”Eli” Var ser du dig själv om fem år? 

- ”Leila” Då är jag gift och har barn. 

- ”Eli” Och din man hur ska han vara? 

- ”Leila” Först och främst måste han vara religiös. Hans utbildning är inte 

lika viktig. Är han religiös så kommer han att vara en bra människa och vi 

kommer att ha liknande värderingar. 

- ”Eli” Var jobbar du då? 

- ”Leila” Jag jobbar här på universitetet.  Här fortsätter jag min forskning 

med guds hjälp.  



301 
 

 

Intervju 7. 

Första mötet med hela gruppen i Haifa 18 maj 2009. Samtal i ett 

konferensrum som jag fått låna på Haifas universitet. Jag är Eli.  

 

- Jag heter ”Amina” är 26 år och kommer från Nazareth. Jag började min 

religiösa erfarenhet vid nioårsålder. Jag visste att religion är ett logiskt sätt 

att klara sig i livet med. Fram till nu har jag samma uppfattning och går på 

samma väg. 

- ”Eli” Hur många syskon är ni i familjen? 

- ”Amina” jag har två bröder och två systrar. 

- ”Eli” och familjen i övrigt. Vad gör din far? 

- ”Amina” Han är lärare. Fast han är inte religiös. Den religiösa erfarenheten 

gjorde jag tillsammans med min mor. Mina systrar har också blivit religiösa 

men mina bröder är det överhuvudtaget inte. Jag har varit gift i sex år och 

har tre barn. [Hon ler och skrattar lite förläget en mors ödmjuka men 

samtidigt stolta leende]. Samtidigt håller jag på med en Mona i arabiska. 

- ”Eli” Hur klarar du det med barnen? Får du någon hjälp? 

- ”Amina” Ja både min man och min svärmor hjälper till med barnen. 

- ”Eli” Vad arbetar din man med? 

- ”Amina” Min man jobbar här på universitetet [ Jag kan inte tyda utifrån 

inspelningen 

-  vad det är han gör på universitetet] är lärare och legitimerad sjukskötare. 

- ”Eli” Är han också religiös? 

- ”Amina” ja det är han… 

- Jag heter ”Erina” och är 21 år. Min religiösa erfarenhet började när jag var 

tio år. 

- ”Eli” Varför? 

- ”Erina” Jag letade själv efter vägar som kunde göra bekvämare för mig. Jag 

kom fram till att religionens väg var bättre och dessutom inbar färre risker i 

livet. Jag övertygades och har sedan fortsatt på den vägen. 

- ”Eli” Är din familj religiös? 

- ”Erina” Lite…Jag har tre bröder och en syster. 

- ”Eli” Och dina föräldrar? Vad gör dom? 



302 
 

- ”Erina” Pappa är handikappad och jobbar därför inte. Och min mor har dött. 

- ”Eli” Vem tar ansvar för familjen och tar hand om dina syskon? 

- ”Erina” Mina kusiner hjälper till. Jag studerar matematik andra året. 

- ”Eli” På vilket vis anser du att religionen gör livet lättare för dig? 

- ”Erina” Jag tror att det finns färre risker för den som följer religionens väg. 

Religionen skyddar människan. 

- ”Eli” Men vilka faror eller risker är det som hotar människan?’ 

- ”Erina” Det finns många faror på vägen men religionen visar oss den rätta 

vägen. 

- Jag heter ”Nadir” och kommer från (hon nämner en by i närheten av 

Nazareth.) Jag ska snart fylla 22 år. Jag har sex bröder och en syster. Mina 

föräldrar är snarare traditionella än religiösa. Jag började min religiösa 

erfarenhet i tolfte klass [motsvarar tredje året på gymnasiet i Israel 17-18 

år]. Då började jag bara med att först täcka mitt huvud. Jag brukade be alla 

böner i tid och fasta under fastetider men jag var inte religiös. Till min stora 

sorg slutade jag att be trots att jag täckte mitt huvud och det fanns 

människor som trodde att jag var religiös. Det fanns en tid när jag 

genomgick en mycket svår epok. Jag har inga problem med att erkänna att 

jag tidigare i mitt liv gjort fel. Många, många fel. Jag visste egentligen 

ingenting om religionen men jag fick mycket problem på grund av de fel 

som jag burkade göra förr. Så jag beslutade mig för att ta mig tid för mig 

själv och fundera över mitt tillstånd. Som de före mig har sagt så är 

religionen den absolut bästa vägen. Religionen skyddar oss från att göra 

många misstag. Nu kan jag definiera mig själv som en religiös flicka [hon 

använder inte ordet kvinna].  

- ”Eli” Vad var det för dåliga saker som hände dig när du inte var religiös? 

Kan du ge något exempel? 

- ”Nadir” Sanningen är att jag hade många manliga vänner som jag brukade 

umgås flitigt med. Som du vet så förlorar en flicka som umgås mycket med 

män sin heder. Det skvallras om henne och man säger fula saker om henne 

bakom hennes rygg. Naturligtvis kände det inte bra för mig. Och därför 

bestämde jag mig för att förändras och finna en ny Nadir. Jag har verkligen 

funnit henne. Jag har funnit mig själv. Min familj är snarare traditionell än 

religiös. 



303 
 

- ”Eli” Hur reagerade dina föräldrar på din förändring? 

- ”Nadir” I början var de lite förvånade över hur jag plötsligt hade förändrats 

och frågad vad som hade hänt och hur det kom sig. Men de är samtidigt 

glada för att jag nu är religiös och följer alla påbud och gärningar och ber 

alla böner och gör allt sådant som religionen kräver av mig. Mina syskon är 

inte religiösa undantaget en bror som är religiös. 

- Jag heter ”Manar” är 21 år gammal från (hon nämner en by i närheten av 

Nazareth). Min religiösa erfarenhet började när jag var 16 år. Det var då jag 

började be. 

- ”Eli” Hur var det innan du blev 16 år? 

- ”Manar” Jag var mer traditionell än religiös. I tolfte klass (motsvarar tredje 

året på gymnasiet) beslutade jag mig för att täcka mitt huvud. Jag förstod att 

det är det bästa sättet för mig att fortsätta mitt liv på. Mina föräldrar är båda 

religiösa. Jag har bara en bror som bor hemma. Min pappa har varit lärare 

och min mamma är hemma. Om två månader ska jag gifta mig. 

- ”Eli” Kommer du att fortsätta dina studier efter äktenskapet? 

- ”Manar” Självklart. 

- ”Eli” Vad gör din blivande make? 

- ”Manar” Han är byggnadsarbetare. Han vill att jag ska fortsätta studera. Jag 

läser matematik andra året.  

- Jag heter ”Abir” och kommer från (hon nämner en by som ligger i närheten 

av staden Karmiel.) Jag är 21 och ett halvt år, snart 22.  Från 10 års ålder är 

jag religiös då började jag också täcka mitt huvud. Anledningen till att jag är 

religiös har egentligen med min pappa att göra. Min pappa brukade alltid 

berätta mig historier om islam och om profeten Mohamad när jag var barn. 

Han berättade om hur fint och bra islam är för mig. Han bidrog till att jag 

verkligen närmade mig religionen. Det gav mig en känsla av att jag ville 

vara religiös och göra det Gud uppmanar oss att göra i koranen. Mina 

föräldrar är också religiösa. De sina dagliga böner och så vidare. De är 

religiösa men lever det dagliga livet som vanligt. Vi har ett väldigt bra liv. 

Från det att jag var tio år så ville jag egentligen täcka mitt huvud men mina 

föräldrar sa alltid att jag var för ung och lyckades skjuta på det ett år åt 

gången. Men vid 12 eller 13 års ålder, jag kom inte ihåg helt säkert, 



304 
 

bestämde jag mig ändå för att täcka mitt huvud. Jag glömde berätta att jag 

läser matematik och samhällstjänst. 

- ”Eli” Du ska ju också gifta dig snart. Vem är din fästman? 

- ”Abir” Min fästman är dataingenjör. Han är inte religiös och ber någon 

enstaka gång [Hon skrattar lite och de gör även de andra]. Han ber när han 

har lust…[hon och de andra fortsätter fnittra lite]. 

- ”Eli” Fungerar det att du är religiös och han inte är det? 

- ”Abir” Han är en mycket god människa. Trots att han inte är religiös så är 

han en mycket god människa. Jag tror att han kommer att ändra sig i 

framtiden och det kommer att komma en dag när även han kommer att vara 

religiös.  

- ”Eli” Vill han att du ska fortsätta med studierna efter äktenskapet?  

- ”Abir” Ja han vill att jag ska fortsätta och även ta en Mona examen. Ha 

studerar också tidigare så fullbordade han sin ingenjörsexamen och nu gör 

han tillägg. 

- ”Eli” Vad ger er religionen på det personliga planet? 

- ”Amina” jag har haft två perioder i mitt liv. Den första är då jag inte var 

religiös, traditionell kan man säga och den andra då jag var lite religiösare 

men inte så som nu. När jag blev 25 år, för ett år sedan, skedde en stor 

förändring då jag började förstå religionen som man ska. Då bestämde jag 

mig för att jag ville komma närmare och förbättra relationerna med Gud.  

- ”Eli” Varför? 

- ”Amina” Jag hade en vision en känsla av att jag måste göra en förändring. 

Jag letade efter olika möjligheter, lyssnade på olika föreläsningar och läste 

många böcker. Jag anser att jag fann vägen. Jag började med egna mig åt 

dawa och fann också sättet som gjorde att andra människor drogs till 

religionen. Jag insåg att om man lär känna Gud på rätt sätt så är det den rätta 

vägen. Det fanns perioder i mitt liv då jag kunde försjunka i depressioner 

utan att förstå varför. Jag blev ledsen utan anledning, var inte glad och det 

fanns egentligen anledning till mitt tillstånd. Jag kunde inte förklara varför 

jag kände så. Efter min förändring förstod jag vad anledningen hade varit. 

Om en människa går emot sin natur [hon använder ordet” fittra” på 

arabiska vilket betyder personlighet/karaktär i betydelsen medfödda anlag 

eller natur] så blir man deprimerad. Gud ger oss en karaktär en natur och 



305 
 

jag hade motarbetat min fittra. Nu har jag vuxit ihop med min fittra och 

försöker göra att så att alla människor ska förstå och följa den vägen. Det är 

vägen som låter mig göra de rätta sakerna, fatta de rätta besluten, den 

logiska vägen. Jag försöker undvika misstag.  

- ”Erina” Mig ger det en känsla av självsäkerhet. 

- ”Eli” när du berättade din livssituation så tyckte jag det lät som om du har 

ett svårt liv. Tycke du livet är svårt? 

- ”Erina” Ja jag tycker att livet är svårt. Jag förlorade min mor när jag var 8-9 

år gammal. Jag började bära huvud duk i klass nio (15 år).  Ungefär under 

den tiden började jag också be. 

- ”Eli” Vad ger det dig att du fördjupar dig i religionen? 

- ”Erina” Vanligtvis är det föräldrarna som visar barnen den rätta vägen 

utifrån deras erfarenheter och värderingar. Men jag har fått söka själv. 

- ”Nadir” Sedan jag började bli religiös så känner jag mig mycket säker. Jag 

(hon nämner sitt handikapp). Och det finns en hadit där det står att Gud har 

sagt att om den som han prövar har tålamod och är honom tacksam, så 

kommer den personen att belönas rikligt på domedagen. Därför har jag 

bestämt mig för att vara religiös och ha tålamod. Innan jag blev religiös 

kunde jag ofta bli arg och om jag kände mig utsatt så kunde jag tappa både 

tålamodet och förtroendet och säga att jag inte vill dö och liknande. Men 

numera när jag känner at jag befinner i mig i en svår situation, även om 

situationen känns mycket svår och hopplös, så tackar jag alltid Gud ändå 

och ber Gud om att ge mig mer tålamod så att jag kan komma över min 

svåra situation. Det lyckas alltid och det är bara för att jag har en djup tro på 

Gud och allt Gud ger oss. 

- ”Eli” Vill du påstå att det är med hjälp av religionen du tar dig förbi dina 

motgångar? 

- ”Nadir” Ja. 

- ”Manar” Jag vill ge dig ett exempel. Vi är nu på ett möte där du i slutet på 

mötet kommer at säga tack till oss alla för det lilla vi gjort för dig. Men vad 

skulle du då säga till Gud som givit dig livet, familjen ja… allt som du har 

och är kommer från Gud. Så då finns det anledning att tacka även honom. 

Vara tacksam för allt gott och närma sig Gud. Att vara tacksam mot Gud får 

mig att må bra. Jag ser att från den tid som jag bestämde mig att vara 



306 
 

religiös så lyckas jag med studierna. Jag lyckas bättre med mitt liv. Min 

fästman är en så fantastisk man det är också en framgång att tacka Gud för. 

- ”Abir” För mig är islam både glädje och rikedom. Om man följer Guds väg 

så är man alltid lycklig. Och är man lycklig och tacksam för det man har så 

nöjer man sig med mindre och då känner man sig också rik. Dessutom 

innebär islam att slutet på detta liv innebär ett nytt nästa liv i paradiset.  

- ”Eli” Men varför klä sig på ett speciellt vis. Allt det ni beskriver i fråga om 

tro och Gud går ju att genomföra utan att täcka huvudet. Varför klär ni på 

det här viset? 

- ”Nadir” Sanningen är att det inte är okomplicerat. När jag var tolv år täckte 

jag mitt huvud och trodde att jag därmed också var religiös. Jag fördjupade 

mig inte mycket i religionen och jag förstod inte heller riktigt vad religion 

innebär.  Men nu förstår jag att religionen inte bara handlar om att täcka 

huvudet utan mycket mer än så. Det finns kvinnor som inte täcker sitt huvud 

men i flera avseenden värnar om religionen mer och bättre än kvinnor som 

täcker sina huvuden. Jag upplever att hijab är ett slags skydd för kvinnan. 

Om jag exempelvis inte klär mig i hijab och sätter på mig byxor och 

kortärmad tröja så är det till för att attrahera män och det kan leda till många 

misstag. 

- ”Eli” Anser ni att hijab leder till att män håller distans? 

- ”Nadir” Ja men jag anser också att det ibland kan vara tvärt om. Det finns 

tillfällen då man tittar mer på en kvinna med hijab än andra kvinnor som 

inte täcker sitt huvud. Det väcker uppmärksamhet. Det skapar en situation 

där människor fråga sig vad finns under hijab vad har dom under de där 

kläderna? Så tror jag ibland andra tänker. [Några fnittrar lite andra har lite 

svårt att hålla sig för skratt. Spontana frågor ställs så som ”Var har du fått 

det ifrån?”] 

- ”Eli” men hon har väl en poäng. Att om de flesta i samhället går utan hijab 

så  är det de som går med som väcker uppmärksamhet? 

- ”Nadir” Jag säger inget om det är bra eller dåligt eller om det är rätt eller fel 

jag tror bara att det är sådant som förekommer i vår omgivning. 

- ”Amina” Islam är inte bara en fråga om hijab eller inte eller religiös eller 

inte. Det är många olika komponenter som islam består av som hör ihop och 

som det inte går att skilja på. Det är bön, hijab och relationsfrågor. Och i 



307 
 

koranen finn det texter som påbjuder hijab. Under profeten Mohameds tid 

förföljdes kvinnor och hijab instiftades av profeten för att skydda kvinnorna.  

- ”Abir” Jag för min del går ännu inte klädd i j´ilbab så som Nadir. Jag klär 

mig som jag önskar i de färger jag tycker om. Skulle något vara för kort så 

ordnar jag det. Jag vill vara…kanske inte vill…man lever ett liv. Jag är 

flicka jag vill vara vacker som alla andra flickor. 

- ”Amina” Du vill inte vara vacker. Du vill vara modemedveten. 

- ”Abir” Om jag ser en vacker blus som är grön och har en färg som jag 

tycker om då vill jag köpa den blusen och klä mig i den. Ibland har jag 

kläder som får mig att känna att alla tittar på mig. Plötsligt har jag en 

obehaglig känsla av att alla tittar på mig. Jag förstår inte varför. Jag täcker 

mitt huvud och ändå tittar de andra på mig då känns det som om jag gjort 

något fel. Trots att jag är muslim och täcker mitt huvud så finns det män 

som ser på mig på fel sätt. Jag kan känna om en man tittar bara så där utan 

att det spelar någon roll eller om han tittar på ett sätt som inte är bra. Det har 

funnits några tillfällen då jag klätt mig på ett visst sätt och har sedan känt 

hur någon tittar då går jag tillbaka till mitt studentrum och byter. Jag vet att 

det är rätt att klä sig i j´ilbab men för mig känns det inte rätt. Jag känner inte 

att jag tillräckligt stark för det ännu. Jag vet att det är rätt men jag kan ännu 

inte förmå mig själv att klä mig på det viset. Dessutom har jag ytterligare ett 

problem. Min fästman är inte religiös. Han är god människa och han fastar 

på ramadan och ber…jag har en känsla av att han inte alltid ber. Att ha 

ljuger lite ibland och säger att han ber trots att han inte har gjort det (Hon 

skrattar och de andra med henne.) Han säger att det är för att han inte har tid 

att be. Men han för sin del tycker inte om j´ilbab.  En gång sa ja till honom 

att jag funderade över att klä mig i j´ilbab Då sa han ” inte en chans, jag vill 

inte att du ska klä dig så”. Han vill att jag ska klä mig som andra kvinnor 

med det modet som råder.  

- ”Manar” Först och främst så håller jag med de som pratade före mig. 

- ”Eli” Jasså? [förvånat men med ett leende. De andra skrattar.] 

- ”Manar” men jag vill tillägga att en människa gjort mig en tjänst så tackar 

jag. Skulle han be mig om en gentjänst så försöker jag ju att gör det. Hur ska 

jag då förhålla mig till Gud som egentligen har givit mig allt och i gengäld 

be mig att jag ska klä mig på ett visst sätt? Det är ju självklart att då gör det. 



308 
 

- ”Erina” Jag vill klä mig i j´ilbab nästa år.  

- ”Eli” Varför gör du det inte nu? 

- ”Erina” Jag har funderat på det under en period på två år. Har man en gång 

bestämt sig för att gå klädd på det viset så går det sedan inte att ändra på. 

Det är stort beslut att fatta för resten av livet. Jag skulle bli den första 

kvinnan familjen som klär mig på det viset. När jag talade om för de andra i 

familjen att jag vill klä mig på det viset var det en del som opponerade sig 

och som anser att jag är för ung. Att det finns kvinnor som äldre och som 

inte klär sig på det viset och att jag därför kan vänta. Men jag har nått en 

övertygelse om att det är den rätta klädseln. 

- ”Nadir” Jag vill tillägga att innan jag började klä mig i j´ilbab fanns det en 

period mellan det att jag var övertygad om att jag ville klä mig så tills jag 

började göra det. Under tiden minns jag att fundera mycket på hur jag skulle 

göra. I början sa mina föräldrar till mig, varför nu, du behöver inte nu, det 

kan vänta, det finns kvinnor som är äldre än du och klär sig inte j´ilbab så 

du kan vänta.  Men i varje fråga som rör våra liv så är det självförtroendet 

och självkänslan som avgör och viljan. Och om vi är övertygad om det och 

verkligen vill göra det så spelar det ingen roll ens om hela världen försöker 

förhindra det. Och det spelar inge roll vad det är vi vill göra är vi övertygade 

och verkligen vill så går det inte att hindra. 

- ”Amina” ”Abir” sa att hennes fästman inte vill att hon ska klä sig så och 

”Nadir” sa att hon behövde tid för att bestämma sig. Men jag vill tillägga att 

om man lärt känna Gud på en viss nivå så är det bara Gud som är intressant. 

Om du har förstått vad det innebär för dig som människa att älska Gud… 

mina föräldrar älskar mig visserligen men den huvudsakliga anledningen till 

att jag finns här är Gud. Det är inte mamma och inte pappa…så hur kan 

återgälda hans kärlek till mig? 

- ”Eli” förekommer det ingen konflikt mellan din kärlek till Gud och din 

kärlek till din man? 

- ”Amina” Det jag vill säga innebär att min kärlek till min man leder till att 

jag vill göra allt han vill för honom och hur ska jag då förhålla mig till Gud 

som givit mig allt i livet? 

- ”Eli” Kan man säga att ni alla lever i omgivningar där majoriteten av 

befolkningen är arabisk muslimsk vilket innebär att ni där majoritet? 



309 
 

- [Alla svarar ja] 

- ”Eli” Tror ni att majoriteten där ni bor är religiös i eller sekulär? 

- ”Nadir” Där jag bor är majoriteten religiös. 

- ”Amina” Där jag bor är majoriteten inte religiös men traditionell. 

- ”Eli” Hur upplever ni mötet med den icke-religiösa omgivningen i era 

hemorter? 

- ”Amina” I vårt samhälle finns det mycket traditioner som ibland strider mot 

religionen. 

- ”Eli” Vad för traditioner strider mot religionen i era omgivningar? 

- ”Amina” Det finns bröllopstraditioner som verklige strider mot religionen 

men de är övertygade om att de gör rätt för det är vad de sett andra göra. För 

mig som religiös så kan jag inte acceptera den typen av bröllopsceremonier.  

- ”Eli” Så vad gör du om du blir bjuden till ett icke-religiöst bröllop? 

- ”Amina” I min religion så finns det ett krav på att vara där men hålla sig till 

de omgivningar som inte strider mot religionen. Min religion påbjuder mig 

till att befinna mig i sådana omgivningar för att kunna presentera mina 

tankar där… dawa… 

- ”Abir” Jag kommer snart att gifta mig… min släkt…mina kusiner anses inte 

vara religiösa. Dom är lite traditionella och dom tycker alla om mig och vill 

att mitt bröllop ska bli en stor fest. Men så får de höra att jag inte vill att det 

ska vara män på min fest och att det inte kommer vara den typ av musik 

som vanligtvis spelas på bröllop, så blir de besvikna och frågar varför jag 

vill göra si eller så. Det innebär en konflikt mellan vad som är rätt och vad 

andra vill. 

- ”Eli” Men vad är det som får dig att bestämma mot deras vilja? 

- ”Abir” För att det är vad som är rätt. Jag vet att det jag gör är rätt. Jag tycke 

inte om det sättet som alla gör sina bröllop på. Alla dansar och 

skriker…aaaa….jaaaa [hon lyfte armarna i vädret och efterliknar någon 

som dansar på ett bröllop. De andra skrattar]. Det är ett sätt som inte passar 

mig. För min del om du vill gifta dig och vara glad så finns det regler för 

hur det kan göras på ett fint och rart vis. Inte som där alla står och dansar 

och hoppar. Det tycker jag inte om. 

- ”Manar” jag vill bara tillägga något. När jag började klä mig i hijab så sa 

min mamma till mig att hon tyckte att jag var för liten. Hon var rädd för att 



310 
 

jag skulle göra som min kusin som först bestämde sig för att klä sig i hijab 

men sedan ångrade sig. Så hon sa åt mig att jag skulle ta min tid i lugn och 

ro. Och när jag slutligen klädde mig i hijab så sa alla mina kamrater i skolan 

grattis och det var fint. Men det fanns en kvinnlig lärare i skolan som 

frågade ”vad har du ställt till med för dig själv, vad är det du har på dig”? 

Först blev jag chockad av hennes utbrott men så kände jag mig så stark för 

att det inte påverkade mig. 

- ”Nadir” Jag kom på något som jag skulle vilja tillägga. Som du vet och som 

jag sagt föddes jag (hon nämner sitt handikapp) Trots att Gud  tagit något 

från mig har han å andra sidan välsignat mig med mycket andra goda saker. 

För varje minut och varje sekund som går så är jag honom tacksam för allt 

han givit mig.  

- ”Eli” Vad anser du att han har givit dig? 

- ”Nadir” En vacker röst. Jag sjunger. 

- ”Abir” Hon sjunger mycket vackra sånger. 

- ”Erina” Jag gråter när jag hör henne sjunga. 

- ”Nadir” Men du kommer inte att få höra det är förbjudet [riktat åt mig]. 

- ”Eli” Men din man kommer väl få höra dig sjunga. 

- ”Nadir” Naturligtvis. Bara han kommer att få höra. Så jag har fått en 

fantastisk röst av Gud. Han har också givit mig ett mycket bra minne starkt 

som stål och ett bra intellekt. Du sa också till mig igår att jag är klok [riktat 

till mig]. Så därför menar jag att Gud givit mig mer än vad jag ens kan klara 

av att berätta om. Jag har helt enkelt inte tillräckligt med ord för att uttrycka 

min tacksamhet till Gud. 

- ”Eli” Vad upplever ni att religionen har för funktion när ni möter den icke-

religiösa världen som universitetet och Haifa trots allt innebär? Vad händer 

med religionen när ni lämnar era traditionella omgivningar och kommer till 

Haifa och universitetet? 

- ”Manar” Det är tack vare religionen som vi vet hur vi ska förhålla oss till de 

omgivningarna som inte är som de vi har hemma. 

- ”Amina” Religionen skyddar oss från att göra misstag. 

- ”Manar” Genom att studera bidrar vi till umma. 

- ”Eli” Tror ni att ni bättre förstår exempelvis religiösa judiska kvinnor än vad 

ni förstår någon som är helt icke-religiös? 



311 
 

- ”Amina” Nej jag förstår alla lika bra oavsett om de är religiösa eller ej. 

- ”Erina” Jag känner också att jag förstår alla lika bra. Jag har inga problem 

med att anknyta till vem som helst. Jag har judiska vänner och alla möjliga 

olika vänner. 

- ”Amina” Hur skulle det vara möjligt för mig att vara lämplig för dawa om 

jag inte förstod även människor som skiljer från oss. 

- ”Manar” Islam är inte bara klädsel det är också umgänget med andra 

människor. 

- ”Erina” Islam vill att vi ska umgås med andra människor. Leva med dem 

som både grannar och vänner.  

- ”Eli” Hur förhåller ni er till andra muslimer i världen? Hur tänker ni 

exempelvis på en muslim i Indien. 

- ”Amina” Jag oroar mig för muslimer i Indien och bryr mig om dem. Jag 

bryr mig om att de ska gå på den rätta vägen och att de ska göra de riktiga 

valen. Jag bryr mig om dawa. 

- ”Eli” Och andra muslimer i världen? Hur ser ni på dem? 

- ”Abir” Jag bryr mig inte så mycket om andra muslimer i världen. Jag bryr 

mig om min familj, min kontakt med Gud och mina studier. Andra 

muslimer i världen tänker jag inte så mycket på. 

- ”Manar” Men dina studier påverkar umma. 

- ”Eli” Hur påverkar hennes studier umma. 

- ”Manar” Det stärker umma. 

- ”Abir” Vad har mina studier för betydelse för en muslim i Indien? 

- ”Amina” I och med att vi tror på Gud så är även den kärlek som vi visar 

varandra ett tecken på vår kärlek till Gud. Min framgång är en del av ummas 

framgång. Det är vad jag tror. Varje framgång som jag gör är en del av den 

muslimska världens framgång och det är jag stolt över. Det är inte bra att 

leva i ett samhälle där människor bara bryr sig om sig själva. 

- ”Abir” Det är klart att jag bryr mig om andra människor.  

- ”Amina” Jag anknyter till Gud till umma. 

- ”Abir” Så i din hemort menar du att alla tillhör umma? 

- ”Amina” Självklart. Alla som bor i min hemort tillhör umma? 

- ”Abir” För mig är det olika grupper i olika grupper. 

- ”Amina” Ja men du håller ju också med matematik. 



312 
 

- ”Nadir” Jag håller med dem som säger att om jag är framgångsrik så är det 

hela ummas framgång. Det påverkar naturligtvis. 

- ”Eli” Jag funderar över var ni känner er mest som muslimer. I mitt fall som 

jude så blir jag mer påmind om min judiskhet i Sverige än här i Israel. Hur 

är det med er och islam? Kan man säga att ni blir mer religiösa i en icke-

religiös omgivning? 

- ”Abir” Ibland har jag funderat över att det vore skönt att leva i ett muslimskt 

land för här kan jag känna mig som en del av en grupp som inte är 

definierad. Jag lever på en plats som inte känns som min. Inte där jag bor 

eller så. Men samhället är inte det samhälle som jag drömmer om att få leva 

i. Samtidigt kan jag uppleva en konflikt när jag ser muslimska omgivningar 

som exempelvis Jordanien. Där är alla araber och muslimer men jag skulle 

inte vilja leva där. Så jag befinner mig i en konflikt. Här känner jag ingen 

tillhörighet och i arabiskmuslimska länder tror jag inte att jag skulle bli 

lycklig. 

- ”Eli” Så vad bidrar religionen med i din situation? 

- ”Abir” Religionen är det som stärker mig och ger mig modet att leva vidare. 

Anknytningen till religionen känner jag i mitt hjärta. Det är svårt för mig att 

förklara. Ibland brukar jag fråga min pappa om varför vi inte lever på en 

plats som vi hör till. Ibland kan jag sitta på en föreläsning där det bara är 

judar och araber som inte täcker sitt huvud. En sal där det sitter 150 

personer och jag är den enda som har täckt huvud. 

- ”Manar” Men det är vad som ger dig självsäkerhet och …och övertygelsen 

om hur viktigt det är att värna om vår existens. 

- ”Eli” OK så dig och Manar ger det styrka. Men hur känner du Abir? 

- ”Abir” Jag känner mig annorlunda. Och i viss mån så ger det mig styrka. 

Jag måste reflektera över vad jag gör och varför. Jag förstår att jag är den 

enda som gör rätt och alla de andra gör fel. Samtidigt undrar jag hur jag 

hade känt om hela salen hade varit full av kvinnor som täcker sitt huvud. Jag 

tror inte att du förstår… 

- ”Manar” Om jag är i Jordanien där alla är muslimer som finns det inte 

samma krav på mig att bekräfta mig. Men här på universitet så måste jag 

hålla på mig. Här finns det både judar och kristna. 



313 
 

- ”Eli” Tror du att du skulle varit mindre religiös om du bodde i Jordanien 

eller Egypten. 

- ”Manar” jag kanske skulle varit lika religiös fast kanske inte med samma 

känsla av allvar. 

- ”Amina” Jag vill bara säga en sak som är viktig. Du ha sagt att vi är 

minoritet. Det finns ett religiöst påbud inom islam en sådan situation det är 

ribat. Det är varje muslims skyldighet att uppfylla det. Det är också något 

som ger mig mycket självkänsla och vilja till att stärka min tro och dawa. 

Jag har ibland känt mig utanför. När jag sist besökte mina föräldrar 

exempelvis som inte är speciellt religiösa.  

- ”Manar” om jag hade levet i en arabisk muslimsk omgivning hade jag tänkt 

mindre på betydelsen av att bevara vår existens. Det är ribat. Jag hade också 

tänkt mindre på andra. 

- ”Erina” För mig är det en religiös övertygelse att vara här. Religionen 

stärker mig och min övertygelse om hur viktigt det är att vara muslim här. 

Den känslan finns inte i Jordanien, Egypten eller på något annat ställe. Den 

känslan finns bara här. 

- ”Eli” Är det frågan om ribat även i Europa? 

- ”Amina” Överallt där det finns muslimer och religionens fiender så är det 

ribat.  

- ”Abir” När den yttersta tiden kommer så kommer vi att få större pris av Gud 

en alla andra muslimer eftersom vi utstår lidandet här och ändå fullföljer vår 

plikt. För den som lider här kommer kompenseras i det kommande livet. 

- ”Eli” Kan ni identifiera er själva efter vad som är viktigast först och välja 

mellan muslim, arab, palestinier och israel. 

- ”Amina” För mig är bara muslim viktigt. De andra är helt oväsentligt. Vad 

som identifierar mig är min kontakt med Gud. 

- ”Erina” Muslim, arab och palestinier kommer på samma plats. 

- ”Nadir” För mig är den viktigaste delen att vara muslim, därefter är jag arab 

sedan palestinier. Det israeliska är endast medborgarskap och 

identitetshandlingar. 

- ”Manar” Muslim, arab, palestinier. 

- ”Abir” Muslim och arab.  



314 
 

- ”Amina” Islams stora seger kommer inte i komma i första hand från den 

arabiska världen. Den kommer att komma från de muslimer som inte är 

araber som har konverterat. 

- ”Eli” Vad betyder den stora segern? Att islam kommer regera över världen? 

- ”Amina” Kanske.  

 

Intervju 8. 

Andra mötet med Nadir i Haifa 25 maj 2009. Samtal i ett enskilt rum som jag 

fick låna på Haifas universitet. Jag är Eli.  

Detta möte valde jag att göra utan diktafon. Min ambition var att få bort ett element 

som jag upplever manifesterar rollerna forskare och respondent. Utan diktafon 

föreställer jag mig dessutom att det kanske känns mindre officiellt och mer 

personligt. Således är utskriften av intervjuerna från den 25 maj 2009 gjorda från de 

anteckningar som jag skrev ner för hand under vårt samtal. 

 

Vi bestämmde möte i universitetets huvudbyggnad. Där finns en stor lobby 

möblerad med stolar och några bord där jag hade tänkt mig att vi skulle sitta. Nadir 

kommer i tid kl. 10.30. Vi hälsar. Jag talar om för henne att jag är glad att se henne 

igen om hon hävdar det samma. Hon vill däremot inte sitta i den stora lobby och 

prata utan föredrar att vi söker upp ett tomt klass rum. Så blir det. Nadir går in först 

i rummet och jag följer efter utan att stänga dörren eftersom jag utgår ifrån att det 

dels kan upplevas som olämpligt att en religiös kvinna befinner sig i ett rum bakom 

stängd dörr med en främmande man, dels vill jag inte att Nadir ska känna sig 

”inlåst”. Vi sätter oss på varsin sida om ett bord mittemot varandra. När Nadir inser 

att dörren fortfarande är öppen går hon bort och stänger den. Det är lite bullrigt runt 

om eftersom renovering av universitetet på går. Någon borrar i klassrummet 

bredvid. Nadir uttrycker att hon störs av oljudet. Jag går bort till arbetarna och får 

till min glädje stöd av en lärare som föreläste i ett annat klassrum i närheten. Det 

blir tyst. 

 

Nadir är klädd i ljusblå hijab och svart j´ilbab. Jag ber henne om att återigen berätta 

för mig lite om sin bakgrund och fyller i med följdfrågor under hennes berättelse. 

Jag har dock valt att skriva ner hennes berättelse utan mina följdfrågor eller frågor 

när jag anser att de inte är relevanta för berättelsens utveckling. Då frågorna eller 



315 
 

situationen förändras i ett avseende som jag tycker kan ha betydelse så nämner jag 

det.  

 

Valet att leva ett religiöst liv infann sig någon gång då Nadir var mellan 18 och 20 

år. Hon minns ingen direkt händelse som utlöste hennes vilja att leva religiöst. 

Snarare var det ett sammanhang, ett tillstånd som gjorde att hon ändrade riktning. 

 

- ”Nadir” Som jag berättade sist så umgicks jag med andra män. Man får ett 

dåligt ryckte då. Jag hade inga vänner. Nu ser min omgivning att jag går på 

den rätta vägen. Det ger mig status. Jag har fått fler väninnor. När jag kom 

till universitetet hade jag redan valt den raka vägen. Men fram till dess hade 

jag mest levt i mitt samhälle.  

- ”Eli” Hur upplever du livet utanför din hemort? Är det svårt? Vad tycker du 

är mest komplicerat när du kommer till Haifa och universitetet? 

- ”Nadir” Det finns många hinder på vägen. Men jag klarar dem. 

- ”Eli” Vad är det för hinder och problem du syftar på? 

[Här tystnar Nadir. Hon är uppenbart besvärad och vill inte tala. Hon vrider sig i 

stolen och gör intryck av att vara ytterst obekväm med situationen. Jag talar om för 

henne att hon inte behöver svara. Att det inte är viktigt. Att vi kan tala om annat 

istället och att jag vill att hon ska känna sig bekväm. ”Nadir” ger intryck av att 

vara lättad. Jag frågar istället var hon känner sig mest hemma. I hemmet, 

hemorten, Haifa, bland sina vänner eller i religionen?] 

- ”Nadir” Ibland känner jag inte ens att jag tillhör min by. Egentlige växte jag 

inte upp där. När jag var barn gick i en speciell skola i Nazareth så jag 

lämnade min hemort på morgonen och kom tillbaka på kvällen. I mitt eget 

hem känner jag mig hemma och mina föräldrar har alltid stöttat mig. Även 

den Islamiska Rörelsen ge mig hemkänsla. Där känner jag mig trygg och 

där har jag också många vänner. 

- ”Eli” Har du någon dröm? Har du någon hobby? 

- ”Nadir” Jag älskar att sjunga men det håller jag för mig själv. Religionen är 

det viktigaste i mitt liv. Jag kan sjunga för mina föräldrar och mina syskon 

eller när jag är ensam. Helst skulle jag vilja bli socialarbetare. Med ett 

sådant jobb tror jag att jag kommer kunna hjälpa andra. Mina väninnor 

säger att det är ett arbete som jag skulle passa bra för. En gång gjorde jag ett 



316 
 

test för att få veta vilket yrke som skulle passa mig bäst och testet visade 

också att jag passade för att bli socialarbetare. Det är lika viktigt att hjälpa 

alla människor oavsett vad de har för religion. 

- ”Eli” Men om du anser att lösningen för varje människa finns inom islam 

hur berättar du det för dem du ska hjälpa som socialarbetare om de är 

exempelvis judar eller kristna? 

- ”Nadir” Först måste jag hjälpa dem med det praktiska och tala med dem om 

allt möjligt. Sedan kan vi också tala om religionen. Men jag vill vara 

socialarbetare för att det ger mig möjlighet att träffa andra människor och 

hjälpa dem. Mötet med andra människor utvecklar mig känner jag. Jag 

skulle vilja vara i Europa och se vad som finns där. Jag skulle vilja åka till 

USA för att se och lära. Jag har aldrig varit utomlands. Det är mycket i 

religionen som är nytt för mig. Livet utanför min hemort är också nytt för 

mig. Jag har inte träffat så många annorlunda människor ännu i mitt liv. Jag 

har inge familj utomlands som jag kan åka till. 

- ”Eli” Vad är din största dröm? 

- ”Nadir” Att Gud ska släppa in mig i himlen.  

- ”Eli” Får jag fråga dig igen vad det är du tycker är så svårt? Vad det är för 

problem och hinder som du upplever att du måste ta dig förbi? Är det mötet 

med judar, israeler eller kristna? Eller är det det moderna samhället? 

- ”Nadir” Jag ber till Gud att han ska hjälpa mig att övervinna alla 

frestelserna i det moderna samhället. Frestelserna är det svåraste hindret. 

- ”Eli” Du säger att du älskar att sjunga att du tycker om musik. Har du 

lyssnat på klassisk musik? Mozart? Bach? 

- ”Nadir” Nej det är inte bra för människan att lyssna på sådan musik.  

 

[Här tystnar vi. Det är dags för Nadir att gå vidare och jag ska träffa ytterligare 

några kvinnor ur samma grupp. Jag frågar ”Nadir” om hon känner sig bekväm och 

om jag kan få hennes privata telefonnummer. Hon säger att hon känner sig bekväm, 

att hon tycker om att tala med mig, att hon ser fram emot att vi ska träffas igen och 

ger mig sitt privata nummer.] 

 

 

 



317 
 

Intervju 9. 

Andra mötet med Erina och Manar i Haifa 25 maj 2009. Mötet sker i en 

föreläsningssal på universitetet. 

En knapp timme senare träffar jag för andra gången Erina som är 21 år och 

började sin religiösa omvändelse när hon var 14-15 år. Manar är 21 år och 

började sin religiösa omvändelse när hon var 18 år. Hon ska gifta sig i augusti. 

De är båda klädda i hijab. Manar har en åtsittande T-shirt i grönt och lång kjol. 

Erina är klädd i en randig tröja och lång kjol. Vi hittar en tom aula och sätter oss 

där. Båda har en paus i sitt schema. Även i detta möte undviker jag diktafonen. 

Beträffande utskrift och förhållningssätt till diktafonen gäller detsamma för 

denna intervju med Nadir. Jag blir i denna intervju ”Eli”. 

- ”Eli” Varför klär ni er inte j´ilbab? 

- ”Manar” Jag är inte redo än. Dessutom vill min man inte att jag ska bära 

j´ilbab. Han tycker att jag är för ung. 

- ”Erina” Jag är heller inte redo än. Men det är också väldigt dyrt. En j´ilbab 

kostar 500 shekel (c:a 1000 kronor). Och har man bestämt sig för att ta det 

steget så är det ju trevligt om man äger mer än en j´ilbab så man kan byta 

emellanåt. Det går ju inte klä sig i samma kläder jämt.  

- ”Eli” Men varför är det viktigt för er att klä er i hijab? 

- ”Erina” I min hemort är de flesta religiösa. Klär man sig på rätt sätt så får 

man andra vänner och fler vänner. Livet förändras. Det går inte ha manliga 

vänner. Det skapas dessutom ett naturligt avstånd till andra män eftersom 

man exempelvis inte skakar hand eller sitter nära varandra. Det ger en 

känsla av värdighet. 

- ”Manar” Det känns tryggare. Om en kvinna sitter bredvid en man så kan det 

väcka känslor som stör dem båda. Genom klädseln skapas ett naturligt 

avstånd. Vi behöver inte ens tänka på det.  

- ”Erina” Männen håller sig borta. Med våra kläder håller vi dem på avstånd. 

- ”Manar” Det är guds vilja att vi ska klä oss så. [Här hänvisar hon till 

Koranen An-Nur vers 31 K.V. Zetterstéen och Koranens budskap 

Mohammed Knut Bernström]. 

- ”Erina” Jag känner mig både störd och förolämpad när män betraktar mig. 

Mannen måste också sköta sig och lägga band på sig. Det är också Guds 

krav. 



318 
 

- ”Manar” Det svåra är att inte falla tillbaka till det dåliga beteendet. Att hålla 

sig på den raka vägen. 

- ”Erina” Det finns kvinnor som plötsligt ändrar sig och avviker från den rätta 

vägen. 

- ”Manar” Det är ofta omgivning som påverkar negativt. Det är det svåra att 

inte låta sig påverkas av omgivningen. 

- ”Eli” Hur kändes det när ni kom från era hemorter till universitetet? 

- ”Erina” Det var till en börja svårt för mig att hitta vänner här. Jag kände 

ingen här. Men den Islamska Rörelsen hjälper oss att få vänner och att finna 

en gemenskap. 

- ”Eli” Vad ska ni göra när ni är färdiga med er utbildning? Vill ni vara 

hemma med barn? Vill ni arbeta? Varför studerar ni? 

- ”Erina” och ”Manar” [nästan samtidigt]. Vi vill både var gifta och jobba.  

- ”Manar” Jag skulle vilja bli lärare. Hjälpa barn som har det svårt. 

- ”Erina” jag vill också bli lärare. 

- ”Eli” Skulle ni vilja resa? Se andra delar av världen? 

- ”Manar” Efter bröllopet skulle jag vilja åka till Turkiet, Europa och 

Egypten. 

- ”Erina” Jag skulle vilja åka till Italien. Jag har en kusin som lever där och 

som skickar brev till mig och berättar hur fint det är där så det är ett land jag 

skulle vilja se. 

- ”Eli” Som kvinnor aktiva i den Islamska Rörelsen träffar ni hela tiden andra 

människor och möter olika miljöer. Ni rör er från er hemort till universitetet. 

Vilka möten tycker ni är svårast? Är det mötet med judar, med det israeliska 

samhället, med människorna i hemort? Moderniteten? 

- ”Erina” Svårast är frestelserna i moderniteten. Jag har vänner här som inte 

är muslimer. 

- ”Eli” Hur känns det när ni möter icke-troende utanför era hemorter? 

- ”Manar” När man är religiös är det annorlunda. Vi känner oss annorlunda 

här. 

- ”Erina” Vi måste visa för alla att vi är bra människor trots att vi är 

muslimer. Att vi inte är terrorister. 

- ”Manar” Det känns bra att vara annorlunda. När vi ser hur andra lever fel så 

ger det oss ett övertag. Vi vet ju vad sanningen är. 



319 
 

- ”Erina” Det ger mig en känsla av att vara bättre. 

- ”Manar” Men vi får inte se ner på andra för att vi är bättre. Det är snarare ett 

ansvar vi har att hjälpa andra. 

- ”Eli” Om ni inte kunde bo här var skulle ni då helts vilja bo? 

- ”Manar” Jag skulle vilja bo i El Quds (Jerusalem) eller Saudiarabien. 

- ”Erina” Jag skulle vilja bo där livet är blandat. Jag skulle aldrig kunna bo i 

Saudiarabien. Jag är kvinna och vill både köra bil, leva som andra och ha 

rättigheter. 

- ”Eli” Känner ni gemenskap med andra muslimer i världen. Som i 

Indonesien exempelvis? 

- ”Erina” Vi känner att vi har kopplingar till muslimer i den övriga världen. 

Men det är på ett religiöst plan. 

- ”Manar” När det gäller lagar och regler för hur man ska leva känner jag mig 

närmare muslimer än andra. 

- ”Erina” Kanske. Men jag skulle inte kunna leva i Afghanistan. 

- ”Manar” Det finns mycket med livet i Saudiarabien som också är fel. 

[Här inleds en diskussion om hur det egentligen är i Saudiarabien och 

Afghanistan. Om det vi ser i media speglar verkligheten eller ej. Vilka intressen 

det är som styr det vi får se från de olika länderna.] 

- ”Manar” Det finns muslimer som gör precis som de vill. De tolkar lagen 

efter sina egna idéer och föreställningar utan att bry sig om vad Gud 

egentligen vill. 

- ”Erina” En del går aldrig till moskén. Det ber inte Gud och är dåliga 

människor. Men när de ska gifta sig så tar de gärna flera fruar.  

- ”Eli” [Vänder mig till ”Manar” som snart ska gifta sig] Vad skulle du säga 

om din blivande make vill ha fler fruar? 

- ”Manar” Han får väl göra som han vill. 

- ”Eli” Men skulle du inte bli ledsen om han gjorde det? 

- ”Manar” Jo det skulle jag. Jag skulle bli sårad. Jag ber till Gud att det inte 

blir så. 

- ”Eli” Vad vill ni göra i framtiden? Arbeta? Skaffa familj? Barn? 

- ”Erina” Jag vill lyckas med mina studier och fortsätta studera matematik. 

Det tycker jag är spännande. Jag vill träffa en man som är lång, snygg och 



320 
 

snäll. [Hon skrattar förläget]. Och så vill jag ha fyra barn. En flicka och tre 

söner. 

- ”Manar” Jag vill avsluta mina studier. Min blivande man vill att jag ska 

studera. Sedan vill jag arbeta och försörja mig själv. Min blivande man vill 

bara ha söner. 

- ”Manar” Vill du komma på mitt bröllop? [Riktat till mig]. 

- ”Eli” Hmmm…Uhhhh…Jag känner mig lite överraskad…. 

- ”Manar” Har du något problem med det? [Med ett lite provocerande 

tonläge]. 

- ”Eli” Absolut inte. Jag vill gärna träffa både din familj, din blivande make 

och hans familj. [Jag överlämnar mitt visitkort och skriver dit min 

mailadress]. Om du skickar mig en inbjudan så lovar jag att jag kommer. 

 

Manar och Erina måste återvända till sina föreläsningar. Vi kommer överens om att 

vi under alla förhållanden kommer att träffas igen efter ramadan i november. 

Manars bröllop är i augusti. Jag har hittills inte fått någon inbjudan. 

 
 

Intervju 10. 

Tredje mötet med Nadir och Manar i Haifa 2 november 2009. Mötet sker i 

ett enskilt rum på universitetet. 

- ”Eli” Vad är det som har hänt? Varför har lämnat rörelsen? 

- ”Nadir” Jag kände att stör mig i studierna. Jag är en kvinna som utför mina 

uppdrag helhjärtat. Jag både investerar tid och energi och engagerar mig i 

mitt arbete för rörelsen och det påverkade mina studier. Å andra sidan kom 

mitt engagemang för mina studier att påverka mitt arbete för rörelsen så jag 

bestämde mig för att satsa på mina studier för närvarande. Mina studier är 

viktigare för mig en hela den här verksamheten med rörelsen. 

- ”Eli” Förstod dom ditt beslut? 

- ”Nadir” Absolut det var inget problem alls.  

- ”Eli” Hur ser en vanlig dag ut för dig? En vanlig vardag? 

- ”Nadir” Först och främst ber jag gud om att dagen ska bli bra. Att Gud ska 

hjälpa mig att genomföra dagen på ett bra vis. 

- ”Eli” Varför? 



321 
 

- ”Nadir” För i vår religion ska man inleda dagen med att tacka Gud och be 

honom om att det ska bli en bra dag utan problem.  

- ”Eli” Är det så du börjar varje dag? 

- ”Nadir” Ja, det är det. Det är självklart. 

- ”Eli” Och sedan? 

- ”Nadir” Sedan förbereder jag lite kaffe på morgonen och dricker det.  Jag 

tar också lite tid för mig själv. Sitter i ensamhet och funderar. 

- ”Eli” Och därefter? 

- ”Nadir” Om jag ska åka till universitetet så sätter jag på mig mina kläder. På 

universitet… 

- ”Eli” Vad för kläder? 

- ”Nadir” Min hijab och min j´ilbab. Så som du ser mig nu. 

- ”Eli” Och om du hade stannat hemma hade du inte klätt dig så?  

- ”Nadir” Nej det behövs inte. 

- ”Eli” Varför behövs det? 

- ”Nadir” Ingen främmande person får se mina ben, armar, mitt hår eller mitt 

ansikte. Det är min kusin, min far och min bror som får sig mig utan den 

klädseln. 

- ”Eli” Betyder det att du alltid klär dig så utanför hemmet? 

- ”Nadir” Ja. 

- ”Eli” När besöker du moskén? 

- ”Nadir” I moskén där jag bor finns det ingen våning som är till för kvinnor. 

Men nu byggs det en ny moské och där kommer det att finnas en våning för 

kvinnor och då kommer jag säkert att gå.  

- ”Eli” Varför? 

- ”Nadir” För om man ber i en moské får bönen en större uppmärksamhet av 

Gud eftersom moskén är en ren plats.  

- ”Eli” Vad upplever du när du åker från din hemort till Haifa? 

- ”Nadir” Det är inte någon speciell känsla.  

- ”Eli” Men känner du dig inte annorlunda när du kommer hit? 

- ”Nadir” Jo det gör jag men på ett bra vis.  

- ”Eli” Varför är det annorlunda på ett bra vis? 

- ”Nadir” För att jag vet att den här klädseln är riktigare att den är mer 

fullkomlig och att Gud accepterar den.  



322 
 

- ”Eli” Hur vet du det? 

- ”Nadir” Så har jag fått lära mig det. 

- ”Eli” Vem är det som lärt dig det? 

- ”Nadir” Det är något vi lärde oss i skolan och genom böcker. Så har jag 

också lärt mig det av mina föräldrar. Det är de regler som gäller i vår 

religion. Därför är det självklart och alla vet att det är riktigare.  

- ”Eli” Kan man förstå det som att du anser att du genom klädseln gör saker 

bättre än andra? 

- ”Nadir” Klädseln i sig är riktigare än andra kläder. Men det betyder inte att 

jag alltid beter mig bättre än andra människor i andra avseenden. I detta fall 

talar vi om klädseln. 

- ”Eli” När du klär dig som du gör och ber som du gör ger det dig en känsla 

av att vara en del av umma? 

- ”Nadir” Ja, för vi är alla muslimer. Det spelar ingen roll varifrån en 

människa kommer. Det viktiga är att personen tror på Gud. Sedan spelar det 

inge roll om han kommer från Jordanien eller Indonesien.  

- ”Eli” Ber du även på universitetet? 

- ”Nadir” Ja självklart. 

- ”Eli” Hur ser din dag ut på universitetet? 

- ”Nadir” Jag går till mina föreläsningar. Om jag inte hinner be i tid så gör jag 

det senare när jag har tid.  

- ”Eli” Vad betyder bönen för dig? 

- ”Nadir” Det ger mig en behaglig och bekväm känsla. Jag tror att Gud alltid 

hör min bön och alltid hör det jag ber honom om. Jag tror att han hör mig 

och att han kommer lösa alla de problem som jag kan stöta på under dagen. 

Det i sig får mig att känna mig mycket bekväm. 

- ”Eli” Ser du resultat? 

- ”Nadir” Absolut. 

- ”Eli” Som till exempel? 

- ”Nadir” Innan jag började bli mer religiös stötte jag på många olika problem 

i mitt liv. Jag brukade inte ens be Gud om hjälp för att få mina problem 

lösta utan grät bara hela tiden och undrade vad jag skulle ta mig till. Jag 

kände inte att det finns någon lösning snarare blev bara allt värre hela tiden. 

När jag började närma mig Gud och började be till Gud att han skulle hjälpa 



323 
 

mig när jag stod inför problem så insåg jag att han hjälper mig och att han 

lyssnar på min bön. Jag förstod inte var jag skulle finna lösningen på alla 

mina problem. 

- ”Eli” Känner du att du nu har funnit lösning på alla dina problem? 

- ”Nadir” Nej naturligtvis inte. Men jag upplever åtminstone att när jag stöter 

på ett problem så kan jag vända mig till Gud och finna stöd och hjälp. För 

mig räcker tron att Gud inte kommer lämna mig och att han kommer hjälpa 

mig när jag behöver hjälp. 

- ”Eli” När du kommer till universitetet så kommer du ju till en icke- religiös 

omgivning. Hur upplever du det? 

- ”Nadir” Jag upplever att jag som religiös har en styrka. Du vet majoriteten 

här judar och vi blir inte alltid accepterade och erkända. Speciellt om man är 

religiös så kan det var extra svårt. En gång till exempel var jag på 

busstationen där det satt en judisk kvinna. Jag frågade henne om den bussen 

som jag vill åka med nummer 46, hade åkt förbi. Hon svarade mig att hon 

inte hade lagt märke till det och att hon inte visste. Något senare gick hon 

till min väninna som var med mig och påpekade för henne att bussen nu var 

på väg. Mig tilltalade hon överhuvudtaget inte i och med att hon förstod att 

jag är religiös.  

- ”Eli” Varför tror du att det är så? 

- ”Nadir” Jag vet verklige inte hur de tänker och jag vet inte varför de inte 

accepterar oss.  

- ”Eli” Accepterar du dom? 

- ”Nadir” Om sanningen ska fram så har jag svårt att acceptera dom när jag 

ser hur de behandlar oss som är religiösa muslimer. Men jag måste 

acceptera dom, du vet, vi lever här i minoritet och därför har vi inget val.  

- ”Eli” Då förstår jag att du känner dig som både minoritet och som utsatt? 

Tror du att du hade känt annorlunda om du inte hade varit religiös? 

- ”Nadir” Ja ibland tror jag det. 

- ”Eli” Jag förstår inte riktigt? Betyder det att du tagit ett beslut som gör att 

det liv kanske är svårare nu än vad det var när du inte var religiös? 

- ”Nadir” Det spelar ingen roll. Det viktiga är att Gud blir nöjd. 

- ”Eli” Känner du att Gud är nöjd? 



324 
 

- ”Nadir” Jag hoppas det. Även om det finns människor som är mer religiösa 

än vad jag är så kan dom heller inte vet om Gud är nöjd med vad dom gör 

eller ej. Vi kan inte veta allt vi kan bara göra det som är rätt och hoppas att 

det blir bra. Vad som blir vet bara Gud. 

- ”Eli” Vad är det för skillnad enligt dig mellan att vara religiös på 

universitetet och därifrån du kommer? 

- ”Nadir” Där jag bor är de flesta religiösa så där känner jag mig inte 

annorlunda. Men här är det som du säger de flesta är varken muslimer eller 

religiösa så här känner jag mig lite annorlunda. 

- ”Eli” Vad gör du när dagen på universitetet är över? 

- ”Nadir” Då går jag till studentbostäderna där jag bor i mitt rum. Först ber 

jag de böner som jag inte hunnit med sedan äter jag eller dricker något och 

sedan umgås jag med mina väninnor. 

- ”Eli” Är alla dina väninnor medlemmar i rörelsen? 

- ”Nadir” Nej, absolut inte. 

- ”Eli” Hur kommer det sig? 

- ”Nadir” Det ena har inte med det andra att göra. Varför skulle mina 

väninnor vara från rörelsen? Tycker du att mina väninnor borde vara från 

rörelsen? 

- ”Eli” Nej, jag bara frågar vad som är brukligt? 

- ”Nadir” Det är klart att jag inte behöver umgås med väninnor ur rörelsen. 

- ”Eli” Känner du att du har ett uppdrag att utföra dawa bland de väninnorna 

som du umgås med som inte tillhör rörelsen? 

- ”Nadir” Ja ibland känner jag att det är en förpliktelse att hjälpa någon till att 

närma sig religionen. Eftersom jag verkligen har känt skillnaden mellan det 

liv jag levde innan jag blev religiös och det liv som jag lever nu så försöker 

jag ge mina väninnor goda råd. Det finns de bland dom som jag upplever 

har vilja och önskar närma sig religionen och så finns det dom som inte bryr 

sig.  

- ”Eli” Varför tror du att det finns människor som väljer att inte vara 

religiösa? 

- ”Nadir” Jag tror att det finns mer än en anledning. En anledning är hur 

föräldrar uppfostrar sina barn. Det finn föräldrar som anser att religionen är 

det viktigaste av allt då uppfostrar föräldrarna barnen till att bli religiösa. 



325 
 

Det finns också en anledning…Jag kan ge dig ett exempel jag har en blind 

väninna från Jerusalem som behöver hjälp i olika avseenden. Om människor 

runt om ser att hon är religiös så kanske hon inte får samma hjälp som om 

det inte syns vad hon tror på. Som jag berättat för dig att judarna accepterar 

oss inte som religiösa. De [hänvisar till judarna] tycks inte ha några 

problem med att acceptera oss som araber eller till och med som muslimer 

men som religiösa muslimer blir vi inte accepterade. Så kanske på grund av 

hennes behov av hjälp för att hon är handikappad och inte kan klara sig själv 

så kanske hon är rädd för att ta steget och vara religiös. Men det betyder inte 

att hon inte har viljan till att gå djupare in i religionen. Det kanske också 

finns de som tvekar men inte vet vad de ska göra för att de har väninnor som 

inte är religiösa och påverkar dom vilket istället kan leda till att hon tar 

avstånd från religionen.  

- ”Eli” Var vill du att religionen ska leda dig? Om du hade kunna få vad vill 

nu vad är det som du mest vill ha? 

- ”Nadir” Först och främst att Gud ska förlåta mig för alla de misstag som jag 

gjorde när jag inte var religiös. Jag vill att Gud ska vara nöjd med mig. 

- ”Eli” Vad händer om Gud inte är nöjd med en människa? 

- ”Nadir” I livet kanske det inte händer någonting. Men det verkliga straffet 

kommer på domedagen. Då kommer människor verkligen att få veta om 

Gud har varit nöjd med dom eller ej.  

- ”Eli” Vad händer med en person som Gud inte är nöjd med? 

- ”Nadir” Jag vet inte. Kanske Gud är nöjd med någon som verkligen har det 

svårt i livet och ständigt stöter på problem. Det kan vara någon som Gud 

verkligen är nöjd med och som Gud vill pröva extra för att se om den 

personen verkligen står ut med smärta och motgångar och inte blir 

deprimerad. Och å andra sidan så kan det finnas en person som Gud inte är 

nöjd med men ändå går allt bra för honom. Av det kan vi förstå att Gud är 

nöjd med det han gör men det verkliga straffet det kommer på domedagen.  

- ”Eli” Vad händer på domedagen? 

- ”Nadir” En person som Gud inte är nöjd kommer Gud placera i helvetet på 

domedagen. 

- ”Eli” Vad händer i helvetet? 

- ”Nadir” Han bränns upp. 



326 
 

- ”Eli” Vem har sagt det? 

- ”Nadir” Det står i koranen och i hadith. 

- ”Eli” Vem är enligt dig den största i auktoriteten i fråga om vad som står i 

koranen? Vem är det som lärt dig? 

- ”Nadir” Det är som jag sa. En del saker har mina föräldrar lärt mig och en 

del saker har jag lärt mig i skolan och en del står i koranen. 

- ”Eli” Sist vi talade med varandra sa du att du upplevde många prövningar. 

Att du tyckte att mycket är svårt. Att det finns många frestelser. Kan du ge 

mig något exempel? 

- ”Nadir” Till exempel tycker jag att det är svårt att människor inte hjälper 

mig bara för att jag är religiös. Det finns människor som blir berörda av det 

och därför tar avstånd från religionen men i mitt fall så är det tvärt om. Det 

stärker mig.  

- ”Eli” Finns det frestelser i staden? Funderar du ibland på livet du levde 

innan du var religiös? 

- ”Nadir” Ja...att lyssna på musik. Det saknar jag… jag måste gå nu… 

 

Intervju 11. 

Tredje mötet med Erina i Haifa 2 november 2009. Mötet sker i enskilt rum på 

universitetet. Jag är Eli.  

Plötsligt dyker Erina upp hon har visserligen sagt att hon ska komma men det har 

inte varit bestämt när.  Det är tredje gången vi träffas. Första gången var det i 

grupp, andra gången var det med Manar.  

 

- ”Eli” [Till Nadir] Jag vill inte hålla dig kvar här längre du har säkert 

viktigare saker att göra. 

- ”Nadir” Nej det är ok jag kan stanna ett tag till men sedan måste jag gå. 

- ”Eli” [Till Erina] Jag har tidigare frågat Nadir hur hennes dag ser ut. Så nu 

vill jag veta hur din dag ser ut? 

- ”Erina” Min dag är bra! 

- ”Eli” Men hur börjar du dagen? 

- ”Erina” Jag går upp vid femtiden på morgonen och så ber jag. 

- ”Eli” Varför? 



327 
 

- ”Erina” Det är för det vi finns till. För att tjäna Gud och tacka honom för det 

liv vi lever. 

- ”Eli” Vad ger det dig att be? 

- ”Erina” Det ger mig en känsla av behag. Att börja dagen med bön ger mig 

en känsla av hopp och glädje. Jag är dessutom rädd för att jag kommer få 

obehagliga överraskningar under dagen om jag inte inleder dagen med att be 

på morgonen. 

- ”Eli” Vad gör du efter att du bett? 

- ”Erina” Då äter jag lite och sedan sätter jag på mig mina kläder. 

- ”Eli” Vilka kläder sätter du på dig? 

- ”Erina” Idag klädde jag mig i det här…[Hon gör en gest mot de kläder hon 

har på sig.] 

- ”Eli” Varför har du ingen j´ilbab (lång kappa). 

- ”Erina” Jag har inte råd att köpa en sådan. De kostar 500 shekel (c:a 1000 

skr). 

- ”Eli” Om du hade pengar. Hade du då köpet en och klätt dig i en sådan? 

- ”Erina” Absolut. Jag skulle gärna vilja klä mig så. 

- ”Eli” Varför vill du klä dig så? 

- ”Erina” Jag tycker det är snyggt och passande. 

- ”Eli” Snyggt. Klär du dig i hijab för att du tycker att det är snyggt? 

- ”Erina” Nej inte hijab. Det är något annat. Det klädde jag mig i för första 

gången för ungefär för fem år sedan och sedan jag övertygades om att det är 

det bästa för mig så har jag fortsatt med det. 

- ”Eli” Vad är det som har övertygat dig? 

- ”Erina” Det är min farbror som har övertygat mig. Han förklarade för mig 

att det är bra för mig om jag har huvudet täckt. Eftersom jag gick i skolan i 

en annan by och mitt hår är vackert så drar det till sig mäns uppmärksamhet 

i onödan. Och eftersom ingen av mina föräldrar är vid livet och han är den 

enda som tar hand om mig så önskade han att jag också skyddade mig. Han 

förklarade för mig att det var det bästa sättet för mig att skydda mig på. 

- ”Eli” Och vad tycker du? 

- ”Erina” Det är bra. Om jag inte hade täckt mitt huvud och visat mitt vackra 

lockiga hår så är jag säker på att det hade funnits män som försökt närma sig 

mig och prata med mig och sitta med mig. På det här viset håller jag dom på 



328 
 

avstånd. I det samhälle vi lever så respekterar männen kvinnor som täcker 

sitt huvud. De tror att kvinnor som inte täcker sitt huvud är mer tillgängliga 

och öppnare.  

- ”Eli” Hur känns det när du lämnar hemmet och åker till universitetet? 

Upplever du någon skillnad mellan att bära hijab där du bor på 

universitetet? 

- ”Erina” Nej. Men det kanske beror på att vi är många kvinnor på 

universitetet som bär hijab. Kanske om jag varit den enda som klätt mig så 

hade jag upplevt något annat. Men nu är det många som bär hijab. 

- ”Eli” Känner du gemenskap med den muslimska världen i övrigt? Känner 

du att du har något gemensamt med exempelvis en muslimsk kvinna från 

Indonesien. 

- ”Erina” Ja på ett vis så gör jag det om hon är utsatt. Då berör det mig och 

jag bryr mig om det. Men samtidigt så vet jag ju att vi lever i olika världar. 

- ”Eli” Vad är skillnaden mellan hennes och din värld? 

- ”Erina” Sättet att tänka skiljer oss från varandra.  

- ”Eli” Hur skiljer sättet att tänka exempelvis mellan dig och någon i 

Saudiarabien? 

- ”Erina” Saudiarabien skrämmer mig. Människorna där skrämmer mig. Det 

är en alldeles för rigid omgivning och jag skulle aldrig kunna leva under 

sådana omständigheter. Visserligen är min mor död och min far är svårt 

handikappad men jag har allt. Allt man kan tänka sig. Jag kan få vad jag 

vill. Om jag behöver en ny bärbar dator så kan jag få det. Allt kan jag få. 

- ”Eli” Hur kan då få allt? 

- ”Erina” Min farbror älskar mig och tar hand om mig och mina bröder 

hjälper mig också.  

- ”Eli” Men kan man inte få en bärbar dator i Saudiarabien? 

- ”Erina” Kanske men där finns det restriktioner. Dessutom finns det mycket 

begränsningar för kvinnor i Saudiarabien. Det skulle jag inte kunna leva 

med.  

- ”Eli” Så du anser att det är mindre restriktioner här. Men du går ju klädd i 

hijab? 

- ”Erina” Det är inge restriktion eller något som begränsar mig. Det är inte 

något någon tvingar mig till. Jag har hijab för att jag har valt att klä mig så.  



329 
 

- ”Eli” Men för fem år sedan klädde du dig inte i hijab. Hur var det då? 

- ”Erina” Då gick jag till och med i kortbyxor. Men det var inte bra. Det var 

en annan tid då och det fanns många andra flickor som också gick klädda så. 

Nu är det annorlunda och jag kan skratt åt mig själv när jag tänker på den 

tiden.  

- ”Eli” Vad tänker du om andra kvinnor som inte klär sig som du? Varför tror 

du att de klär sig som de gör? 

- ”Erina” Jag är säker på att om de skulle tänka på allvar på hur de klär sig så 

skulle de ändra på sin klädstil och inte gå i jeans, shorts eller liknande 

klädsel. Det skadar dem på sikt. Jag är säker på att det far illa av sin klädsel. 

- ”Eli” Hur då? 

- ”Erina” Om jag hade klätt mig alla de kläder som attraherar mannen så finns 

det risk för att jag skulle bli delaktig i synd.  

- ”Eli” Men de som klär sig så kanske inte tycker att det är en synd att umgås 

med män? 

- ”Erina” Det är en fråga övertygelse. Det är inget som går att övertyga 

människor om över en dag. Tar tid att förstå. 

- ”Eli” Vem är det som har bestämt att det är synd? 

- ”Erina” Det är Gud. Det står i koranen. 

- ”Eli” Har du talat med Gud? Eller är det någon annan som talat om för dig 

vad Gud har sagt? 

- ”Erina” Det är min farbror som har talat om det för mig. Dessutom står det i 

koranen. Jag tror också att om varje kvinna skulle gå klädd i j´ilbab så 

skulle människor i världen inte synda. Jag tror också att om kvinnor skulle 

klä sig annorlunda så skulle de inte skadas. Kläder inte bara för nöjes skulle. 

De fyller en funktion. Om kvinnan döljer det som drar mäns 

uppmärksamhet så kommer män att lämna henne ifred och hon kommer inte 

att skadas.  

- ”Eli” Så betyder det att kvinnan som inte klär sig rätt är skyldig om en man 

skadar henne? Det är väl mannen som skadar henne? 

- ”Erina” Ja men det finns även sådant som kvinnor bär ansvar för. Om hon 

visar upp sig för honom så provocerar hon. Men visst är det mannen som 

skadar henne som är skyldig men även hon bär ett ansvar att klä sig rätt. 

Genom klädseln och uppträdande kan hon hindra att vissa saker händer.  



330 
 

- ”Eli” Hur ser resten av din dag ut? Åker du buss till universitetet? Hur ser 

din dag på universitetet ut? Är det många på bussen som är klädda som du 

är? 

- ”Erina” Eftersom jag åker i samma buss med mina vänner och många från 

de kringliggande byarna så är det många som klär sig som jag gör.  

- ”Eli” Vad händer när du kommer till Haifa och universitetet? Känner du dig 

annorlunda? 

- ”Erina” Det finns mycket som kan få mig att känna mig annorlunda. Om jag 

lyckas med studierna känner jag mig annorlunda. Om jag skulle gifta mig 

med någon som jag älskar och som älskar mig skulle jag känna att jag är 

annorlunda eftersom det finns många kvinnor varifrån jag kommer som gift 

sig med män som de inte vill ha. 

- ”Eli” Varför? 

- ”Erina” Du vet det finns få män och många kvinnor och alla vill gifta sig så 

i en del fall tar man det som finns. [Hon skrattar]Men jag tänker inte gör så. 

- ”Eli” Vill inte din farbror att du ska gifta dig? 

- ”Erina” Han pressar mig inte och han kommer hjälpa mig när jag vill gifta 

mig men han försöker inte påverka mig till det. Många andra har kommit 

med förslag att jag ska gifta mig men jag vill inte det och min farbror 

respekterar min vilja. Nu studerar jag och det är viktigare, När det blir dags 

så kommer jag gifta mig.  

- ”Eli” När du ber till Gud ber du honom om att han ska finna dig en fästman? 

- ”Erina” Naturligtvis.  

- ”Eli” Vad är det mer du ber Gud om? 

- ”Erina” Att jag ska lyckas med studierna. Att jag ska lyckas lära mig hela 

koranen utantill och kunna följa allt det som står där.  

- ”Eli” Varför? 

- ”Erina” För det kommer att hjälpa mig att slippa komma till helvetet. 

- ”Eli” Vad händer där? 

- ”Erina” Där samlas alla de människor som inte skött sig. Som inte bett till 

Gud, som inte följt koranen och så vidare. 

- ”Eli” Vad är det som inte är bra där? 

- ”Erina” Vår Gud bränner upp dom dåliga och upplivar dom igen och 

bränner upp dom och upplivar dom igen. Så håller det på hela tiden.  



331 
 

- ”Eli” Kommer jag att hamna i helvetet? 

- ”Erina” Hur ska jag veta det? Jag vet inte ens om jag klarar mig. Jag gör allt 

jag kan för att inte hamna i helvetet men jag vet ju inte om det är tillräckligt 

för Gud.  

- ”Eli” På vilket sätt hjälper religionen dig i ditt dagliga liv? 

- ”Erina” Jag tror att det hjälper mig till att finna den rätta vägen. Islam 

hjälper mig att göra rätt saker. Det finns många erfarenheter som profeten 

Mohammed hade och som jag lära av. Profeten förklarar till exempel varför 

det inte är bra att dricka alkohol och det hjälper till att undvika det som är 

skadligt för mig. Varför ska jag dricka om det finns människor som har en 

dålig erfarenhet som jag kan lära av.  

- ”Eli” Vad gör du resten av dagen på universitetet? 

- ”Erina” Jag studerar. Idag har jag föreläsningar från 8 på morgonen till 18 

på kvällen oavbrutet och då åker jag hem och cirka 19:30 är jag hemma. 

- ”Eli” Vad gör då. 

- ”Erina” Då tar jag av mig min hijab. 

- ”Eli” Hur känns det? 

- ”Erina” Det känns bra att lufta huvudet lite. Sedan klär jag mig som jag vill 

hemma. Då går jag i byxor. Hemma vilar jag och tittar på TV. 

- ”Eli” Vad ser du på TV. 

- ”Erina” Jag tittar på serier och sådant som jag tycker är roligt. Det behöver 

jag efter långa och tunga dagar på universitetet. Och så ber jag. 

- ”Eli” Går du till moskén? 

- ”Erina” Jag skulle vilja men det finns ingen avdelning för kvinnor i vår 

moské. Jag har varit fyra gånger i Al-Aqsa i Jerusalem och det gav mig en 

bra känsla. Där trivs jag. Tiden bara rusar i väg när jag är där. När jag ber i 

Jerusalem så känns det som om tiden inte fanns.  

- ”Eli” Vilka muslimer känner du starkast gemenskap med? 

- ”Erina” Dom på Gaza och Västbanken. När jag ser att de far illa så berör det 

mig mycket starkt. Det är mycket närmare mig än vad som händer med en 

muslim i Pakistan eller i Irak. 

- ”Eli” Vad önska du att religionen ska ge dig? 

- ”Erina” Jag önskar att den ska skydda mig och leda mig rätt. Att jag ska få 

ett bra liv. Att jag ska lyckas med mina studier. Att jag ska få gifta mig med 



332 
 

en man som respekterar sin kvinna. Jag vill leva ett bra liv. Jag vill gärna 

gifta mig. Det är en ny känsla. Det var inte lika påtaglig för några år sedan 

men nu har den blivit starkare. Jag vill ha ett eget hem som jag ordnar själv 

med en man. Jag skulle vilja ha barn. Men tre stycken räcker. Jag vill bli 

mamma.  

- ”Eli” Vad kommer hända med studierna om du gifter dig och blir med barn? 

- ”Erina” Jag har inte mycket kvar på mina studier. Om jag skulle gifta mig 

skulle det inte vara något problem.  

- ”Eli” Ser du någon konflikt mellan religionen och det moderna samhället? 

- ”Erina” Jag det finns många. Ett är sångare. Jag tycker om att lyssna på 

musik men det finns mycket som dom sjunger som är synd. 

- ”Eli” Finns det mycket synd i det moderna samhället? 

- ”Erina” Ja. 

- ”Eli” Vem har sagt att det är synd? 

- ”Erina” Det står i koranen och i sunna. Dessutom har jag mina egna 

erfarenheter som jag har levt och förstått vad som är ett bra liv och vad som 

är ett dåligt liv. Dessutom har vi haft föreläsningar här på universitetet av 

lärda män som har förklarat för oss vad som är synd och vad som inte är det.  

- ”Eli” Vad gör du för att visa andra den rätta vägen? 

- ”Erina” jag gör inte så mycket. För att kunna göra dawa måste man vara 

duktig på det. Man måste veta hur man ska övertyga och också vara väldigt 

kunnig i inom religionen. Inte vem som helst kan göra dawa. Jag föredrar 

att lära mig av andra istället för att lär andra. 

 

Intervju 12. 

Andra mötet med Abir i Haifa 2 november 2009. Mötet sker i enskilt rum på 

universitetet. Jag är Eli.  

- ”Eli” Hur mår du idag? 

- ”Abir” Jättebra. Toppen. 

- ”Eli” Sist vi pratade med varandra så berättade du för mig att du var på väg 

att gifta dig. Hur har det gått? 

- ”Abir” Jag har inte gift mig. 

- ”Eli” Varför? 

- ”Abir” Jag kom fram till att det inte var mannen som jag vill gifta mig med.  



333 
 

- ”Eli” Bara sådär? 

- ”Abir” Nej inte bara sådär. Det var inte lätt det var mycket svårt. Men jag 

tackar Gud för att han hjälpt mig att dra den slutsatsen nu och inte senare. 

Redan från början kändes det inte så bra med den mannen. Det fanns alltid 

något som störde mig. Att jag inte kände mig lugn utan var ofta irriterad. 

Han var helt enkelt inte den mannen som jag drömt om. Inte som småflickor 

drömmer om sin framtida man som en prins på som kommer på sin häst, 

snarare var det för mig mer en fråga om att finna en man som passar mig. 

Vill du att jag ska berätta för dig vilka anledningar det var? 

- ”Eli” Om du vill. 

- ”Abir” Du vet att jag tycker om att ha kul och göra saker och skratta och att 

jag är aktiv och framåt men jag är också känslig. Och jag försöker undvika 

att göra saker som irriterar andra eller såra andra så att det blir ledsna på 

grund av mig. Och jag upplever mig själv som väldigt känslig men har 

ingen aning om varför det är så. I börja så var han på mig som fastlimmad 

hela tiden och höll på och sa jag vill ha dig och bara dig, du är den jag vill 

gifta mig med, du är perfekt och jag vill inte har någon annan och sådana 

saker. Han ringde hela tiden. Då studerade jag vid ”Technion” (Israels 

tekniska högskola). Just då hade jag lite svår med studierna för det är en 

mycket svår utbildning där och då sa han alltid bry dig inte om Technion 

gör något annat istället jag kommer vara med dig hela tiden. Så man kan 

säga att han uppmuntrade mig till att studera men inte i Technion. Så jag 

berättade för min mamma hur det var. Att han var 30 år och utbildad och 

hade ett hem. Min kusin är också släkt med dom. Och min mamma sa att det 

var en bra familj och att han gjorde intryck av att vara en bra man. Så varför 

inte? Tänk igenom det bättre sa hon och missa den här möjligheten. Så jag 

sa till honom då att jag går med på det.  Hos oss är det så att när familjen vet 

om relationen så kan den inte vara bara utan att något händer. Så i och med 

att alla visste så var vi tvungna att förlova oss. Men jag var inte säker på att 

han var rätt person. Det var mer en fråga om att allt det yttre stämde. Han 

kommer från en bra familj och har utbildning och pengar. Missförstå inte 

det där med pengar. Men det är en fråga om trygghet. Så på den tiden, på 

grund av allt detta så beslutade jag mig för att vi skulle förlova oss. Jag kom 

hans familj allt närmare. Hans pappa är svårt sjuk och har förlorat sina ben. 



334 
 

Han är en människa utan någon framtid så hans enda dröm var att få 

uppleva lite glädje då hans yngsta son skulle gifta sig. Så det var svårt för 

mig att göra hans far ledsen. Det var mycket mycket svårt. Det var svårt för 

mig att fatta ett beslut som skulle göra det svårt både för hans och min 

familj. Samtidigt visste jag att den mannen inte skulle passa mig. Men det 

var mycket svårt att fatta det beslutet. För tre månader sedan under 

tentamensperioden kände mig deprimerad för att bröllopet började närma 

sig och jag visste att jag var på väg att gifta mig med en man som jag inte 

älskade. Så vad skulle jag göra? Antingen så grät jag eller så funderade jag 

över vad jag skulle göra. Så till slut hittade jag lösningen och jag sa till 

honom att jag älskar inte dig och jag kan inte fortsätta med dig för om jag 

skulle gifta mig med dig så vet jag att vårt liv skulle förstöras från och med 

nu. Så vi separerade. 

- ”Eli” Pratade du med någon som hjälpte dig att fatta beslutet? 

- ”Abir” Ja, i början var det svårt. Jag är så oerhört nära min familj och 

speciellt nära min far men i det här fallet var det svårt att tala med någon 

inom familjen för det var svårt även för honom. Jag är det äldsta barnet 

hemma och den liksom kloka flickan som studerar matematik. Mini far har 

tillfrågat mig i olika frågor och vi har liksom även varit vänner. Min pappa 

är 45 år så han är ung. Så vi kan vara vänner och inte bara far och dotter. 

Men om detta var det svårt för mig att tala med honom. Min närmaste 

väninna var heller inte speciellt intresserad. Kärlek och sådant är inget som 

intresserar henne. Hon sa hela tiden till mig att till slut så kommer du att 

älska honom, till slut så ni kommer att bli lyckliga, va optimistisk. Hon 

förstod helt enkelt inte problemet. Men jag har en vän som pluggar med mig 

här på universitetet och med honom pratade jag om mina bekymmer. 

- ”Eli” Jude? Arab? Religiös? 

- ”Abir” Det är en arabisk kille som inte är religiös. Men vad spelar det för 

roll. Ibland ber han, ibland ber han inte men han tror på Gud. Under den 

tiden kom jag fram till att han lyssnade. När jag var ledsen lyssnade han på 

mig. Det var dessutom på sommaren då de flesta är hemma och det finns 

inte många i studentbostäderna där jag bor. Men han var där och alltid när 

jag behövde någon att prata med var han tillgänglig. Så jag berättade några 

saker för honom. Han sa aldrig till mig vad jag borde göra. Att jag borde 



335 
 

gifta mig eller lämna min fästman. Men han hjälpte mig att tänka i nya och 

andra banor och det hjälpte mig att fatta mitt beslut. Så jag gick och 

berättade vad jag kände för min familj. 

- ”Eli” Vad sa han som fick dig att fatta ditt beslut? 

- ”Abir” Han sa att det är mitt liv och att det är jag som kommer att gifta mig 

med min fästman och att det är jag som kommer att leva med honom under 

samma tak och att jag måste tänka på om det verkligen är den mannen jag 

vill leva med, att det är den mannen som jag skulle se varje morgon och 

börja dagen med, skapa familj med. Jag hade hela tiden tänkt på hans familj 

och hans far. Hans far tyckte så mycket om mig. Jag lyssnade hela tiden på 

vad andra sa, tyckte och kände. Dessutom finns det inom islam ett kontrakt 

som skrivs på hos en shejk men jag gifte mig aldrig utan skrev bara på ett 

papper. Visserligen är det inte många men de finns de som anser att det inte 

är passande eller respektabelt att bryta ett sådant kontrakt och inte gifta sig. 

Det fanns många människor som jag inte ville såra eller skada som 

exempelvis hans far. Samtidigt sa alla mina vänner att jag gjorde rätt. Det 

spelar ingen roll vilka dom är eller varifrån de kommer de tyckte alla att om 

jag blev gladare av att inte gifta mig så hade jag gjort rätt. De flesta som 

känner mig som en glad människa som tycker om livet såg mig plötsligt 

ledsen och utan lust till någonting. Så när jag bestämde mig för att inte gifta 

mig så återgick allt det vanliga. Mina föräldrar hade lagt märke till att jag 

var ledsen och även mina vänner på universitetet. Alla har sagt att nu 

äntligen känner vi igen Abir som hon alltid varit.  

- ”Eli” Men fanns det ingen som tyckte att det du gjorde var mot religions 

bestämmelser? 

- ”Abir” Nej det är inte haram att bryta innan man gift sig och fått barn. Det 

är bättre att göra det tidigare. I koranen finns det inga förbud mot att skilja 

sig, men Gud tycker inte om det står i koranen. Men det var enligt alla bättre 

att vi bröt innan själva äktenskapet. Även mina föräldrar var med mig i mitt 

beslut och gav mig deras stöd. Samma dag som de fick veta om mitt beslut 

så var jag väldigt orolig för vad de skulle säga. Jag grät hela dagen och 

kände mig oerhört pressad. Det var bara två månader kvar till bröllopet. 

Mina föräldrar höll på att bygga ytterligare ett hus bredvid sitt eget som 

skulle bli klart för oss och de förberedde bröllopet och ringde till alla 



336 
 

möjliga människor som skulle vara med att arrangera det hela. Men till slut 

så sa min mamma att hon hela tiden hade haft känsla av att jag inte mådde 

bra. Hon sa att det var som om hon haft ett berg som tyngde hennes hjärta 

men nu kändes det bättre. Det visade sig att min pappa inte tyckte speciellt 

mycket om min fästman så när jag berättade det för honom blev han också 

lättad. I min familj är vi så nära varandra, mina föräldrar, mina bröder och 

jag. Vi kan prata med varandra och umgås, skratta med varandra och vara 

alvarliga ihop. Men den mannen som jag skulle gifta mig med han var 

tillsluten. Han passade liksom inte in i vår familj. Han var inte heller 

generös. Jag tycker om generösa människor. I min familj är vi generösa. Det 

kanske inte är den viktigaste anledningen men det är en av dem. 

- ”Eli” Generös på vilket vis? 

- ”Abir” På alla vis. Han har pengar men ger inget. Men det handlar inte bara 

om pengar. Han tycker inte om att hjälpa andra. Om jag kan hjälpa någon så 

gör det mig glad. Det kan vara med studier, att hjälpa någon kompis som har 

det svår. I min familj hjälps vi alltid åt. Det gör mig glad att se någon jag 

har hjälpt bli glad. Han har en stor familj med tio bröder men han lever 

liksom för sig själv utan att dela med sig. 

- ”Eli” Är det viktigt för dig att den du gifter dig med är rik? 

- ”Abir” Nej man kan vara generös på många olika vis. Det handlar inte bara 

om pengar. 

- ”Eli” Varför är du religiös? 

- ”Abir” Först och främst för att jag muslim och det är vad jag har lärt mig 

och det är så jag har uppfostrats. Dessutom tror jag på Gud och om jag tror 

på Gud så tror jag på islam och tror jag på islam tror jag på koranen. Det 

står i koranen att jag ska vara religiös så då är jag det. 

- ”Eli” Men det finns många muslimer som inte är religiösa. 

- ”Abir” Det beror på hur de upplever religionen och i vilken utsträckning de 

tror på Gud. 

- ”Eli” Upplever du någon skillnad mellan att vara religiös i din hemstad, där 

alla är araber och muslimer och att vara religiös här i Haifa på universitet? 

- ”Abir” För mig är det ingen skillnad egentligen. Jag gör allt som alla andra 

gör. Jag har vänner och väninnor jag studerar jag gör allt sådant som alla 

andra gör även om jag har mina gränser. Jag går exempelvis till havet med 



337 
 

mina väninnor eller så går vi på bio. Men jag känna att det finns en skillnad 

även om det händer ytterst sällan, så kan det händ att en person eller en jude 

talar till mig eller bemöter mig på ett dåligt vis för att jag är muslim så gör 

dig mig arg. Därför att jag vill bli bemött för att jag är människa i första 

hand. Jag bemöter andra som människor oavsett vad de tror på och så vill 

jag också bli bemött. Så det är bara i sådana situationer som det känns 

annorlunda men det har bara hänt mig en eller två gånger.   

- ”Eli” Vad är det för filmer du ser när du går på bio? 

- ”Abir” Allt. Men inte filmer som stör religionen. Jag tittar på action, since 

fiction allt sådant ser jag.  

- ”Eli” Simmar du i vattnet när du går till havet? 

- ”Abir” Nej. Men det finns simkläder för religiösa kvinnor. Det är inget jag 

har prövat. I min hemstad finns det en bassäng med ett gym och bastu där 

har jag ett abonnemang men jag har inte haft tid att gå dit.  

- ”Eli” Kan du simma? 

- ”Abir” Lite men det var länge sedan…. 

- ”Eli” Vill du lära dig simma? 

- ”Abir” För min del kan jag göra allt även om jag är religiös muslim. Men 

det måste finna en passande omgivning och situation. 

- ”Eli” Om jag inte minns fel så var din familj inte alltid religiös? 

- ”Abir” Det stämmer. Vi var inte alls religiösa hemma men min pappa 

hamnade i ekonomiska svårigheter. Då kom det några män till min pappa 

och hjälpte honom. Jag minns inte exakt med vad men jag minns att de 

hjälpte honom. Samtidigt frågade de honom varför han inte är religiös, 

varför han inte går till moskén och läser koranen. Då började han intressera 

sig för religionen. Han lärde sig lite om islam och lärde sig några av 

historierna om profeten. På så vi började vi alla i familjen att mer intressera 

oss för islam. Men mina bröder är stora och pluggar och de är inte så nära 

religionen. De betyder inte att de är dåliga människor men de är inte så 

religiösa.  

- ”Eli” Hur ser en vanlig dag ut för dig? 

- ”Abir” Du vet att vi har fem böner om dagen. Vanligtvis går jag inte upp för 

att be den tidigaste bönen faj´er. Jag vet att det inte är bra men jag går och 



338 
 

lägger mig sent och sedan börjar mina föreläsningar tidigt. Så jag slår ihop 

de två första bönerna när jag går till skolan. 

- ”Eli” Varför? 

- ”Abir” För att jag måste be fem gånger om dagen.  

- ”Eli” Men varför? Tycker du att det är kul? 

- ”Abir” Nej. Men det ger mig en bra känsla och en knuff framåt för resten av 

dagen känna lugn glädje och kärlek.  

- ”Eli” Ber du ensam eller med väninnor? 

- ”Abir” Det beror på. Ibland ensam och ibland med väninnor. Jag vet inte om 

alla känner så men jag vill be till Gud för att jag vill be till Gud. Inte för att 

jag måste be. Det ger mig en bra känsla en känsla av att jag vill upptäcka 

nya saker och lära mig nytt, vara vänlig mot andra och le. Dessutom gör vi 

ju hela tiden fel och misstag utan att veta om det. Islam lär oss tala på ett bra 

vis och det är inte alltid vi lyckas. Ibland säger man dumma saker och 

kanske svär eller uttrycker sig på ett dåligt vis. Men med hjälp av bönerna 

så raderas de misstagen som vi gör mellan bönerna. Men det förutsätter att 

vi verkligen ber från hjärtat. Och att rena sig från sina misstag kan man 

också göra sedan på eftermiddagen. Det känns skönt att ha en sådan 

möjlighet.  

- ”Eli” Går du till moskén? 

- ”Abir” Jag hinner inte. Jag här nästan hela tiden på universitetet och åker 

hem kanske en gång i veckan eller en gång varannan vecka. Förutom 

studierna jobbar jag här på universitetet med statistik. 

- ”Eli” Vad tycker dina föräldrar om att du inte är hemma mer? 

- ”Abir” De ger mig den frihet som jag behöver min pappa vill att jag 

försöker komma hem en gång i veckan. Om det skulle vara något undantag 

så kan jag komma hem efter två veckor men inte mer. Det är bara för att han 

älskar mig och vill se mig. Han säger att det räcker om jag kommer hem på 

en timma bara så han får se mig så är han nöjd. Han längtar efter mig. Under 

den tiden som var innan jag skulle gifta mig höll jag mig borta från 

familjen. För min pappa vara det svårt för han var van vid att vi pratar med 

varandra och umgås och att han vet om jag är glad eller ledsen. Han vill inte 

att det ska upprepas så han har bett mig att med jämna mellanrum berätta för 



339 
 

honom vad jag gör och hur jag mår. Plötsligt så var jag bara långt borta och 

det fanns saker som jag inte berättade samtidigt som jag var ledsen.   

- ”Eli” Vad gör sedan under dagen efter att du bett din morgonbön? 

- ”Abir” Jag arbetar och pluggar. Varje dag har jag studier fram till klockan 

fyra och om jag inte har lektioner så är jag här på universitetet och träffar 

kompisar eller går till biblioteket. Eller så är jag med vänner. 

- ”Eli” Känner du att Gud är med dig? Hinner du med alla böner? 

- ”Abir” Nej jag hinner inte alltid be bönerna i rätt tid. Jag har mycket at göra 

men jag kan komplettera det jag missar när jag har tid. Det är klart att jag 

känner att Gud är med mig. Från den dagen som jag valde den här vägen 

och satte på mig min hijab så påminner det mig och ger mig känslan dels att 

jag är muslim, dels att Gud är med mig. 

- ”Eli” Är det därför du klär dig i hijab? Hemma går du väl inte i hijab? 

- ”Abir” Varför jag klär mig i hijab har jag redan förklarat. 

- ”Eli” Men det finns det som säger att du också bör klä dig i j´ilbab eller 

niqab. 

- ”Abir” Det stämmer också men jag är inte så nära tron än. Det finns många 

som tycker olika saker. Det finns en regel som säger att vi varken får gå i 

åtsittande eller genomskinliga kläder. Jag tycker inte att man måste bära 

j´ilbab för att följa den regeln. Jag kan klä mig snyggt utan att det är 

åtsittande eller genomskinligt. Jag får ofta komplimanger för mina kläder. 

Jag vet att det jag tycker kanske inte är rätt men det passar mig. Jag tycker 

om mode och att ibland köpa ett nytt plagg med ett känt varumärke och jag 

tror att det går at kombinera att både ha hijab vara muslim och klä sig 

snyggt och hålla sig inom gränserna. Det står i koranen. Jag kommer inte 

ihåg exakt var men det står att Gud talade till profeten och påpekade för 

honom att hans kvinnor ska ha j´ílbab och hijab. 

- ”Eli” Vem är det som lärt dig det? 

- ”Abir” Både hemma och i skolan har jag lärt mig det.  Dessutom läser jag 

koranen och det jag läser förstår jag. 

- ”Eli” Läser du koranen varje dag? 

- ”Abir” Nej, jag läser inte varje dag ur koranen. Men de finns några saker 

som jag kan utan till och de reciterar jag innan jag går och lägger mig. Men 



340 
 

det beror lite på hur det är med tiden. Men det är bra att läsa koranen varje 

dag för Gud tycker inte om att vi håller oss borta från koranen. 

- ”Eli” Varför är det viktigt att göra vad Gud vill? 

- ”Abir” För det ger glädje och ro. Jag tror att om jag gör det Gud vill så 

kommer jag att vara glad och jag kommer lyckas med mina studier och jag 

kommer att få ett bra liv. Allt som är bra kommer att hända mig om jag gör 

som Gud vill. Gör jag inte som Gud vill kommer det problem från alla håll.  

- ”Eli” Men om vi tar ditt äktenskap som exempel som inte blev. Du gjorde ju 

allt rätt och ändå hamnade du i problem? 

- ”Abir” Ja men det var Gud som skickade mig den ängeln som viskade i mitt 

öra vad jag skulle göra för att ta mig ur det. Dessutom tror jag att Gud 

prövar oss för att se hur vi hanterar olika situationer. Om vi är kloka och gör 

rätt utan att skada människor eller religionen så har vi klarat prövning. Det 

finns många problem i livet och det är inte utan anledning. Varje problem 

kan ses som en prövning. Jag tänker inte så mycket på det men jag tror att 

jag beter mig på ett bra sett. 

- ”Eli” Jag är säker på det. Vad är det som du tycker är svårast under dagen? 

- ”Abir” Det finns mycket som jag tycker är svårt. Att sitta på en föreläsning 

och vara koncentrerad i en och en halv timme är svårt. Studierna är svåra. 

- ”Eli” Vad gör du för att underlätta det som är svårt. 

- ”Abir” Jag försöker koncentrera mig och tänka på att om jag inte 

koncentrerar mig så kommer jag inte förstå nästa föreläsning och jag 

kommer inte att lyckas med mina studier. Ibland måste jag gå ut och röra 

lite på mig. Mitt problem är att jag är en väldigt aktiv person så ibland är det 

svårt för mig att sitta still en hel timme. Ibland finns det föreläsare som 

säger att om man går ut så får man inte komma tillbaka. En gång gick jag 

till en sådan föreläsare och sa att jag hade ett problem med andningen och 

därför inte kunde sitta i klassrummet mer än en halvtimme åt gången. Så då 

sa hon ok. Ibland ber jag Gud om att hjälpa mig att koncentrera mig 

ytterligare. Ibland så glömmer jag bort det men för det mesta så säger jag 

Guds namn flera gånger om dagen och jag ber honom också om att hjälpa 

mig att komma ihåg honom. Jagr ber gud att han ska ge mig mer B12 så att 

jag ska fungera bättre. 

- ”Eli” Men B12 är väl bara att gå till apoteket och köpa? 



341 
 

- ”Abir” Men det är inte säkert att det fungerar. Däremot är jag säker på att 

Gud kan göra vad han vill. 

- ”Eli” Känner du dig annorlunda när du går med hijab i den sekulära 

omgivningen på universitetet? 

- ”Abir” I börja när jag läste på Technion så kunde jag ibland känna mig lite 

annorlunda. Men nu har jag vant mig vid det.  Men det har samtidigt varit 

en marginell känsla. Den har knappt gjort sig påmind och den stör mig inte 

alls. Det finns människor som påstår att jag är väldigt stark och att det är 

därför som jag inte känner mig annorlunda men de vet samtidigt inte att jag 

är väldigt känslig. Ibland finns det till och med människor som tycker att jag 

är för stark. Jag känner snarare att det är jag som har rätt och på den väg 

man ska vara och att de andra är annorlunda. Det ger mig också mer energi 

och glädje till att fortsätta på min väg när jag vet att det jag gör är rätt. Det 

stör inte mig att andra gör fel. Var och en och det han tror på. 

- ”Eli” Är ditt beslut att vara religiös? Skulle du kunna bestämma dig för 

imorgon att inte vara religiös? 

- ”Abir” Det är ett beslut som jag har fattat att vara religiös. Men jag kan inte 

fatta ett beslut som skulle strida mot det. 

- ”Eli” Varför? 

- ”Abir” För den som verkligen tagit steget som ett resultat av en känsla från 

hjärtat kan inte återvända. Det är för hela livet och jag är mycket glad för att 

det är mitt liv är som det är. 

- ”Eli” Vad gör du på din fritid när du inte har föreläsningar eller arbetar? 

- ”Abir” Går runt och pratar med kompisar. Frågar hur dom mår och hur dom 

har det. Om jag har något viktigt att göra kanske jag går till biblioteket för 

att göra kopior av arbeten eller liknande.  

- ”Eli” Längtar du hem ibland? 

- ”Abir” Klart jag gör. Ibland blir jag nästan sjuk av längtan och gråter när jag 

tänker på min lilla syster eller mina bröder och min pappa. 

- ”Eli” Varför åker du inte hem då? 

- ”Abir” Jag läser två kurser. Det gör att jag har mycket arbete med studierna 

dessutom orkar jag inte gå upp varje morgon klockan sex på morgonen eller 

halvsex för att vara här i tid och sitta på bussen gör mig åksjuk. Det kan ta 



342 
 

en timme med buss hemifrån till universitetet. Det är bättre här på 

studentbostäderna. Jag är nära till allt och kan fokusera på mina studier.  

- ”Eli” När slutar din dag på universitetet? 

- ”Abir” Det varierar. Ibland är det åtta på kvällen och ibland är det två på 

eftermiddagen.  

- ”Eli” Vad gör du efter studierna? 

- ”Abir” Mellan halv fem och halv tio har jag jobb tre eller fyra gånger i 

veckan. Och har jag inte jobb så börjar jag med att be de böner som jag 

missat under dagen. Därefter går jag igenom min post på internet i min 

bärbara dator. Lite facebook. Alla har facebook jag vet att det är trams men 

med det är roligt också ibland. Men jag fastnar inte i det. Det finns de som 

fastnar och håller på med det jämt jag kikar bara, tittar lite och fortsätter 

sedan med annat. Jag tröttnar ganska snabbt på det och lämnar det.  

- ”Eli” Ber du med väninnor eller ber du ensam? 

- ”Abir” Det finns andra som ber där jag bor. Men våra tider stämmer inte 

alltid överens och då ber jag ensam. Men om det finns de som ska be 

samtidigt som jag så ber vi tillsammans.  

- ”Eli” Upplever du någon skillnad mellan att be ensam och att be i grupp? 

- ”Abir” Det finns skillnad i religionen. Att be i grupp har en annan innebörd. 

Det ger bönen en högre kvalitet.  

- ”Eli” Känner du dig som en del av umma? 

- ”Abir” Först och främst är jag en del av min familj och alla de araber som 

finns här i Israel för vi hör ihop. Jag vill att alla människor ska kunna leva 

ett bra liv utan krig och svält. Du som de där skönhetsdrottningarna när man 

frågar dom vad dom vill. Så säger dom alltid samma sak. Att världen ska få 

leve i fred och att människor på jorden ska få må bra. Och visst är det 

viktigt för mig att även muslimer lever bra. Men för min del upplever jag 

muslimer ofta inte lever ett bra liv att de lever i svält eller utsatthet. Jag 

hoppas att de kommer bli bättre. Först vill jag att det ska bli bättre i 

Palestina och i Irak. Där vet jag att människor har det svårt. Det är viktigt 

för mig att de får det bättre. Inte för att de är muslimer utanför att de känns 

nära mig. Jag är nära palestinierna för att de är människor snarare än för att 

de är muslimer. Sedan kommer jag till platser som är längre bort om det är 

New Zeeland och människor inte har någonstans att bo där så gör dig mig 



343 
 

mycket arg. Det finns araber eller muslimer i världen som jag inte vill känna 

någon samhörighet med som ser saker på ett helt annat sätt än vad jag gör.  

För mig är det min familj och mitt sätt att praktisera min religion på som är 

viktig. Eftersom islam är viktigt för mig och jag tror på det så visst händer 

det att jag tänker tanken om hur bra världen skulle bli om alla var muslimer 

och levde efter islam. Det skulle inte finnas krig och svält då. Men det finns 

inget som är perfekt. 

- ”Eli” Varför tror du att det finns så många som varken tror på Gud eller på 

islam? 

- ”Abir” Gud gav varje människa ett intellekt och möjlighet att välja. Varje 

människa kan läsa en del av koranen och välja. För min del blir jag allt mer 

övertygad varje gång jag läser koranen om att det är det rätta. Det finns 

inget som kan få mig att ändra mig för jag är övertygad om att jag är på den 

rätta vägen. Livet är ibland svårt och ibland så prövas vi av Gud. Det finns 

de som kanske ser ut att leva ett bättre liv än jag just nu men jag tror att i 

slutet så kommer det visa sig att jag valt rätt.  

- ”Eli” Vad är slutet? 

- ”Abir” När jag dör och kommer tillbaka till paradiset. Där kommer det 

säkert att vara bra. 

- ”Eli” Vad finns det mer för alternativ? 

- ”Abir” Helvetet? 

- ”Eli” Vad händer där? 

- ”Abir” Det är inget bra där. 

- ”Eli” Vad är det som inte är bra där? 

- ”Abir” Där finns alla de som inte varit troende. 

- ”Eli” Vad händer med dem? 

- ”Abir” Där finns det ormar och eldar som dödar dom och sedan livas dom 

upp igen och dödas igen på samma vis gång efter annan. 

- ”Eli” Kan man då påstå att en av anledningarna till att du är religiös är att du 

vill till paradiset efter döden? 

- ”Abir” det finns en anledning till och jag är inte rädd för att säga det. Det 

finns många som är rädda för att erkänna det. Men jag är rädd för att hamna 

i helvetet. Tron är starkare än rädslan. Det är komplicerat. För jag tror inte 



344 
 

på grund av att jag är rädd men i och med det att jag tror så är jag också 

rädd. Tron leder till att man också blir rädd.  

 

 

Intervju 13. 

Tredje mötet med Manar i Haifa 4 november 2009. Mötet sker i enskilt rum 

på universitetet. Jag är Eli.  

- ”Eli” Jag skulle vilja fortsätta vårt samtal från där vi slutade sist. Då 

förklarade du att det var viktigt att återgälda allt det goda som du anser att 

du fått av Gud. En fantastisk man… 

- ”Manar” Och nu ett barn… 

- ”Eli” Fantastiskt! Jag vill återigen passa på att tacka dig för att du bjöd mig 

till ditt bröllop.  

- ”Manar” Hur tycker du att bröllopet va? 

- ”Eli” Jag tyckte mycket om det.  

- ”Manar” Hur upplevde du ett arabiskt bröllop? 

- ”Eli” Min upplevelse var att bröllopet snarare var traditionellt än religiöst. 

Stämmer det? 

- ”Manar” Ja det stämmer men det religiösa inslaget var att jag klädde mig 

som jag gjorde och att mitt huvud var täckt.  

- ”Eli” Det jag också upplevde var att det var en mycket traditionell miljö 

som mycket domineras av män. Kvinnor är vid sidan av och männen i 

centrum. Men jag upplevde också mycket förändring. Alla jag pratade med 

talade om hur viktigt det är med utbildning. Hur ser du på det som händer? 

- ”Manar” Kvinnan har förflyttat sig från hemarbete till studier och arbete 

utanför hemmet. Det är den stora förändringen. Kvinnor vill arbeta utanför 

hemmet. Och männen vill inte lägre ha kvinnor som bara sitter hemma och 

håller på med barnen och hemmet. Livet har blivit svårare och därför så 

måste även kvinnan hjälpa till med att ta hem pengar.  

- ”Eli” Hur ser en vanlig dag ut för dig? 

- ”Manar” Innan jag var gift eller nu? 

- ”Eli” Både och. Hur dagen förändrats sedan du gifte dig? 

- ”Manar” Jag börjar med att äta frukost och ordna hemmet sedan förbereder 

jag mig och åker till universitetet. 



345 
 

- ”Eli” Ber du på morgonen? 

- ”Manar” Självklart. Men jag gör det inte ensam längre. Nu mera ber jag 

ihop med min man. 

- ”Eli” Varför ber du på morgonen? 

- ”Manar” För att tacka Gud för allt som är så bra. För att jag har en så fin 

familj, en så fantastisk man och för att jag är med barn. För allt det vill jag 

tacka Gud.  

- ”Eli” Vad säger din man? Är han inte lite mindre religiös än vad du är? 

- ”Manar” Jo det är han absolut. Men han har inget emot att vi ber 

tillsammans. Det första vi gjorde efter bröllopet var att vi bad tillsammans. 

Vi tackade Gud för allt hittills gått bra. Att vår förlovning som var ett år 

gick bra. Att bröllopet gick bra så att vi äntligen kan vara tillsammans. Att 

vi har ett fint hus. Att vi ska kunna glädjas tillsammans och få ett bra liv 

tillsammans. Så det första vi gjorde var att vi bad till Gud om att han ska 

fortsätta hjälpa oss till ett bra liv. Och det ber vi om tillsammans dagligen. 

- ”Eli” Vad gör du sedan. Efter bönen? 

- ”Manar” Ordnar i hemmet. 

- ”Eli” Du har ett stort hem att ta hand om nu. 

- ”Manar” Mycket stort. [Med ett leende] 

- ”Eli” Är du lycklig nu? 

- ”Manar” Jag är så lycklig. Det är Gud som gav mig allt detta. Men det fanns 

en tid då jag var osäker. Det tog tid efter bröllopet innan jag blev med barn 

och jag sa hela tiden till min man att kanske har jag gjort något dåligt 

eftersom Gud inte har givit mig något barn fram till nu. Det känns som jag 

kanske gjort något som inte är bra.  

- ”Eli” Vad sa din man? 

- ”Manar” Han sa att jag inte hade gjort något som inte var bra och att jag 

bara skulle ta det lugnt och vänta så skulle allt ordna sig.  

- ”Eli” Så nu när du är med barn känns det som om det är en bekräftelse från 

Gud på att du gör saker rätt? 

- ”Manar” Ja. Gud gör allt möjligt för att pröva människan. Och om 

människan gör allt rätt så blir det bra. Gud ger inte människor barn bara så 

där för att de ska ha ett barn. Han gör det för att vi ska vidarebefordra 

religionen till barnet och ge det en bra uppfostran. Med barnet kommer ett 



346 
 

ansvar att vara bra föräldrar. Att vara en bra mor och en bra far och att 

barnet ska lära sig religionen redan när de är små. Så att det växer upp med 

religionen för det är vår religion och så ska det vara. Så att barnen fortsätter 

på den rätta vägen.  Föräldrarna måste hjälpa till och vägleda dem. 

- ”Eli” Vad gör du mera hemma innan du beger dig till universitetet? 

- ”Manar” Ibland så åker vi iväg tillsammans. Ibland åker min man tidigare. 

Just nu har han inget jobb. Så vi är mycket tillsammans och min man är 

hemma. Men han söker jobb. Det är svårt nu i byggnadsbranschen.  

- ”Eli” Vad gör du innan du ger dig av hemifrån? 

- ”Manar” Jag förbereder mig och med mina kläder och min hijab och ger 

mig av. 

- ”Eli” Varför klär du dig i hijab? 

- ”Manar” Jag förklarade det för dig förra gången som vi pratade med 

varandra. Om man närmar sig religionen och fördjupar sig i koranen så 

förstår man att vad som står där är det som är bäst för oss. Jag skyddar mig 

själv med hjälp av min hijab.  

- ”Eli” Vad upplever du för skillnader mellan där du bor och Haifa? 

- ”Manar” Hemma är det alla muslimer och många bär hijab. Så är det inte 

här på universitetet. Här är majoriteten judar. Så det blir viktigare att värna 

om religionen här. Ansvaret för att skydda religionen är större här.  

- ”Eli” Varför? 

- ”Manar” Därför att här är allt annorlunda. Det är inte bara en fråga om judar 

utan också alla de araber som inte är muslimer. Omgivningen här skiljer sig 

från det vi har hemma till 100 procent.  

- ”Eli” Så varför är det ett problem? 

- ”Manar” Det är inte dom som är ett problem. Utan jag måste se till att 

skydda mig så att jag är den samma här som jag är hemma. Och om jag ska 

ta med mig något här ifrån så ska det vara sådant som kan förbättra min 

situation och utveckla mig. Jag måste visa min omgivning att mitt val är det 

bästa valet. Att jag lyckas bäst med studierna och att jag är gladast. Så på 

det viset stärker religionen mig. 

- ”Eli” Ber du på universitetet? 

- ”Manar” Ja, vi har ett bönerum här.  

- ”Eli” Ber du ensam eller med dina väninnor? 



347 
 

- ”Manar” Om det finns väninnor som vill be så ber vi tillsammans annars så 

ber jag ensam.  

- ”Eli” Är det någon skillnad för dig att be ensam eller i grupp? 

- ”Manar” Att be i grupp stärker mig. 

- ”Eli” Sist vi talade med varandra frågade jag dig om känner någon 

samhörighet med andra muslimer i världen. Nu har du varit i Turkiet nu på 

bröllopsresa kände du någon samhörighet med andra muslimer som du 

träffade där? 

- ”Manar” Så fort som en annan människa visar att han eller hon är muslim så 

infinner sig omedelbart en känsla av samhörighet. Dessutom känner jag en 

instinktiv samhörighet med muslimer i världen. När jag ser muslimer från 

andra platser på jorden på TV så känner jag automatiskt samhörighet. När 

jag ser muslimer som har det svårt funderar jag på om jag kan hjälpa dom 

på något vis. Att sitta utanför och se hur andra muslimer far illa eller har det 

svårt berör mig verkligen. Det gör mig ont att jag inte kan göra något eller 

hjälpa någon. 

- ”Eli” Beträffande bönen…vad är det för skillnad för dig att be ensam, med 

din man  eller med dina väninnor? 

- ”Manar” När jag ber med mina väninnor känner jag mig mer identifierad 

med umma. När jag ber med min man är det mer en fråga om vår familj, 

vårt liv och vår framtid. När jag ber ensam så känner jag mig inte ensam. 

- ”Eli” Vad tror du händer med människor som inte är troende? 

- ”Manar” Det finns icke-troende människor som får allt bra av Gud för att de 

ska upptäcka att de bör tacka Gud för allt de goda de fått. 

- ”Eli” Så varför tror du att de finns människor som inte religiösa? 

- ”Manar” Jag vet inte de har säkert sina orsaker. Men de är kanske så långt 

ifrån religionen att de inte kan förstå religionen rätt. Dom kanske tycker att 

det verkar konstigt att be tre gånger om dagen.  

- ”Eli” Tror du att det finns någon risk för att du förlorar något för att du är 

religiös? 

- ”Manar” Nej det är bara förtjänster. Det är bara fördelar. 

- ”Eli” Så vad händer med en person som inte är religiös? 

- ”Manar” Det vet jag inte. Men en person som hela tiden håller kontakten 

med Gud och lever ett bra liv kommer också att leva ett bra liv efter döden.  



348 
 

- ”Eli” Vad händer då med de som inte lever ett bra liv efter döden? 

- ”Manar” De riskerar att hamna i g´ehenna. Men de muslimer som lever ett 

riktigt liv kommer att ha ett bra liv även efter döden. 

- ”Eli” Men vad finns i g´ehenna? 

- ”Manar” Där brinner man upp och livas upp igen och bränns upp igen. 

- ”Eli” Det låter inget bra. 

- ”Manar” Nej men om du bryter mot lagen här i landet så kommer polisen att 

ta dig och du kommer att få ett straff. Eller hur? 

- ”Eli” Mmmm. Vad händer när du lämnar universitetet och åker hem? 

- ”Manar” Det spelar inte så stor roll längre. Det känns naturligt för mig. 

- ”Eli” Vad är starkast för dig? Den arabiska eller den muslimska 

gemenskapen? 

- ”Manar” Det är den muslimska i första hand. 

 

Intervju 14.   

Andra mötet med Amina hemma hos henne10 november 2009. Jag är Eli. 

 

Efter att vi pratat lite med varandra om allt möjligt och barnen sprungit fram och 

tillbaka för att få uppmärksamhet så har jag frågat ”Amina” om kvinnans ställning 

inom Islam. 

- ”Amina” Det finns en skillnad mellan vad samhället erbjuder och vad 

religionen önskar. Vi kan inte alltid göra det som koranen kräver av oss. 

Ibland måste göra det som samhället förväntar sig.  

- ”Eli” Som vad tillexempel? 

- ”Amina” Att en kvinna är instängd eller inte kan utveckla sig med studier 

och arbete är ett resultat av samhällets traditioner och inte vad som 

religionen anser. Vi vet exempelvis, om vi till och med jämför islam med 

andra religioner, hur viktigt islam anser att studier är. Det är nästan som en 

plikt. Man ska alltid lära sig, forska och skaffa sig nya kunskaper för att 

fortsätta utveckla en människas personlighet. Det gäller män så väl som 

kvinnor. Det är därför viktigt att alltid skilja mellan samhällets traditioner 

och religion. 

- ”Eli” Menar du därför att det finns saker i samhället som rör kvinnan som är 

emot religionen? 



349 
 

- ”Amina” Jag självklart. Till exempel så förbjuder traditionen att en kvinna 

närmar sig kroppen av sin man när han har dött. Men enligt religionen finns 

det inga hinder för kvinnan att närma sig sin man efter döden hon kan till 

och med tvätta honom om hon vill för att förbereda honom för begravning. 

Det finns byar och familjer där kvinnor är helt avskilda från sina män efter 

deras död och får inte komma i närheten av deras kropp som om hon inte 

längre var hans fru. Det har inget med religionen att göra.  Enligt religionen 

måste mannen vara mycket ömsint mot sin fru. Men i samhället händer det 

mycket som inte är så. Om en man exempelvis går ut med soporna så finns 

det sådana som anser att hans status i familjen inte är passande och att hans 

hustru inte respekterar honom tillräckligt. Men enligt religionen så ska 

mannen vara delaktig i hemmet. Det var så profeten Muhammed levde.  

- ”Eli” Menar du alltså att patriarkala ordningar och mannens status är en 

fråga om traditionell samhällsnorm snarare än ett religiöst påbud? 

- ”Amina” Ja inom islam ska det vara jämställdhet mellan män och kvinnor. 

Och jag anser att jämställdheten inom islam är mer påtaglig än vad den är i 

andra religioner. Men i samhället traditioner är det inte så.  

- ”Eli” Betyder det att du tror att om islam hade styrt samhället mer här i 

Israel eller på andra håll i den arabiska världen så hade relationen mellan 

kvinnor och män varit mer jämställd än vad en är nu? 

- ”Amina” Ja självklart. Jag kan dig ett exempel. Det är bara att jämföra hem 

som är religiösa med hem som inte är det. Titta exempelvis på mitt hem. Vi 

är båda religiösa och vi lever i en jämställd relation. Min man ger mig hela 

tiden stöd och hjälper mig att utvecklas. Bland andra människor jag känner 

som inte lever enligt religionen känner jag inte till något sådant. 

- ”Eli” Så du upplever att du lever i jämställdhet med din man tack vare 

religionen? 

- ”Amina” Min man har vuxit upp med religiösa värderingar och jag 

respekterar det. Men han har samtidigt ett öppet sinne och prövar hela tiden 

olika möjligheter till utveckling för oss båda. Men jag anser att det är tack 

vare Gud och tack vare religionen. Det är Gud som ger oss möjligheten att 

lyckas och utvecklas för att vi följer religionen.  



350 
 

- ”Eli” Så vad säger du om system som påstår sig följa islam. Länder som 

påstår sig vara styrda av islam som exempelvis Afghanistan där kvinnans 

rättigheter är begränsade? 

- ”Amina” Det är en felaktig tolkning av islam. Det finns tillfällen då 

exempelvis tillfällen då min man missar skillnaden mellan tradition och 

religion och beter sig mer traditionellt än religiöst. Då påminner jag honom 

om hur profeten Muhammed gjorde i olika situationer och efter som han 

också är en troende man så kan han se sina misstag. En av islams 

målsättningar var att ge kvinnan en status för kvinnans situation innan islam 

kom var mycket dålig.  

- ”Eli” Så varför måste du gå med hijab och j´ilbab medan din man kan gå 

klädd i jeans och skjorta. Din man är stilig och kan visa sig överallt medan 

du täcker ditt huvud och döljer dig bakom kläder? Är det jämställdhet? 

- ”Amina” Jag ser inget problem med det. Jag tycker att kvinnor som inte klär 

sig i hijab och j´ilbab visar brister både i sin personlighet och i sin karaktär. 

För mig betyder klädseln mycket. 

- ”Eli” Vad? 

- ”Amina” När jag bestämde mig för att först sätta på mig hjiab så var jag nio 

år. 15 år senare bestämde jag för att även klä mig i j´ilbab och det var för 

ungefär ett och ett halvt år sedan.  Mitt val att kläm mig i hijab var mitt när 

jag var nio år. Det fanns många i min omgivning som var emot det och 

tyckte att jag var alldeles för ung för det. Omgivning jag växte upp i är 

traditionell men inte religiös. Men jag var bestämd över mitt beslut och 

brydde mig om deras motstånd. Jag kände mig stark och att jag hade ett mål 

i livet. Kläderna gav mig en känsla av att jag befann mig i ett ordnat system 

som hjälpte mig framåt. När jag dessutom satte på min j´ílbab så kändes det 

som en annan värld. Jag blev ännu mer nöjd med mig själv och den jag blev 

med kläderna. Jag började även engagera mig i dawa. För mig blev det helt 

enkelt en fråga om självförverkligande. Det går inte att förstå den 

upplevelsen och ingen kvinna förstå den utan att ha känt hur det känns att 

vara i de kläderna.  

- ”Eli” Jag kom ihåg att du och ”Abir” inte var riktigt överens om klädernas 

uppgift. Hon ville gärna klä upp sig för att se bra ut och du hade synpunkter 

på det och ansåg att det nog snarare var en fråga om mode än att se bra ut. 



351 
 

- ”Amina” Ja hijab och j´ílbab innebär vissa villkor. Det är inte bara en fråga 

om att sätta på sig en slöja. Det finns kriterier för hur det ska se ut. Det får 

inte vara åtsittande, det får inte vara genomskinligt, det måste täcka hela 

kroppen förutom händerna, Det ska helst täcka hela kroppen som niqab. 

- ”Eli” Skulle du vilja gå klädd i niqab? 

- ”Amina” Absolut. 

- ”Eli” Varför gör du inte det? 

- ”Amina” Det skulle varken fungera på universitetet eller på arbetet och jag 

måste vara praktisk. Min man däremot anser att niqab inte alls har något 

med religionen utan bara är ett missförstånd som vuxit fram ur traditionen.  

- ”Eli” Men varför? Skulle du vilja ha handskar till också? 

- ”Amina” Ja, men det har inget att göra med att jag anser att jag bör dölja 

min skönhet för att jag anser mig vara speciellt vacker. Det är en fråga om 

att jag känner mig övertygad om vad profetens följeslagare skrivit i sunna. 

Så som dom levde vill jag också leva. Min man håller inte med mig och 

påstår att han kontrollerat det på mer än ett ställe men jag är övertygad om 

att jag har rätt. Min man tycker att det är en överdrift. 

- ”Eli” I sådana fall kan jag inte förstå varför en man inte måste klä sig i 

niqab. Om det är jämställdhet så borde väl även mannen klä sig i niqab om 

du tycker att det är rätt. Vad har det med biologiska skillnader att göra. En 

kvinna kan gå på gatan och se en oerhört vacker man och attraheras av 

honom.  

- ”Amina” Visst men vem är det som attraheras mest män eller kvinnor? 

- ”Eli” Både och. Och om jag har läst koranen rätt så står det där att båda män 

och kvinnor ska göra vad de kan för att inte väcka varandras lust där det inte 

är tillåtet. 

- ”Amina” Ja det stämmer. 

- ”Eli” Då bör det alltså vara lika viktigt att en man täcker sig på något vis för 

att inte väcka den lust hos kvinnan som koranen förbjuder. 

- ”Amina” Nej inte riktigt så är det. Vi har tagit ut ett ämne ur sitt 

sammanhang. Religionen är ett sammanhang. Man kan inte bara ta en fråga 

eller ett ämne ur sammanhanget och diskutera det. Allt hör ihop. Mannen 

har inom islam också vissa kvaliteter som han ska skydda. Hijab är slutligen 

en fråga om skydd.  



352 
 

- ”Eli” skydd från vad? 

- ”Amina” I koranen finns det en sura som talar om att Gud påbjuder kvinnan 

att skydda sig eftersom kvinnor då skadades.  Även nu lever vi under en tid 

då kvinnor är oskyddad och riskerar att fara illa. 

- ”Eli” Oskyddad för vad? Vad är det hon behöver skydda sig från? 

- ”Amina” Att män stör henne. Innan jag satte på mig hijab var situationen 

annorlunda än vad den är nu. I och med att jag har satt på mig mina kläder 

har jag skapat en gräns. När du kom hit exempelvis så sträckte du inte fram 

handen för att hälsa. Det kanske du hade gjort om jag inte varit klädd i hijab 

och j´ilbab. I vanliga fall så sätter j´ilbab en gräns som gör att kvinnor blir 

lämnade ifred. Det finns dessutom inom religionen olika uppgifter för män 

och kvinnor. Jihad krig exempelvis är en skyldighet som gäller män men 

som inte gäller kvinnor. Av naturliga skäl går det inte att uppnå fullständig 

jämställdhet mellan kvinnor och män. Det finns biologiska skillnader som 

det inte går att bortse ifrån. Religionen har tagit i betraktelse att män och 

kvinnor är olika och därför har olika behov.  

- ”Eli” Sist vi talade med varandra så påpekade du att dawa och riba´at var 

två viktiga bestånds delar i din religiositet. Kan du utveckla det? 

- ”Amina” Ja vi befinner oss i riba´at i det här landet. Riba´at är ett väldigt 

brett begrepp.  

- ”Eli” Det breda begreppet intresserar mig mindre. Jag vill veta vad det 

innebär för dig? 

- ”Amina” För mig är det en fråga om att vi befinner oss i ribbat här fram till 

domedagen. För mig är det viktigt att vara i mitt hemland och försvara det 

och värna om det. Men jag ser det inte bara ur ett nationellt perspektiv utan 

ser det även som en religiös idé. Det innebär att jag har som uppgift att 

försvara umma och dess heliga platser så som Al-Aqsa. För min del som 

muslim har jag en väldigt viktig målsättning och det är att bry mig om alla 

muslimer i världen och om umma. Det är varje muslims skyldighet.  

- ”Eli” Har du någonsin träffat en muslim från Indonesien? 

- ”Amina” Nej. 

- ”Eli” Har du träffat muslimer från andra länder? 

- ”Amina” Jag har träffat muslimer i Egypten. 

- ”Eli” Kände du en stark gemenskap med muslimer i Egypten? 



353 
 

- ”Amina” Nej inte stark. Jag har släkt i Libanon. 

- ”Eli” Har du varit där? 

- ”Amina” Nej vi kan inte åka dit. Men jag har släkt där som är flyktingar 

från 1948 och som bodde i flyktinglägret Nahar el Bared.  Efter den 

libanesiska arméns invasion av lägre har det tvingats att flytta till 

flyktinglägret Badawi längre söderut.  

- ”Eli” Vad gör du för att utföra dawa? 

- ”Amina” Allt som kan ha en positiv inverkan på andra människor. Som 

tillexempel att hålla rent i de omgivningar som jag befinner mig. Att det ska 

vara rent på universitetet, i skolan där jag jobbar och på gatorna. Det är 

generella frågor men det gäller även sådant som är mer specifikt för islam. 

- ”Eli” Försöker du övertyga andra kvinnor här i din hemstad som inte är 

religiösa till att bli mer religiösa? 

- ”Amina” Ja. Jag önskar att alla de människor som jag möter ska vara 

närmare Gud. 

- ”Eli” Vad gör du för det? 

- ”Amina” Först och främst försöket jag förstå min religion bättre och bättre 

för att kunna förmedla den vidare. När jag började min masterutbildning 

fanns de sådana som attackerade islam. Det var en västerländsk forskare 

som forskade i islam och men som inte hade de rätta kunskaperna. Jag hörde 

en massa saker som inte var sant om islam och studenterna lyssnade som det 

var sant. Så jag kände att jag var tvungen att säga ifrån. Många gånger satt 

jag i klassen och funderade över vad jag skulle göra för att försvara min 

religion. Ett av mina uppdrag är att se till att religionen presenteras på ett 

riktigt vis. Varför går jag klädd i hijab och j´ílbab och påstår att jag är 

religiös om jag inte kan försvara min egen religion och presentera det på det 

rätta viset. Dawa är inte bara att försöka övertyga andra om att bli muslimer 

utan det kan även vara att bete sig på ett representativt och värdigt vis som 

muslim. Varje dålig beteende leder tyvärr till att människor generaliserar 

och säger att det är islam.  

- ”Eli” Du har berättat för mig att du håller på med shiitisk poesi i ditt master 

arbete. Du är sunnimuslim hur går det ihop? 

- ”Amina” Shia är bara en annan tolkning…. 



354 
 

- ”Eli” Jag vet vad shia är och om jag inte missminner mig så är det på något 

vis förknippat med begreppet fitna? 

- ”Amina” Jag det stämmer att det har varit en konflikt i historien mellan 

sunni och shia men jag är av den uppfattningen att alla muslimer bör hålla 

ihop.  

- ”Eli” Varför det? 

- ”Amina” För att Gud ska bli nöjd. Och i koranen har Gud sagt att 

människan är född till att tjäna Gud.  

- ”Eli” Men det finns ju ganska markanta skillnader mellan sunni och shia så 

varför….. 

- ”Amina” Jag men när det gäller religionens grundläggande innebörd så är 

det samma för båda. Det finns visserligen olika förställningar om en del 

saker men de är marginella. 

- ”Eli” Wahabiterna i Saudiarabien håller kanske inte med dig när det gäller 

shiamuslimer i Iran? 

- ”Amina” Det är möjligt men jag presenterar bara min åsikt.  

- ”Eli” Har du träffat shiamuslimer? 

- ”Amina” Nej. 

- ”Eli” Har du deltagit eller sett en ashura - ceremoni? 

- ”Amina” Nej men det jag har sett på TV tycker jag inte om. Det är för 

dramatiskt för min smak. Jag har inte sagt att jag håller med om allt 

shiamuslimer gör eller tänker. Det finns mycket i deras ideologi som jag är 

emot. Men det hindrar mig inte från att vara tillsammans med dem och se att 

vi har uppfattningen om att Gud är en och att Muhammed är hans profet 

gemensamt. 

- ”Eli” När ni var i Egypten på er bröllopsresa kände ni då en nära kontakt 

med muslimer i Egypten? 

- ”Amina” Ja med vår guide. Han var egyptier och med honom kände jag 

gemenskap. 

- ”Eli” Varför bara med honom? 

- ”Amina” För att vi var mest upptagna med våra utflykter. Dessutom har 

egyptier ett problem med israeliska araber. Vi sa alltid att vi kommer från 

Jordanien.  



355 
 

- ”Eli” Men jag förstår inte. Vad har det med den muslimska gemenskapen att 

göra? 

- ”Amina” Inträdesavgifterna i Egypten är olika för alla och är man 

palestinier oavsett om man kommer från Israel, Västbanken eller Gaza så 

betalar man som om man vore turist. Det är stora skillnader i pris.  

- ”Eli” Det förstår jag inte alls. Får inte palestinierna stöd i Egypten? 

- ”Amina” Nej inte det minsta. Egyptierna hatar palestinier precis som på alla 

andra platser i Mellanöstern.  

- ”Eli” Jag förstår inte. Du berättar för mig att du känner en gemenskap med 

alla muslimer i världen och att du anser att det finns en umma en muslimsk 

gemenskap. Men när du kommer till Egypten där majoriteten är muslimer 

och där akademin Al-Azhar finns, knyter du inte kontakt med andra 

muslimer. Ni pratar inte med varandra. 

- ”Amina” Jo vi pratade med andra muslimer men vi var där bara en vecka 

och då hinner man inte så mycket. Dessutom är det en fråga om vad det är 

för människor vi träffade. Vi såg i första hand fattiga människor som inte 

har mat för dagen och inte har orken att prata om umma. Däremot 

kommunicerar jag med min familj i Libanon genom internet.  

- ”Eli” Men är det vad du kallar för en muslimsk gemenskap? Har du träffat 

muslimer i Jordanien eller på andra platser i världen? 

- ”Amina” Nej, Men vi kan på TV se vad som händer på andra platser i den 

muslimska världen. 

- ”Eli” Hur upplever du att din kontakt med umma får sitt uttryck? 

- ”Amina” Först och främst har det att göra med att jag vill att alla muslimer i 

världen ska följa koranen det är en viktig målsättning för den muslimska 

gemenskapen och religiöst självförverkligande som är mycket viktigt. 

Dessutom försöker jag genom dawa vara i kontakt med människor. 

- ”Eli” Ja men umma sträcker sig från Marocko till Indien och Kazakstan via 

Sudan och Etiopien? 

- ”Amina” Ja det jag menar är att vi alla har gemensamt är tron på Gud. Och 

jag tror dessutom att det gäller alla människor som har en tro även om de 

inte är muslimer. Det gäller även judar och kristna. 

- ”Eli” Men vad har det med umma att göra? Umma gäller som jag förstår det 

muslimer. 



356 
 

- ”Amina” Ja jag håller med dig. Islam består av två kategorier tro och 

gärningar. Gärningarna handlar mer om bön, allmosor och liknande. Tron 

innebär att tro på Gud och profeterna och domedagen. 

- ”Eli” Vad händer på domedagen? 

- ”Amina” Då är det avräkning. 

- ”Eli” Vadå för avräkning? 

- ”Amina” Det är som i skolan. Det sätts helt enkelt betyg. Har du svarat rätt 

på frågorna så får du ett bra betyg har du inte svarat rätt på frågorna så får 

du ett dåligt betyg. Har du inte följt din lärares instruktioner så blir betyget 

inte bra. 

- ”Eli” Vad händer då? 

- ”Amina” Då får man en ordentlig smäll. Då hamnar man helvetet. 

- ”Eli” Vad händer i helvetet? 

- ”Amina” Gud kan bestämma att de som inte gjort något bra hamnar i 

helvetet. Där hamnar de människor som är mycket onda och inte har gjort 

något gått.  

- ”Eli” Vad händer i med dom? 

- ”Amina” Där händer många saker och det finns många historier om det och 

då Profeten Muhammed begav sig till himlen från Jerusalem såg han även 

många saker som är knutna till helvetet. 

- ”Eli” Som vad tillexempel? 

- ”Amina” Grupper av människor…..som….[hon tvekar] 

- ”Eli” Jag förstår inte om det är något man ska akta sig för måste man väl 

veta vad det är som så hemskt? 

- ”Amina” Visst det finns mycket beskrivningar halva koranen talar om det. 

Där finns straff. 

- ”Eli” Vaddå för straff?”Amina” Eld…människor bränns upp och föds på 

nytt och bränns upp och föds på nytt. 

- ”Eli” Hmm… det låter inget vidare. 

- ”Amina” Nej det är det verkligen inte. Men det är inte bara eld det finns 

andra plågor också som straff.  

- ”Eli” Hur ser din dag ut? 

- ”Amina” Domedagen? 

- ”Eli” Nej en vanlig vardag? 



357 
 

- ”Amina” Jag går upp på morgonen och det första jag gör är att ta hand om 

barnen som är det första jag tar hand om för att få iväg dem till skolan 

eftersom min man redan är på jobbet. Jag går vanligtvis inte upp för att be 

salat el-fajer men vanligtvis så ber jag den ihop med salat el- duhr. Sedan 

tar jag barnen till skolan och den som är minst två och ett halvt år stannar 

med mig. Jag förbereder mat och gör andra hemsysslor. Sedan pluggar jag 

och leker med min son. Sedan ber jag hemma med min son. 

- ”Eli” Varför ber du? 

- ”Amina” Varför säger du tack till din lärare? Jag tackar Gud för allt han 

gjort och Gud har gjort allt. Jag älskar Gud mer än allt annat. Men än vad 

jag älskar mina föräldrar. Visserligen har mina föräldrar satt mig till världen 

men allt de gjort har varit möjligt på grund av Gud. Det är Gud som har 

gjort att jag lever han har gjort allt och han älskar mig. 

- ”Eli” Så vad innebär bönen för dig. 

- ”Amina” Det är direktkontakten mellan mig och Gud. Jag pratar direkt med 

Gud när jag ber.  

- ”Eli” Känner du att du möter Gud när du ber? 

-  ”Amina” Absolut jag känner att jag är i direkt kontakt med Gud. Men inte 

alltid. För att uppnå det krävs det att jag är koncentrerad och tänker bara på 

det. Ibland uppnår jag det inte om jag ber och samtidigt tänker på mina barn 

och på hushållet.  Ibland ber jag med mina barn. Dom gör efter mig. Min 

man ber vanligtvis i moskén. När jag bet ensam så är alla känslor riktade åt 

Gud. Med barnen är det viktigt och det har stor betydelse. Genom dom kan 

jag delvis förverkliga det jag vill åstadkomma med umma för dom är en del 

av umma. Kanske den viktigaste delen av umma för mig.  

- ”Eli” Vad gör du sedan under dagen? 

- ”Amina” Barnen kommer tillbaka och jag behöver förbereda åt dom. Ibland 

besöker jag familj eller åker till mina föräldrar i Nazareth. Jag måste också 

läsa ur koranen om jag har tid. Det finns perioder då jag läser varje dag. 

Men på senare tid har jag haft ont om tid. Jag tror jag lever min vardag som 

många andra lever sina vardagar. Religionen eller bönen innebär inget 

hinder för mig i vardagen.  

- ”Eli” Du inte klädd i hijab och j´ilbab jämt förstår jag. 



358 
 

- ”Amina” Nej det är bara när jag går ut eller när det finns risk för att andra 

män än min man, min far eller mina kusiner ska se mig. Inom judendomen 

är det annorlunda vet jag.  

- ”Eli” Är majoriteten här i samhället religiös? 

- ”Amina” Nej. 

- ”Eli” Som religiös muslim är du med andra ord alltid i minoritet. Både här 

och på universitetet. Hur känns det? 

- ”Amina” Det stör mig inte. På universitetet stör det mig inte alls för där alla 

i minoritet. Det finn så många olika människor och föreställningar där så det 

stör mig inte alls. Där är alla minoritet. Här stör det mig mera. Här skulle 

jag vilja att alla närmade sig Gud. Men det vill inte alla göra. På 

universitetet har jag varit aktiv i en dawagrupp. Det var mycket 

framgångsrikt. 

- ”Eli” Trivs du med ditt liv? 

- ”Amina” Ibland är det bättre och ibland sämre. Men jag vill bara säga dig 

att om man är riktigt nära Gud så kan det aldrig bli dåligt eftersom det finns 

någon att alltid lita på. Gud ger mycket.  

 
 

 

 

Intervju 15.  

Tredje mötet med Amina 14 oktober 2010. Eftersom Amina ville att vi skulle 

få tala i lugn och ro och hennes tre livliga barn kräver mycket 

uppmärksamhet föreslog hon att vi i stället skulle träffas i staden köpcentrum 

istället för hemma hos henne. Där välde det in en hel busslast med skrikiga 

barn mitt under vår intervju.  Jag är Eli. 

  

- ”Eli” Sist pratade vi lite med varandra om relationen mellan kvinnor och 

män i koranen och jag skulle vilja att du berättade för mig hur du ser på 

texten i koranen som kan förstås som att den uppmanar mannen att slå 

kvinnan. Jag är medveten om att jag läst en översättning men det är så här 

förstår jag det jag läst. [Här refererar jag till den omtalade texten] Känner 

du till den suran? 



359 
 

- ”Amina” Ja jag känner till den men det är riktigt som du beskriver det. 

Förhållandet mellan man och kvinna är ett förhållande ska bygga på nåd och 

kärlek. Men ibland finns det problem i relationen och då blir frågan hur man 

ska lösa det? Först och främst ska man ta hjälp av någon utifrån som kan 

hjälpa till att lösa problemet om man inte klarar det själv. Om jag 

exempelvis försökt lösa problemet med min man och vi båda är överens om 

att vi inte klarar det själva så är det rekommenderat att ta in en tredje part. 

Det kan vara en nära släkting eller någon annan. Men den text som du 

refererar till i Koranen talar om sexuella relationer. Om en kvinna vägrar 

och inte vill ha sex med sin man så är meningen den att han ska hålla sig 

borta från henne.  Han kan exempelvis lämna deras gemensamma rum och 

sova i ett annat rum men om hon fortsätter vägra i tre dagar då förändras 

situationen. Det är dock viktigt att påpeka att islam understryker att 

mannens rättigheter är beroende av att han först fullföljer sina skyldigheter 

mot kvinnan i fråga om att bemöta henne med respekt och så vidare. Han 

kan inte förvänta sig att ha sex med sin hustru om han inte först uppfyller 

sina skyldigheter.  

- ”Eli” Vilka skyldigheter är det frågan om förutom att visa kvinnan respekt. 

Att vara en bra far? Försörja barnen och familjen? Vad är en mans 

skyldigheter? 

- ”Amina” Ja det är en del av de hela. Men hans viktigaste skyldighet är att se 

till att hans hustru känner sig älskad. Kärlek helt enkelt. En kvinna kan inte 

ha sex med en man som hon inte älskar eller känner sig älskad av. Så om 

detta förekommer så kan inte kvinnan vägra enligt islam för då är allt bra. 

Så om han har tagit avstånd från henne under tre dagar och hon fortfarande 

inte vill torts att allt är som det ska så betyder det att kvinnan skiljer sig från 

det normala. Då tillåter islam att mannen ger sin hustru stryk, men det finns 

gränser för vad han får göra. Gränserna innebär att det inte får lämna några 

märken på hennes kropp. Därför är det mest frågan om en fysisk markering i 

syfte att visa att han är missnöjd och att det är något som inte är som det 

ska. Jag förklarar nu vad religionen säger inte vad som är min åsikt. 

- ”Eli” Men vad är din åsikt?  

- ”Amina” Det går inte att opponera sig mot religionen. Det är något som 

kommer från Gud. Det finns regler och lagar som jag följa hela mitt liv. Det 



360 
 

kan finnas sådant som jag inte förstår men då är det antingen fel på min 

förståelse eller på förklaringen inte på guds uppamning. Men jag skulle 

aldrig acceptera att min man slog mig. 

- ”Eli” Inte ens om han inte lämnade märken efter sig? 

- ”Amina” Varken med märken eller utan. Jag skulle aldrig acceptera att min 

man slog mig. Det skulle både såra mig och kränka mig och islam är en 

religion som värnar om kvinnors värdighet.  

- ”Eli” Men uppstår det inte problem om något och ena sidan står skrivet och 

du å andra sidan säger att du inte accepterar det? Det leder ju till att du i 

princip kan välja vad du vill ur koranen och säga det accepterar jag inte och 

det accepterar jag inte? 

- ”Amina” Jag kan inte som princip säga att jag inte accepterar det som står. 

Det som står är alltid rätt. Däremot kan jag låta bli att acceptera en 

förklaring eller tolkning. Eller så är det så att jag inte riktigt förstår 

förklaringarna. Islam är en kärlekens religion och då är det omöjligt att en 

text ur koranen skulle kunna tolkas som något annat utan att tolkningen är 

fel. 

- ”Eli” Men kan man inte förstå det som står i koranen som att mannens 

vittnesmål i en shariadomstol är mer värd än en kvinnas vittnesmål? 

- ”Amina” Nej. Absolut inte. Om jag skulle anklaga min man för att vara 

tillsammans med andra kvinnor så måste jag komma med ett visst antal 

vittnen det är samma antal som han måste komma med om han vill anklaga 

mig för det samma. 

- ”Eli” Men även du säger ju att en kvinnas vittnesmål kan vara mindre värt 

än en mans? 

- ”Amina” Ja, jag själv intyga att det finns situationer där mitt vittnesmål 

skulle vara mindre värt än en mans.  

- ”Eli” Varför tror du det? 

- ”Amina” Det är inte jag som tror det. Det är vad religionen säger. 

- ”Eli” Men vad säger du? 

- ”Amina” Jag anser att kvinnor ofta tappar den rationella kontrollen över 

sina känslor. Jag är kvinna och jag tror på det.  

- ”Eli” Tror du att det får konsekvenser även i det dagliga livet? 



361 
 

- ”Amina” Ja. Jag kan ge dig ett exempel. Under de senaste månaderna har 

jag varit mycket känslig och irriterad. Det vet du. Vi talade om det på 

telefon. Flera gånger bad jag min man att skilja sig från mig. 

- ”Eli” Varför? 

- ”Amina” Jag var obalanserad i själen och mina känslor. Jag var i total 

obalans. 

- ”Eli” Varför? 

- ”Amina” Det fanns några anledningar. 

- ”Eli” Vad för anledningar? 

- ”Amina” Flera. Men vi kan inte tala om det. 

- ”Eli” Hade det med honom eller med dig att göra? 

- ”Amina” Det hade med mig att göra och jag bad honom flera gånger om att 

vi skulle skiljas. Men han är en fantastisk man hän är min prins min hjälte.  

- ”Eli” Superman? 

- ”Amina” Absolut superman [hon skrattar].  Och eftersom han är man och 

rationell och inte bara låter sina känslor styra så accepterade han inte direkt 

min önskan att skilja vi skulle skilja oss. Problemet var att jag inte var lugn 

och samlad. Jag ville ändra på allt. På hela mitt liv. 

- ”Eli” Gäller det även religionen? 

- ”Amina” Nej inte religionen. 

- ”Eli” Så vilket vis ville du förändra ditt liv? 

- ”Amina” jag vet inte jag ville bara förändra. Min man var inte problemet 

egentligen förutom i ett avseende. 

- ”Eli” Vilket då? 

- ”Amina” Det romantiska avseendet. Hur han visade mig sin kärlek. Med det 

v ar jag inte nöjd. Eller hans förståelse av hur jag som kvinna vill att han ska 

visa mig sin kärlek. Jag tror att även jag missade i det avseendet.  

- ”Eli” Tog hjälp utifrån? 

- ”Amina” Ja. 

- ”Eli” Av en religiös person? 

- ”Amina” Nej av min läkare som dessutom är en vän till familjen. Jag var så 

irriterad och omöjlig. Du kommer väl ihåg hur jag var när du ringde? 

- ”Eli” Ja du var verkligen uppskruvad.  

- ”Amina” [Hon skrattar] Nu är jag lugn igen.  



362 
 

- ”Eli” Jag förstår. Men räcker det du beskriver som kvinnligt känslosamt och 

manligt rationellt för att shariadomstolarna ska bemöta män och kvinnor 

olika? 

- ”Amina” De bemöter inte män och kvinnor olika utan snarare utifrån deras 

förutsättningar. Det finns ju skillnader mellan män och kvinnor. De 

skillnaderna måste ju domstolen ta hänsyn till. 

- ”Eli” hur tror du att det påverkar andra omgivningar? Tror exempelvis att en 

kvinna kan lyckas lika bra som en man studierna? 

- ”Amina” hon kan lyckas bättre än en man med studierna. 

- ”Eli” i vilka fler avseenden tror du att hon kan lyckas bättre än en man? 

- ”Amina” Jag menade inte att skillnaderna ger kvinnorna ett sämre 

utgångsläge i livet utan snarare är vi vissa avseenden är olika. 

- ”Eli” Känner du dig jämställd i familjens beslut med din man? 

- ”Amina” Absolut. Om jag inte är delaktig i alla beslut så blir det inte bra 

hemma det lovar jag dig. 

- ”Eli” Finns det något inom islams om du skulle vilja ändra på? 

- ”Amina” Ingenting. Däremot skulle jag ändra på vissa tolkningar. Islam är 

en dynamisk religion som passar för alla tider på alla platser. Det är faktum. 

Islam finns överallt i världen och fungerar. Muslimer finns överallt i världen 

och kommer överens med sina omgivningar. Men problemet är hur 

tolkningar ska förstås. 

- ”Eli” Vem är enligt dig i dag en auktoritet inom tolkningen av koranen som 

du lyssnar på? Al- Azhar? 

-  ”Amina” Absolut inte! Från Al-Azhar kommer det fatwa som är ytterst 

extrema. Som muslimsk kvinna är det viktigt att jag är medveten om allt 

som händer inom religionen och inte bara acceptera vad den ene eller andre 

säger utan snarare skapar min egen förståelse av det jag läser. 

- ”Eli” Bör jag förstå det som att du anser att du kan tolka islam efter ditt eget 

förstånd? 

- ”Amina” Det finns gränser. Vissa saker står tydligt. 

- ”Eli” Men har du ändå rätten till att göra din egen tolkning? 

- ”Amina” Naturligtvis. Jag behöver inte förlita mig på någon imam eller 

shejk som säger något. Jag har mitt eget förstånd att använda mig av. Det 



363 
 

finns de som säger fel saker. De finns fatwa som ibland dyker upp som det 

helt enkelt inte går att acceptera. Det är omöjligt. 

- ”Eli” Men för 30 år sedan såg det väl annorlunda ut? 

- ”Amina” Men islam kräver av oss att alla ska vara medvetna om vad de gör 

och varför och inte bara följa auktoriteter utan att själva tänka. Det är enligt 

islam varje människas skyldighet att skaffa sig en hög utbildning så att han 

kan vara medveten om vad det är han göra och inte bara förlita sig på någon 

auktoritet.  

- ”Eli” Kan jag förstå som att du tycker att människor som följer en religiös 

auktoritet utan att reflektera över vad de gör egentligen inte lever i enlighet 

med islams föreskrifter? 

- ”Amina” Precis. Det är vad jag säger.  

- ”Eli” så vem är då egentligen den nuvarande auktoriteten. Qaradawi? 

- ”Amina” Nja en del av det ha säger håller jag med om och andra saker 

håller jag inte med om. Jag har ingen skyldighet att hålla med någon bara 

för att han gör anspråk på att vara en religiös auktoritet. En tolkning måste 

stämma överens med det jag tror på. 

- ”Eli” Låt förstå för säkerhets skull. Du ger dig själv rätten att välja 

tolkningar som passar dig, du är kvinna och anser dig ha rätten att tolka och 

acceptera efter eget förstånd så som du upplever religionen? 

- ”Amina” Ja så kan man säga. 

- ”Eli” Fitna?  

- ”Amina” Absolut. Vi lever i fitna i dag. Men jag vill förklara ensak. Det 

finns en grund islam vilar på och det är koranen och sunna. Det är det enda 

som jag måste följa men jag har ingen skyldighet till att acceptera någon 

annans tolkning av dessa texter som inte passar mig.  

- ”Eli” Vill du alltså påstå att den muslimska världen befinner sig i fitna trots 

allt? 

- ”Amina” Det jag vill påstå är att om alla muslimer skaffar sig god 

utbildning så kan alla muslimer förstå våra heliga skrifter rätt. Då behövs 

det ingen auktoritet som tolkar åt oss. Du vet islam är uppdelat i shia och 

sunni. Hos shia finns ingen fitna. Där går det inte att opponera sig mot det 

religiösa ledarskapet. Det går inte att säga emot. Även om de tolkar fel så 



364 
 

går det inte att opponera sig. Alla måste följa vad den religiösa auktoriteten 

inom shia säger. 

- ”Eli” Men är inte det bra? Det blir ordning och enhet.  

- ”Amina” Det finns både för och nackdelar. Nackdelen är att jag inte är jag 

om jag måste följa en religiös auktoritet utan blir som honom istället. Jag 

förlorar mitt jag. Islam förväntar sig av mig att jag bevara min identitet och 

min person och inte bara viljelöst följa auktoriteter. Fördelen med ordningen 

och gemenskapen när inte fitna råder är att umma blir starkt. Då bryr sig alla 

om varandra och tar hand om varandra i den muslimska gemenskapen. Men 

tyvärr som det är idag så finns det många olika teorier och idéer som också 

är beroende av hur politiken ser ut i olika länder där religionen utnyttjas i 

politiska syften. Jag är ledsen över att fitna råder det är inget jag önskar men 

så är det nu. Men fitna inom islam är inget nytt vi har alltid haft det i någon 

form. 

- ”Eli” Kan man säga att den ökade utbildning bland muslimer är en av 

orsakerna bakom dagens fitna?  

- ”Amina” Det är min skyldighet enligt islam att ifrågasätta vad de religiösa 

auktoriteterna säger. De är också bara människor och kan också göra fel. 

- ”Eli” men tror du inte att du ser saker och ting på ett annat vis en den som 

inte har någon bildning? 

- ”Amina” Självklart är det så. Men det är varje muslims skyldighet att 

utbilda sig så att vi ska kunna förhålla oss till vad koranen säger. Det går 

inte att förstå koranen utan utbildning. Hur ska jag kunna läsa koranen och 

förstå den om jag inte kan läsa? Jag måste naturligtvis ha en utbildning som 

gör det möjligt för mig att förstå koranen. Det är en uppamning från gud, 

Vaddå…tror du att  jag lyssnar på vad Qaradawi säger och sedan gör det 

och färdigt? Så är det inte om mitt förstånd säger mig att han har fel så kan 

jag naturligtvis inte följa det han säger. Jag har en skyldighet att förstå vad 

som står koranen. Men det som ger mig styrkan att förstå och läsa koranen. 

Eller ger mig styrka till att vara en stark, bildad och självständig kvinna det 

är gud. Det är gud som ger mig styrkan.  

- ”Eli” Tror du att det tillstånd av fitna som islam befinner sig håller på att 

förändra islam? Och om du tror det på vilket vis tror du att islam kommer 

att förändras? 



365 
 

- ”Amina” Det är klart att vi är på väg mot förändringar. Dawa förändrats 

exempelvis. Det finns nu en ny rörelse som är mycket dynamisk och mycket 

mer öppen. Rörelsen är inte definitiv åt något håll utan har funnit en väg i 

mitten. Den accepterar varje människa som den är och är varken dömande 

eller krävande. Rörelsen menar att Gud har skapat allt och är tolerant mot 

sin skapelse. Förr så var det mer en fråga om kontroll den nya rörelsen 

vägrar acceptera den kontrollen och vill hellre framhäva guds kärlek. Jag är 

övertygad om att gud visar mig kärlek exempelvis genom att han låtit mig 

sitta här och prata med dig om religionen. Den nya rörelsen söker efter 

islams sanna kärna och vill visa de positiva sidorna av islam inte den 

dömande eller auktoritära sidan. Den är heller inte politisk den ägnar sig 

endast åt religionen.  

 

 

 

 

Intervju 16. 

Tredje Mötet med Abir i Haifa 18 oktober 2010. Mötet sker i ett rum på 

universitetet.  

 

-­‐ ”Eli” Känner du till suran som jag talar om? 

-­‐ ”Abir” Nej jag har aldrig hört talas om den. 

-­‐ ”Eli” Det finns naturligtvis olika tolkningar till den men den finns. 

-­‐ ”Abir” jag känner inte till den men i min egen logik så kan jag tänka hålla 

med om tanken. Det är nog inte en fråga om att slå kvinnor utan snarare en 

fråga om att skrämma eller tillrätta visa. Det är som gud gör. På olika vis 

kan Gud markera för mig att jag gjort något felaktigt och genom olika 

handlingar tillrättavisa mg. Om jag tillexempel misslyckas på en skrivning 

så är det Guds sätt att visa mig att jag gjort något fel. Det är som om Gud 

slår mig för att jag ska tänka på vad det är för fel jag kan ha gjort. 

-­‐ ”Eli” Men i koranen står det inte så vitt jag vet att kvinnan har liknande 

rättigheter att tillrättavisa mannen? Tror du att koranen uppmanar till att ge 

kvinnor och män olika rättigheter? 



366 
 

-­‐ ”Abir” naturligtvis. Hela livet är det skillnad mellan kvinnor och män. Men 

det förminskar inte kvinnans värdighet tvärtom tillför det henne värdighet 

respekt. Det går inte att göra allt jämställt mellan kvinnor och män. Det går 

inte att jag arbetar som en man eller att jag klär mig som en man. Det måste 

finnas skillnader så att alla har sin plats och sin värdighet. Jag för att det ska 

finnas skillnader men inte i alla avseenden. 

-­‐ ”Eli” I vilka avseenden tycker du att det inte ska finnas skillnader? 

-­‐ ”Abir” för min del är det bra om mannen är starkare än kvinnan och det är 

bra om mannen har sista ordet…Det finns något om mig som du inte känner 

till. Jag har träffat en ny man och vi har umgåtts ett tag. Han ska nu träffa 

mina föräldrar och det är möjligt att vi om några månader förlovar oss. Jag 

tycker det är bra att min man har ett övertag i ordet. Det klart att det ska 

finnas ömsesidig respekt, kärlek och samtal. Det är viktigt att i ett par vara 

överens. Men det är också viktigt att det sista ordet kommer från honom.  

-­‐ ”Eli” Vem är han? Vad gör han? 

-­‐ ”Abir” Han har läst en sjukvårdsutbildning på universitetet och är 

sjukvårdare.  Nu söker han jobb på olika sjukhus i Israel.  

-­‐ ”Eli” är han religiös? 

-­‐ ”Abir” När jag lärde känna honom så var han inte så religiös då brukade han 

bara be. Han var liksom inte övertygad. Han var som alla andra unga män. 

De ber lite men tycker ändå att det är kul att gå ut med sina vänner och 

kommentera när de ser vackra flickor. Han levde inte ett religiöst liv. Vi var 

först kompisar. Han bodde också i studentbostäderna som jag. Vi brukade 

träffas och tala med varandra om olika ämnen politik och religion vi talade 

om alla frågor. Då insåg jag att vi hade mycket att prata om och att vi hade 

mycket gemensamt. Han har en står tro i sitt hjärta. Men ibland så lägger det 

åt sida och ängar sig istället åt annat.  Nu har vi börjat lära känna varandra 

ännu bättre och jag förklarar för honom hur viktigt det är med stark tro. Han 

brukade slarva med bönerna ibland bad han alla fem på en gång eller så 

hoppade han över en av dom. Men jag förklarade för honom att det är bättre 

att be bönerna på rätt tid och gav honom en bok som handlar om religionen i 

det dagliga livet. Han tyckte om boken. Det var för ett år sedan. Nu ber han 

alla bönerna i rätt tid och har blivit strakare i sin tro. Nu är han på rätt väg. 



367 
 

Även om han lever som alla andra människor är hans tro starkare nu än vad 

den var tidigare.  

-­‐ ”Eli” Var anser du att gränsen går? Får man en man slå en kvinna? 

-­‐ ”Abir” Nej de får han inte. Men du måste förstå det finns situationer som är 

problematiska. Det finns exempel på situationer då kvinnor beter sig väldigt 

illa. 

-­‐ ”Eli” Vad gör dom då? 

-­‐ ”Abir” Om de stjäl, eller talar illa om andra och mannen försöker förklara 

för henne att det är fel. Men hon ändå inte förstår och fortsätter bete sig illa 

då får han slå henne. Men inte hårt. Inte så det skadar henne utan bara som 

en tillrättavisning. Mest för att skrämma henne så att hon förstår att det hon 

gör inte är bra. 

-­‐ ”Eli” men vad händer om en man beter sig illa på samma vis? Vad har då 

kvinnan för rättigheter? 

-­‐ ”Abir” För min del så kan ord göra mer illa än ett slag. För min del har jag 

mina vägar att visa en man att jag tycker att det han gör är fel utan att 

behöva slå någon. Jag kan förklara att hans väg inte är den rätta och att han 

istället bör välja min väg. 

-­‐ ”Eli” Var tycker du att det bör förekomma jämställdhet mellan män och 

kvinnor och var tycker du att det inte bör förekomma? 

-­‐ ”Abir” Det ska förekomma jämställdhet i studier. Både kvinnor och män ska 

få studera vad de vill och ha rätt att själva få välja vem de vill gifta sig med.  

-­‐ ”Eli” hur tycker du att besluten i hemmet ska fattas. Om vi tänker oss att 

både du och din man tjänar pengar vem ska bestämma hur pengarna ska 

förvaltas i familjen? 

-­‐ ”Abir” När det gäller min nya vän så är han beroende av mina råd. Jag tror 

inte att han kan klara sig utan mig. Mitt ord och mina råd är viktiga för 

honom. Han tycker om att jag ger honom råd om vad han ska göra och hur 

han ska lösa sina problem.  

-­‐ ”Eli” Betyder det att det finns situationer där du känner dig starkare än 

honom? 

-­‐ ”Abir” Det kanske finns situationer där han är starkare än vad jag är och 

ibland finns det situationer då jag är starkare än vad han är och ibland är vi 

starkast tillsammans. 



368 
 

-­‐ ”Eli” Kan han bestämma att du inte ska arbeta på en viss arbetsplats? 

-­‐ ”Abir” Nej, men han kan tala om för mig att han inte tycker om att jag 

arbetar på en viss arbetsplats. 

-­‐ ”Eli” Kan du ha samma förhållningssätt till hans arbetsplats? 

-­‐ ”Abir” Det har jag redan. Han jobbad på ett ställe här i Haifa som jag inte 

tyckte om. Jag sa inte till honom att han inte skulle jobba där men jag 

uppmanade honom till att inte göra något dumt. Han jobbad på en kabel-tv 

kanal här i Haifa. Där finns det massor av kvinnor som inte håller på sig. Så 

jag vill att han ska hålla sig inom gränserna. 

-­‐ ”Eli” När du vill få vägledning i religiösa frågor, vilken auktoritet vänder du 

dig till då? 

-­‐ ”Abir” De som är viktiga är inte de som jag vänder mig till. Det räcker att 

det finns en koran, en religion och en Gud. Jag kan själv läsa och förstå vad 

som är bra för mig, för mitt liv och min religion.  

-­‐ ”Eli” Men finns det ingen lärd person som du vänder dig till? 

-­‐ ”Abir” jag förstår inte riktigt hur du tänker…jag har min familj, det finns 

internet och det finns böcker där jag själv kan läsa mig till det jag vill veta. 

Det är mycket enkelt at själv ta reda på vad som är den rätta riktningen eller 

den rätta vägen. Ibland kan det förekomma dilemman att ta ställning till 

men det är oftast i ganska oviktiga frågor. 

-­‐ ”Eli” Kan du ge mig ett exempel på ett dilemma? 

-­‐ ”Abir” Du förstå väl att det också finns en massa olika idéer och 

förklaringar på olika frågor? Men det vet jag inte heller så mycket om. 

-­‐ ”Eli” Men du vet väl att det finns auktoriteter som tidigare i historien har 

sagt att kvinnor inte ska studera eller arbeta utan hålla sig hemma och en del 

tycker det även idag. 

-­‐ ”Abir” Ja vet men dom har fel. 

-­‐ ”Eli” Vem har sagt att dom har fel? Har du någon auktoritet som säger 

motsatsen? 

-­‐ ”Abir” Jag har profeten, koranen och sunna det räcker för mig. 

-­‐ ”Eli” men du vet att det funnits perioder i islams historia då auktoriteter 

varit viktiga? 

-­‐ ”Abir” Ja…men kanske har det att göra med där jag bor. Vi som bor här i 

Israel lever ett annorlunda liv. Vi lever inte som de i Saudiarabien eller i 



369 
 

Jordanien eller i Kuwait. Säkert är det vad som skiljer mig från dom. Hos 

dom finns det en hierarki här finns inge sådant för jag lever inte i ett 

muslimskt land jag lever i Israel. 

-­‐ ”Eli” Men det du säger är också att du själv bestämmer hur du ska förstå 

religionen? Stämmer det? 

-­‐ ”Abir” Ja det finns måna vägar att nå till kunskapen. Som jag sa det finns 

böcker det finns internet. Men om någon vill vända sig till en auktoritet så 

går väl det också bra. Det är också en bra väg till att få veta hur man ska 

göra.  Men jag känner inget behov av det. Kanske kommer den dagen när 

jag står inför ett mycket stort dilemma och bestämmer mig för att fråga 

någon, då kommer jag att göra det. 

-­‐ ”Eli” Men om alla gör som dom vill då blir det kanske fitna?   

-­‐ ”Abir” jag vet att det finns människor som lever på ett annat sett än det jag 

gör.  Det finns människor som är analfabeter som inte kan läsa. Hur ska 

dom kunna veta vad som är rätt. Det finns människor som bara äter, arbetar 

och sover som inte lever sina liv. Vi lever alla annorlunda. Jag säger inte att 

dom har fel men vi lever annorlunda och jag lever mitt lev utifrån det jag 

förstår är rätt för mig. 

-­‐ ”Eli” Finns det något du skulle vilja ändra på i islam? 

-­‐ ”Abir” Det finns många diskussioner om hur kvinnor ska klä sig. Det finns 

de som tycker att kvinnor ska täcka sitt ansikte och klä sig i niqab. Det finns 

sådana som menar att kvinnor ska bära j´ilbab men jag vill klä mig som jag 

vill. Det är diskussionen som jag tycker är lite dum. Jag tycker inte det är så 

viktigt hur man klär sig.  Sedan tycker jag att det shia gör när det går 

omkring och skadar sig själva så de blöder är fel.  Jag vill inte såra någon 

men det kan inte vara rätt. Det kan inte vara rätt att visa Gud att man 

kommer ihåg just den dagen på det viset. Tror du inte att det har med din 

utbildning att göra?  

-­‐ ”Eli” Hur ser ditt liv ut om fem år? 

-­‐ ”Abir” Då har jag gift mig liten familj med högst fyra barn. Min dröm är att 

bli rektor i en skola så jag läser nu både matematik och utbildnings 

administration. Jag ser mig själv som lycklig. Jag vill vara glad för jag är en 

glad och positiv person. Men jag tror att vissa saker kommer att förändras 



370 
 

även om det inte påverkar mig direkt. Det finns vissa saker inom politiken 

som stör vår ro.  

-­‐ ”Eli” Vad skulle det vara för något? 

-­‐ ”Abir” Krig. Kanske med Iran kanske med Libanon. 

-­‐ ”Eli” Oroad dig Iran? 

-­‐ ”Abir” Kanske inte just Iran men jag är orolig för att det kanske blir krig. 

Det finns en sak till som oroar mig. Det är det lagförslaget som Liberman 

kommit med. Det ger en obehaglig känsla.  

-­‐ ”Eli” Så vad gör du när du blir orolig? 

-­‐ ”Abir” Jag ber till Gud om att vi ska få ha det lugnt och det ska vara fred 

här.  

 

 

Intervju 17.  

Fjärde mötet med Manar i Haifa 25 oktober 2010. Mötet sker i ett tomt 

klassrum på universitetet. Manar var stressad Jag är Eli.  

 

- ”Eli” Berätta lite för mig vad det är som har hänt. Du sa nyligen till mig att 

ditt liv är svårt nu. Vad är det som har hänt? 

- ”Manar” Min situation har förändrats. Tidigare var jag bara student. Jag 

bodde i studentbostäderna och studerade. Det enda jag behövde tänka på var 

att lyckas. Min familj stöttade mig i allt för att jag skulle lyckas med mina 

studier. Fortfarande försöker alla ge mig stöd i att också vara hustru och 

mor. Allt ska ordnas hemma. Sköta om hemmet. Laga mat. Förbered mat åt 

mig till universitetet. Förbereda barnet på morgonen för att ta henne till min 

svärmor eller till min mor. Det är mycket ska göras. Jag går upp klockan 

fem på morgonen för att hinna förbereda allt som ska förberedas och även ta 

vara på mig själv innan jag måste ge mig iväg. Dessutom förbereder jag min 

mans kläder och hans mat till jobbet. Sedan tillslut så är det dags för mig att 

ge mig av till universitetet.  

- ”Eli” Hjälper inte din man dig? 

- ”Manar” Han kommer hem sent på kvällen. Ibland sex eller sju på kvällen 

efter en hård arbetsdag. Han förväntar sig att jag ska hjälp honom. 



371 
 

- ”Eli” Upplever du att du genom religionen kan uppnå den jämställdhet som 

du skulle vilja ha? 

- ”Manar” Ja… 

- ”Eli” Hurdå? 

- ”Manar” Min man jobbar jag studerar. Jag förbereder vissa saker åt honom 

som han inte klarar av. När jag är trött så säger han inte till mig att jag måste 

jobba eller göra saker. Han uppmuntrar mig till att vila. Han försöker inte 

tvinga mig till att laga mat eller förbereda saker. Om jag säger att jag är trött 

så är det okej för han del. Då gör han det som behövs och när jag har vilat så 

hjälper jag honom. 

- ”Eli” Tror du att det är tack vare religionen som ni lyckas komma överens 

eller är det något annat. Det finns nämligen en sura som kan tolkas som att 

den ger mannen möjlighet till att slå kvinnan om hon inte gör det hon ska. 

Känner du till den? Vad säger du om det? 

- ”Manar” Vi kvinnor tänker bara på romantik. Det är vad vi har huvudet. När 

vi inte håller på den raka vägen utan zigzaggar så behöver vi någon som kan 

hjälpa oss att hålla oss på den raka vägen och det blir vår make. 

- ”Eli” Söker inte män också romantik? 

- ”Manar” Inte som kvinnor. Inte alla och inte hela tiden. 

- ”Eli” Men alla kvinnor söker romantik hela tiden? 

- ”Manar” Ja  

- ”Eli” Skulle du acceptera att din man slog dig. 

- ”Manar” Nej. 

- ”Eli” Hur förstår du då den text som vi talar om? 

- ”Manar” Jag väntar inte på att min make ska tillrättavisa mig. Jag vet vad 

dels vad jag ska göra, dels vad religionen förväntar sig av mig. Jag vet vad 

all förväntar sig av mig. 

- ”Eli” Men vad en del förväntar sig av dig kanske andra inte förväntar sig av 

dig. De kanske förväntar sig något helt annat av dig? Det man förväntar sig 

av dig hemma är inte det samma som man förväntar sig av dig här på 

universitetet. 

- ”Manar” Här förväntar man sig av mig att jag ska sköta mina studier och 

klara mina tentor så att jag kan fortsätta nästa år. Hemma i byn handlar inte 

förväntningarna om studier utan om det dagliga livet.  



372 
 

- ”Eli” Finns det skillnader i det dagliga livet mellan kvinnor och män enligt 

dig? 

- ”Manar” Naturligtvis. Hos kvinnor är det så annorlunda mot vad det är hos 

män. Hos männen är det frågan om arbete och att fungera på arbetsplatsen 

både med arbetskamrater och chefer. Kvinnor som umgås med andra 

kvinnor i byn gör inte annat än skvallrar om andra. Det är en röra utan like. 

Går du in i den röran kommer hela dit liv bli en enda röra. Men inte bara 

det. Min make har förväntningar på mig och min familj har förväntningar på 

mig. 

- ”Eli” Så var kommer religionen in i bilden? 

- ”Manar” Religionen hjälper mig att sätta gränserna. När jag pratar med en 

annan kvinna så vet jag med hjälp av religionen var gränsen går för vårt 

samtal. Religionen hjälper mig att sätta gränserna för mitt förhållande till 

min man och till min familj.  

- ”Eli” Och på universitetet? 

- ”Manar” Även här hjälper religionen mig att sätta gränser. 

- ”Eli” När du söker efter dessa gränser hur hittar du dom. Vänder du dig till 

någon auktoritet, läser du i koranen? Vad gör du? 

- ”Manar” Först och främst växte jag upp i en religiös familj. Min far har lärt 

mig lite. 

- ”Eli” Men vad gör du om din far inte kan svara? Vilken auktoritet vänder du 

dig till då? 

- ”Manar” När jag var yngre var det mina föräldrar som hjälpte mig men nu 

kan jag läsa i koranen. Jag kan läsa själv. Jag kan själv läsa koranen och 

förstå vad som är rätt och gör och vad som är fel.  

- ”Eli” Men du vet att det finns de som menar att man bör vända sig till 

traditionellt utbildade auktoriteter när man står inför ett religiöst dilemma? 

- ”Manar” Min väninna gjorde det. Hon var med barn. I femte månaden fick 

hon veta av läkaren att fostret inte skulle överleva. Eftersom abort är 

förbjudet enligt religionen efter tre månader så gick hon till en lärd man. 

Han sa att hon inte skull göra abort utan vänta eftersom även läkare kan ha 

fel ibland och ingen kan veta vad Gud har för avsikter. Det gjorde hon. 

Barnet föddes och det var ett fantastiskt vackert barn. Men barnet dog två 

timmar senare. Hon sa till mig att hon var glad att hon hade fått den stunden 



373 
 

med sitt barn och att det slutligen blev Gud som fick avgöra vad som skulle 

ske.   

- ”Eli” Du har sagt till mig att det finns jämställdhet mellan dig och din man. 

Samtidigt är det ju så att du är utbildad vilket han inte är.  Samtidigt har du 

förklarat för mig skillnaden mellan kvinnor och män samt hur religionen 

uppmanar till jämlikhet. Kan du utveckla det? 

- ”Manar” Det finns kvinnor som skaffar sig utbildning och går sedan med 

näsan i vädret och ser ner på sina män och sin omgivning som inte har 

utbildning. De påpekar hur mycket de tjänare och talar om för sina män att 

de inte kan tala om för dem vad kan eller inte kan göra längre. Dom 

kvinnorna ställer till med svårigheter både för sig själva och sina män. 

Tillslut blir avståndet mellan dem och deras män mycket stort. Jag kan göra 

samma sak och tala om för min man att han inte får tala till mig på ett visst 

sätt eller ställa andra krav och påpeka att jag nästa år har min kandidat 

examen och vad jag kommer att tjäna varje månad, att jag själv bestämmer 

över mitt eget liv och så vidare. Men då skapar jag oreda och röra i mitt liv. 

Livet är så enkelt. Jag arbetar hårt han arbetar hårt båda kommer vi hem 

trötta. Jag vill, när jag är färdigutbildad, dela mitt liv med min man och 

varken försöka vara bättre eller sämre än honom. 

- ”Eli” Hur får du ihop det med religionen och koranen? 

- ”Manar” Religionen talar om respekt och jämställdhet inte att se ner på en 

annan människa för den inte har någon formell utbildning. Eller att någon 

som jobbar på ett bygge är sämre värd en den som har en akademisk 

utbildning. Samhället behöver både lärare och byggnadsarbetare. På så vis 

använder jag religionen i praktiken. Det gör inte andra. 

- ”Eli” Vad betyder det att du använder religionen? 

- ”Manar” Du kan läsa något och sedan använda det i ditt dagliga liv. Andra 

läser bara och glömmer vad de läst fem minuter senare. Men när jag läser 

förstår jag att det sättet som jag vill leva på är rätt. 

- ”Eli” Men tror du inte att det du läser går att förstå på olika vis? 

- ”Manar” Jo men det är dom som vill leva utan gränser som förstår det på ett 

annat sätt.  

- ”Eli” Men kan det inte finnas någon som påstår sig vara religiös men ändå 

förstår texten och gör på ett annat sätt än vad du gör? 



374 
 

- ”Manar” Ja så är det. Du har ju själv sagt att du talat med oss alla och att vi 

ger olika svar. 

- ”Eli” Tror att det är någon skillnad på hur det var förr och hur det är nu? 

- ”Manar” Jag tror det är annorlunda nu. Nu kan alla läsa. Alla vill veta och 

alla har en åsikt. Förr var kvinnan bara i hemmet och visste inget annat.  

- ”Eli” Är din man mer religiös i dag än vad han var tidigare? 

- ”Manar” Nej han är inte en sådan man som är antingen religiös eller icke 

religiös. Han är mitt emellan. 

- ”Eli” Hade du velat han var mer religiös? 

- ”Manar” Ja. 

- ”Eli” Vill han att du ska vara mindre religiös? 

- ”Manar” Nej. 

 
 

Intervju 18.  

Mötet med Erina i Haifa 27 oktober 2010. Efter svårigheter att nå henne 

träffade jag henne av en händelse utanför biblioteket. Vi talade kort med 

varandra. Hon gav mig sitt nya telefonnummer och bad mig att inte ge det till 

någon av hennes väninnor. Erina hade en buss att passa men vårt möte 

genomfördes under lugna förhållanden i ett tomt klassrum på universitetet. 

Namnet på hennes nuvarande man Hamis är påhittat för att skydda hennes 

identitet. Jag är Eli.  

- ”Eli” Du har gift dig? Hur blev det så? 

- ”Erina” För några månader sedan kom en man som jag fått extralektioner av 

hem till mig och bad min far och min kusin om att få gifta sig med mig. Min 

familj gick inte med på det först. De ville inte att jag skulle flytta från byn. 

Där tycker dom att jag säkrare. Det fanns andra män i byn som var 

intresserade av mig men jag var inte intresserad av dem. Jag lyssnade 

varken till min far eller min kusin. Istället höll jag mig på avstånd från dom 

och vägrade tala med dom. Vi talade inte med varandra under några 

månader och jag höll mig för mig själv. Till slut gick dom med på mitt 

beslut. Jag fick som jag ville. Mahmod är en fantastisk man. Det är svårt att 

i ord beskriva det är en känsla. Han älskar mig. Han brukade skicka mail till 

mig och förklara sin kärlek till mig. Det är en hemlighet. Inge får veta det. 



375 
 

Mahmod är också en troende person och vill inte att någon ska få veta att 

han skrev sådana mail till mig. Vi talade också med varandra på telefon 

ofta. Till slut sa jag till honom att det inte passade mig att ha kontakt med 

honom i hemlighet. Jag ville att det skulle vara officiellt. Han hade inga 

problem med det och det var då han kom till min familj och bad dom om att 

få gifta sig med mig. Min kusin gav mig sitt stöd. Jag ville varken ha en stor 

förlovning eller ett stort bröllop. Dessutom hade jag en stressig period på 

grund av mina tentor. Ingen visste något inte ens mina väninnor. För sju 

månader sedan gifte vi oss i ett litet bröllop och nu har vi flyttat. 

- ”Eli” Trivs du där du bor nu? 

- ”Erina” Jag trivs där  Mahmod är.  

- ”Eli” Vad säger din familj idag? 

- ”Erina” Dom ser att jag är lycklig och är glada för min skull men samtidigt 

påpekar de hela tiden för mig att det finns många kvinnor som stannat i byn 

trots att de har både arbete och familj. Jag är mycket lycklig i mitt liv. 

Mahmod hjälper mig med allt. Han hjälper mig hemma, han hjälper mig 

med mina studier. 

- ”Eli” Vad gör han? 

- ”Erina” Han är dataingenjör och har jobbat på Intel. Nu jobbar han på ett 

företag i Galileén. 

- ”Eli” När vi sist träffades och du gav mig ditt telefonnummer så bad du mig 

att inte ge det till någon annan av dina väninnor. Varför? 

- ”Erina” Det är en historia som bara jag och min man känner till. Jag har inte 

talat om det med någon annan. För ett drygt år sedan var Manar och jag 

bästa vänner. Vi hade en mycket bra kontakt och pratade om allt. Mahmod 

gav oss två och några kvinnor till stödlektioner i matematik. Jag vet inte vad 

som hände. Men Manar började skvallra till honom om vad jag gjorde. Vem 

jag pratade med, var jag gick och vad jag sagt till henne. Allt jag sa eller 

gjorde berättade hon för honom. Jag vet inte varför hon gjorde det och jag 

visste inte att hon gjorde det. Det fick jag veta senare. Kontakten mellan 

Manar och mig var hela tiden som vanligt. Plötsligt en dag berättade f 

Mahmod ör mig att Manar berättat för honom att min far hade orsakat min 

mors död. Det stämmer inte för det första. Men jag visste inte vad jag skulle 

göra. Om jag skulle tala med henne? Han sa att han bara berättade för mig 



376 
 

det han fått veta av henne. Jag grät hela dagarna. Jag som aldrig missar en 

dag på universitet var borta i två dagar. Jag stannade hemma och mina 

föräldrar anade att jag dolde något. Mig gjorde hela historien mycket ont. 

Det var dessutom en historia som jag inte berättat för henne. Jag förstod inte 

varifrån hon fått den historien. Dessutom kändes det som hon berättade allt 

som jag i förtroende berättat för henne. Alla mina hemligheter om min 

relation till min familj som jag berättade för henne förde hon vidare till 

honom både över telefon och på mail. Jag förstod inte varför och funderade 

på att fråga henne varför hon gjorde så. Till slut bestämde jag mig för att 

istället hålla mig borta från henne och inte ha någon kontakt alls. Jag 

svarade inte på telefon när hon ringde dessutom bytte jag telefonnummer 

och gav henne inte numret. För två dagar sedan när vi sågs så sa hon till mig 

att hon ville komma och besöka mig i mitt nya hem. Jag blev förvånad över 

hennes fråga. Hon vet vad hon har gjort och hur hon har påverkat relationen 

mellan mig och Mahmod. Jag förstår inte hur hon tänker nu när hon föreslår 

att hon ska komma på besök till mig i mitt hem. Jag visste hur jag skulle 

svara. Men jag för min del vill inte ha henne hemma hos mig. Det här gör 

mig fortfarande ont. Jag litar inte på någon av mina väninnor längre på 

grund av det här. Kontakten med dem är ytliga och rör sig bara kring 

studierna. Mina enda riktiga vänner är min syster och min man. Det är bara 

med dem jag talar om allt som händer i mitt liv. Jag vill veta vad du tycker. 

Jag kan fortfarande inte förstå varför Manar gjorde så. Jag brukade berätta 

för henne om allt som jag kände och allt som hände mig. Om mina problem. 

När jag kom till universitetet brukade jag genast ringa henne och förslå att 

vi skulle fika ihop, eller äta lunch tillsammans. Allt berättade jag för henne. 

Jag förstår inte varför hon gjorde så.  

- ”Eli” Kan du hitta svar på dina frågor i religionen eller i koranen? Kan du 

där finna svar på vad du ska göra? 

- ”Erina” Jag har inte tänkt på det så? Jag ville samtidigt inte såra henne eller 

vara oförskämd mot henne. Jag ville bara att vi skulle bryta kontakten på ett 

bra vis utan att det sårade henne. Men jag vet inte hur jag skulle göra det. 

- ”Eli” Nu är du gift. Det finns en sura i koranen som går att förstå det som att 

det skulle vara acceptabelt om en man slog sin hustru. Känner du till det 

stycket? 



377 
 

- ”Erina” Ja. Jag är inte så bra på koranen och jag kan den inte utan till. Men 

min man kan koranen utantill och vi har talat om den suran. Han sa till mig 

att profeten Muhammed inte brukade slå sina hustrur. Men ibland så 

tillrättavisade han dom med lätta markeringar för att visa vad som är fel. 

Inte stryk så det syns på hennes ögon eller hennes kropp. Blåmärken och 

sådant. Inte så. Min man beter sig väl mot mig. Han är bara ödmjuk och 

ömsint mot mig. Han vet hur han ska uppnå det han vill på ett fint sätt. Jag 

kan inte motstå honom. Men man får inte ge sin hustru stryk. Det passar en 

åsna inte en människa. Jag har känt honom i ett år. Han har aldrig visat den 

minsta tecken på våldsamhet. Men jag vet att det finns kvinnor där jag bor 

som är mina grannar som får stryk. De skriker och bråkar med sina män. 

Ibland är det ett himla liv. Det är synd att det finns människor som lever så. 

- ”Eli” Jag förstår att din man är religiös? 

- ”Erina” Ja det är han. 

- ”Eli” I koranen kan man förstå det som att män har andra rättigheter än 

kvinnor. Har ni pratat om det? 

- ”Erina” Ja vi har pratat om alla sådana saker. Han har sagt till mig att om ett 

problem uppstår oss emellan så kommer religionen vara det som dömer oss 

emellan men att mina åsikter samtidigt är lika viktiga som hans åsikter.  

- ”Eli” Känner du att ni är jämställda? 

- ”Erina” Ja, han hjälper till med allt arbete i hemmet. Om han inte arbetar en 

dag som jag är på universitetet så städar han hemmet och lagar mat. 

- ”Eli” lagar han mat? 

- ”Erina” Ja, han handlar också. Mitt i en lektion så kan han ringa mig och 

fråga mig vad han ska handla när han är i mataffären. När han bodde student 

bostäderna så lärde han sig göra sig pasta så det är oftast det han lagar. [hon 

skrattar]Min far var inte sådan. Han var inte villig att resa sig från sin stol. 

Han satt still och allt serverades honom. Inte ens ett glas vatten hämtade han 

själv. I går var jag trött och kände att jag inte orkade med något. Då lade 

min man allt åt sidan och körde mig till universitetet och sedan väntade han 

på mig och körde hem mig när jag var klar med mina ärenden. När vi kom 

hem vilade jag medan han lagade maten och diskade efteråt. Han hjälper 

mig med allt. 



378 
 

- ”Eli” När ni har ett problem som ni inte vet hur ni ska lösa går ni då till 

någon religiös auktoritet? Hur finne ni svar på religiösa spörsmål? 

- ”Erina” Min man läser mycket böcker. Han kan väldigt mycket. Men om 

han inte vet så finns det både internet och andra böcker. På internet finns det 

också många alternativ. Man behöver inte följa bara en auktoritet utan man 

kan se vad olika auktoriteter har att säga och välja den tolkningen som 

passar bäst. Han har sagt till mig att han skulle önska att jag bar j´ílbab. Jag 

har inte gjort det tidigare och har inte varit säker på att jag vill. Dessutom är 

det väldigt dyrt att köpa en sådan. Första gången jag klädde mig så tyckte å 

ena sidan om det å andra sidan tyckte jag det var svårt att gå och sitta i den. 

Den är trång. Man får ta små steg. Det är jag inte van vid. Dessutom stramar 

den när jag sitter ner. Så jag sa till Mahmod att jag tyckte den var obekväm. 

Då svarade han att jag skulle göra som det passad mig och vänja mig 

långsamt. För hans del var det ingen brådska. När du känner att det är 

bekvämt för dig att gå klädd i j´ilbab så kan du göra det. Så i det avseendet 

gör jag också som jag vill. Men jag har en väninna som fick ultimatum av 

en man. Han sa att han inte var villig att gifta sig med henne om hon inte 

klädde sig i både hijab och j´ilbab.  

- ”Eli” Tycker du om att klä dig i j´ilbab? 

- ”Erina” Ja jag börjar vänja mig och jag tycker om det. Men jag varierar. När 

vi träffades i måndags så såg du att jag var klädd annorlunda. Mahmod 

accepterar det. Men vi har grannar som lägger sig i och säger till min man 

att det är opassande att jag går klädd så som jag brukar med endast hijab 

och utan j´ilbab men han svarar att de inte har med att göra hur jag klär mig 

att det är en sak mellan honom och mig. Han bryr sig inte om vad andra 

säger i den frågan. 

- ”Eli” Hur gammal är han? 

- ”Erina” Han är 27 år. 

- ”Eli” Barn? 

- ”Erina” Jag vill inte ha barn nu eftersom jag är väldigt upptagen med mina 

studier.  

- ”Eli” Vad säger din man om det? 

- ”Erina” Det är inga problem. Allt så enkelt med honom. Han opponerar sig 

inte. Han går med på mina önskemål och förstår vad jag vill. Det finns inte 



379 
 

många som han som är så förstående, omtänksam, medgörlig och tar så väl 

hand om sin hustru som han gör. 

- ”Eli” Men det finns de som skulle säga att om ni är religiösa så är det 

opassande att vänta med att skaffa barn och på det viset lägga sig i eller 

förändra guds planer? 

- ”Erina” Min svärmor tjatar oavbrutet om att hon vill se barnbarn och att nu 

är så gammal att vi måste skynda oss så hon inte dörr innan. Men Mahmod 

förklarar att jag är upptagen med mina studier nu.  

- ”Eli” Men hur löser ni det med religionen och det religiösa budskapet? 

- ”Erina” Vi har inte talat om det på det viset. Mahmod syster blev med barn 

torts att hon inte ville. Efter födseln var hon läge deprimerad. Mahmod vill 

inte att det samma ska hända mig. 

- ”Eli” Vad studerar du nu? 

- ”Erina” Det är mitt sista år så jag har mycket kurser och seminarier som jag 

måste ta mig igenom för att avsluta i tid. Men min man hjälper mig. 

- ”Eli” Du vet att det finns muslimer som skulle säga att de är religiösa och 

att de dessutom anser att det sätt som du lever på är fel? 

- ”Erina” Varken min man eller jag lyssnar på sådana röster. Han har 

dessutom sagt att man inte ska lyssna på de som vill att man ska röra sig 

bakåt. Det viktiga är att röra sig sakta framåt och utvecklas. Han håller sig 

borta från problem och intriger. 

- ”Eli” Kan man säga att han tolkar koranen för er så att texterna ska passa ert 

liv? 

- ”Erina” Både Gud och profeten har sagt att religionen ska vara ett val inte 

tvång. Det ska komma från en människas fria vilja inte från att han blivit 

tvingad till att göra något. Koranen uppmanar till ödmjukhet inte till tvång.  

- ”Eli” jag förstår att det i sådana fall att det går att tolka koranen på olika 

vis? 

- ”Erina” Ja, jag har en väninna som har berättat för mig att hennes man slår 

henne och påstår att ha får göra det enligt koranen. Men det är fel. Om man 

använder koranen för att verkligen förstå hur profeten levde så kan man 

tydligt komma fram till att han inte slog sina fruar. Att alla tolkar olika 

beror bland annat på varifrån människor kommer. Jag vill heller inte vara 

gift med en man som tolkar koranen på det viset. Hade Mahmod varit sådan 



380 
 

så hade jag inte gift med honom. Det finns vissa saker som är jämställda 

mellan kvinnor och män och andra saker som inte är det. När vi bad 

tillsammans så tog han några steg framåt och bad framför mig. Jag frågade 

honom då varför vi inte kunde be bredvid varandra. Då svarade han att män 

lätt blir störda i sin koncentration av kvinnors närvaro och i kontakten med 

Gud får inget störa. Vi kvinnor hetsar inte upp oss på samma sätt när vi ser 

män. Därför är det logiskt att det är lite framför oss under bönen. Jag har 

också sagt till Mahmod att jag också vill åka med och simma i havet och ta 

av mig kläderna som han gör. Då har han sagt att jag måste var anständigt 

klädd när jag går in i vattnet. Då har jag frågat varför? Då har han sagt för 

att alla kommer titta på mig med oanständiga blickar om jag klär av mig och 

det vill han inte. Han förklarade för mig att han skulle känna sig illa till 

mods om andra män tittade på mig på ett opassande sett på stranden. 

- ”Eli” Accepterade du hans svar? 

- ”Erina” Ja. Det är ju för att han älskar mig han vill ha det så. Jag tror att det 

går enkelt för att det råder kärlek mellan oss. När kärleken är stark är det 

mesta lätt.  

 

 
Intervju 19.  

Fjärde mötet med Nadir i Haifa 27 oktober 2010. Möte genomfördes i ett tomt 

klass rum. Jag är Eli. 

 

- ”Eli” Du läser nu mera arabisk litteratur säger du. Hur är det? 

- ”Nadir” Det är verkligen underbart. Först och främst räcker det att jag studerar 

på mitt modersmål vilket gör det lättare. Det vet att jag samtidigt studerar 

ledarskap inom utbildning då har vi föreläsningar på hebreiska och det är 

svårare. Förs och främst måste jag förstå vad läraren säger sedan måste förstå 

andemeningen exakt i det han säger. Det leder till en påfrestning på mitt 

tänkande. Så när jag studerar på arabiska behöver jag bara koncentrera mig på 

själva ämnet. Det gör naturligtvis allt mycket enklare. Det njuter jag verkligen 

av. 

- ”Eli” Har du upplevt samma problem även när vi har talat med varandra? Vi 

talar ju hebreiska? 



381 
 

- ”Nadir” Nej i våra samtal talar vi ju om något enkelt som jag förstår dessutom 

är ju hebreiska inte ditt modersmål heller så du förstår min hebreiska och jag 

förstår din. För mig känns det som jag talar med någon som hanterar 

hebreiskan så som jag. 

- ”Eli” Du bor nu i studentbostäder? 

- ”Nadir” Ja  

- ”Eli” Vad säger din familj om att du bor i studentbostäder? 

- ”Nadir” Jag är mycket glad för att relationen mellan mig och mina föräldrar är 

sådan att de ger mig sitt stöd för att jag ska bo här. Vi har en mycket nära 

relation mina föräldrar och jag. Det känns för mig inte bara som att jag är deras 

dotter utan också deras vän. Min far, min mor och mina bröder känns inte bara 

som min familj utan också som mina vänner. Dom litar på mig. Dom litar på att 

jag kan leva ensam och bo ensam och att jag kommer att klara mig ensam. 

- ”Eli” Vad betyder det att dom litar på dig? 

- ”Nadir” Först och främst var det dom som uppfostrade mig och lärde mig de 

värdegrunder som jag idag lever efter. Dom har sett att jag lever efter de 

värdegrunder som dom lärde mig när jag var liten och dom vet att var jag ens 

går eller vad jag ens gör så har jag med mig dessa värdegrunder. Så även om 

jag lever ensam eller långt bort från dom kommer jag ändå inte leva på ett 

annat vis och bryta mot de regler som dom lärde mig utan följa dom under alla 

förhållanden. Så därför litar dom på mig. 

- ”Eli” Kan du ge mig något exempel på värderingar du talar om? Vad är det för 

värderingar som är viktiga?  

- ”Nadir” Kyskhet är viktigt och huvudduk är viktigt. Jag känner en flicka vars 

far tvingar henne till att ha huvudduk men hon vill inte ha det så när hon går 

hemifrån så tar hon av sig den. Men varken mina föräldrar eller mina bröder 

har någonsin talat med mig om dessa problem. Jag har aldrig känt att de 

försöker tvinga mig att ha huvudduk. För min del vet jag att det är något som 

Gud påbjuder mig och därför behöver jag täcka mitt huvud eller bära j´ilbab. 

Det är helt enkelt något som jag vet att jag måste göra. Jag har visserligen 

funderat på det och tänkt men nu när jag är övertygad om att det jag gör är rätt 

så spelar det inte längre någon roll var jag befinner mig. Även om jag går 

hemifrån så går jag fortfarande klädd så här och jag skulle aldrig komma mig 

för att tänka på att ta av mig min huvudduk. 



382 
 

- ”Eli” När du talar om huvudduken kommer jag att tänka på en viss sura. Där 

finns det en vers som talar om mannens rättigheter i förhållande till kvinnan. 

Den kan förstås som att den ger män rätten att slå kvinnor. Känner du till den 

versen? 

- ”Nadir” Ja det gör jag. Men det råder ett missförstånd om den versen. Den talar 

om en situation då kvinnor inte uppför sig väl och inte gör som deras män 

säger. Om hon överdriver i sitt beteende så får mannen slå henne men det är 

med vissa gränser. Han får verkligen varken strypa henne eller döda henne men 

han kan exempelvis ge henne en örfil så att hon lär sig. Det blir som ett straff 

som gör att hon förstår att hon inte ska göra om det. 

- ”Eli” Jag känner till den förklaringen. Men vad tycker du om det? 

- ”Nadir” jag är för den idén för jag känner kvinnor som verkligen inte uppför 

sig väl med sina män. Därför tycker jag att det är rätt åt dom som beter sig så.  

- ”Eli” Hade du accepterat att din man slår dig? 

- ”Nadir” Ja om jag inte uppförde mig som jag ska. Men jag hade naturligtvis 

inte accepterat att hans slag skull lämna märken på min kropp eller att han 

skulle slå mig hårt. Men jag accepterar idén. Ibland finns det kvinnor som 

behöver lite uppsträckning. 

- ”Eli” Vad ska då en kvinna göra om en man inte uppför sig som han ska? Det 

kan ju också hända? 

- ”Nadir” Visst finns det män som inte uppför sig som dom ska med sina 

kvinnor. 

- ”Eli” Vad ska man göra med dom?  Hur ska en situation som är tvärt om 

hanteras? Varför tror du att koranen inte tagit upp det i samma omfattning?  

- ”Nadir” Koranen säger ju att det är mannen som ska råda över kvinnan. Kanske 

är det för att jag är en lite religiös kvinna som jag följer det som står i koranen 

utan att tänka för mycket utöver det vad som står. Jag har det inom mig att det 

som står i koranen är det absolut riktiga. Jag upplever inte att jag har rätten att 

ifrågasätta det som står där. Jag tror att allt som står i koranen är Guds ord och 

Gud har alltid goda avsikter. Det tror jag på av hela mitt hjärta. 

- ”Eli” Men du vet väl att det finns kvinnor som tycker annorlunda. Som förstår 

den texten på ett annat sätt. Vad säger du om det? 

- ”Nadir” Var och en rätt till att tänka på sitt vis och sätta de moraliska gränserna 

där det passar honom.  



383 
 

- ”Eli” Var vänder du dig när du står inför ett religiöst dilemma som du inte vet 

hur du ska lösa? Finns det någon auktoritet du vänder dig till? 

- ”Nadir” Ja det finns auktoriteter i min by som jag vänder mig till. Och försöker 

finna någon som är mer lärd än jag för att få svar om jag behöver? 

- ”Eli” Vad gör du om du inte finner någon auktoritet? 

- ”Nadir” Ibland försöker jag förstå själv. Men jag menar verkligen vad jag 

säger. Jag försöker inte tänka så mycket på annat än på vad som står. Jag 

försöker inte hitta några tolkningar utöver det som står. 

- ”Eli” Men du läser ju arabisk litteratur och vet att en text alltid är en 

tolkningsfråga? Vad använder du för verktyg för att tolka koranen? 

- ”Nadir” Jag försöker ta hjälp av någon som kan mer än jag och har en större 

erfarenhet än den jag har? 

- ”Eli” En gång när vi pratade med varandra sa du att de finns många faror i det 

moderna samhället. Men du förklarade aldrig för mig vad det är för faror du 

tänker på? 

- ”Nadir” Farorna och hoten idag handlar mest om säkerhet. Det finns många här 

i Israel som misstänker muslimer för att vara terrorister bara för att de är 

muslimer. Det är ett hot. Så det är i första hand säkerhetsrisker som jag talar 

om. 

- ”Eli” Men du talade med mig om frestelser? Hur tänkte du då? 

- ”Nadir” Ja det finns även frestelser. Det är därför Gud vill att vi ska dölja oss 

bakom våra kläder så att vi inte frestar män. Men tyvärr är det så att det finns 

män som blir ännu mer intresserade av kvinnor som bär den rätta klädseln. De 

blir nyfikna och vill upptäcka vad som finns bakom kläderna. Sådana män är 

också en fara och hot. 

- ”Eli” Tänker du på äktenskap? 

- ”Nadir” Om jag tänker på äktenskap? Det är klar jag tänker på äktenskap. 

- ”Eli” Vad tänker du på när du tänker på äktenskap? 

- ”Nadir” Eftersom min situation är lite speciell så var det bra att du frågade mig. 

Jag tänker naturligtvis som alla andra kvinnor på äktenskap. Jag funderar på 

hur det skulle vara att gifta sig och om det skulle vara att leva ett bra och lugnt 

familjeliv. Men tyvärr så lever jag i en omgivning där man ser ner på kvinnor 

som har något handikapp och som du vet så (här nämner hon sitt handikapp). 

Dom tittar inte på oss som de ser på vanliga kvinnor. Vi blir stigmatiserade 



384 
 

som kvinnor vilka inte klarar sig själva och inte kan sköta ett hem. De har för 

sig att vi inte kan leva som andra människor och att det är något fel på oss. 

Männen förställer sig att de kan få något bättre. Så jag tror att jag på något sätt 

har satt en spärr i mitt tänkande som hindrar mig från att tänka äktenskapet. Det 

gör mig ont att människor tänker så och inte ger oss möjligheten eller 

rättigheten att leva som dom gör. Det gör att det finns en gräns för min del. 

Och i vissa fall kan jag tänka mig att jag inte ens har rätten att tänka på 

äktenskap. 

- ”Eli” Hur får du ihop det med religionen? Var finns Gud och religionen i detta 

fall? 

- ”Nadir” som jag sa så tror jag att Gud bara vill mig väl och gör sådant som är 

bra för mig. Så kanske har jag ännu inte gift mig för att inte träffa en man som 

kommer att behandla mig illa och på grund av (här nämner hon sitt handikapp) 

vara ond mot mig och slå mig hela tiden. Så Gud skyddar mig helt enkelt.  

- ”Eli” Hade det inte varit bättre om Gud bara helt enkelt hade givit samma 

förutsättningar som alla andra. Verkar det inte lite krångligt att skydda dig på 

det här viset genom att först ge dig ett handikapp? 

- ”Nadir” Jag tror att Gud har goda avsikter med det att han skapade mig på det 

här viset. Det finns en hadith som säger att om gud ha skapat någon med (här 

nämner hon sitt handikapp) och den personen inte har beklagat sig under sitt liv 

utan strävat efter att leva enligt Guds regler och vara en god människa torts allt, 

så kommer den personen till paradiset. Det är en förklaring som jag verkligen 

litar och tror på. 

- ”Eli” Vad händer i paradiset? 

- ”Nadir” Där är allt bra. Där får jag allt jag tycker om. Där kommer jag att gifta 

mig. Kort sagt så uppfyller sig allt jag vill ha i mitt dagliga liv när jag kommer 

till paradiset. 

- ”Eli” Men är inte det en konflikt? Allt du vill ha kommer du få i paradiset men 

du vet ju inte när du kommer dit? 

- ”Nadir” Det stämmer. Men tillslut så kommer jag med guds hjälp att nå 

paradiset och där kommer jag glömma all smärta och allt lidande och allt det 

jag upplevt i mitt liv. 

- ”Eli” Upplever du att lider dagligen nu? 



385 
 

- ”Nadir” Nej. Min fullständiga tro på Gud och det jag vet att han vill av mig 

underlättar livet för mig. Det är som jag sa till dig en gång. Om jag stöter på 

något problem även om det är ett stort och tung problem, så tackar jag ändå 

alltid gud för det som sker eftersom jag vet att gud alltid vill mig väl. Tillslut 

vet jag att problemet kommer att lösa sig och att det kommer att bli bra. Det är 

vad som händer när en människa tror på Gud. Då kommer alla problem och allt 

lidande slutligen att lösa sig. Men om jag hela tiden beklagar mig istället för att 

vara tacksam så kommer jag aldrig att ta mig ur det. 

- ”Eli” Hur vet du vad Gud vill av dig? 

- ”Nadir” Jag vet inte exakt. Men jag vet att Gud vill mig bara väl. 

- ”Eli” Vad vill du göra med dina studier? 

- ”Nadir” jag vill bli socialarbetare. Efter att jag tagit min examen. Jag vill hjälpa 

andra människor. 

- ”Eli” Var vill du arbeta? 

- ”Nadir” Det finns mänga olika områden. Till exempel finns det institut för (hon 

nämner ett handikapp) där jag har hört att det är en fördel att själv vara (hon 

nämner sitt handikapp) för att få ett jobb. De menar att det är lättare för andra 

som (hon nämner sitt handikapp) att identifiera sig med problemet och förstå 

vad en person (hon nämner sitt handikapp) behöver för hjälp. 

- ”Eli” Är det israeliska institut du talar om? 

- ”Nadir” Ja det är rehabiliteringsinstitut. Det finns många sådana i Israel. Dit 

går de som (hon nämner handikappet) för att få hjälp. 

- ”Eli” Men blir inte det svårt för dig? Du sa tidigare till mig att det förekommer 

diskriminering i Israel mot araber och muslimer. Hur ska du då kunna få jobb? 

Du går ju dessutom klädd på ett som gör att det direkt syns att du är muslim? 

Hur ska du få jobb där? 

- ”Nadir” Jag har inte tänkt på det viset eller dom banorna. Jag känner andra 

kvinnor som är i en liknande situation som jag som har fått jobb där. De bär 

huvudduk och klär sig som jag gör men de får jobb utan problem. Så jag tror 

inte att det kommer att bli något problem för mig heller. Det är inte alltid det 

förekommer diskriminering.  

- ”Eli” Upplever du att koranen uppmanar till jämställdhet mellan män och 

kvinnor? 



386 
 

- ”Nadir” Jag tror som jag sagt tidigare att Gud och koranen bara vill väl. Om det 

finns situationer där Gud anser att mannen i vissa fall ska bestämma så är det 

ett beslut som Gud gör till förmån för människor. Det är bra också för kvinnor. 

Jag upplever inte att islam diskriminerar kvinnor i förhållande till män. 

Naturligtvis får inte en man tvinga en kvinna till att göra saker mot sin vilja 

eller kränka henne eller vara nedlåtande mot henne. En man måste bete sig 

respektfullt mot en kvinna. Jag kommer inte acceptera att en man kontrollerar 

mig eller slår mig eller ger mig order eller kränker mig. Jag är också en 

människa och har mina känslor och min heder och min status. Det måste ske 

med gränser. Även om jag gifter mig med en man som har lägre utbildning än 

jag och förstår vissa saker sämre än jag så är det fortfarande min man och 

därmed har han vissa rättigheter att bestämma över mig men inom vissa 

gränser. 

- ”Eli” Varför tror du att det är så? Varför tror du att Gud och koranen har en 

sådan uppmaning? Vad har män som kvinnor saknar? 

- ”Nadir” Kvinnor är vanligtvis som vi vet mer känsliga än män och följer sina 

känslor mer än sitt förnuft ofta. Kvinnor är känsligare mer subtila än vad män 

är. Det gäller ibland. Det finns kvinnor som har mycket stark karaktär och är 

mycket intelligenta och kan kontrollera sina känslor. Men som vi vet så är det 

vanliga att kvinnor är mindre förnuftiga än vad män är. Män är stabilare, 

starkare och förnuftigare. 

- ”Eli” Vilken typ av kvinna är du? 

- ”Nadir” Jag har båda egenskaperna. Å ena sidan är jag kvinna och mycket 

känslig och subtil. Jag börjar lätt gråta. Å andra sidan känner jag att jag kan 

lägga känslorna åt sidan och använda mig av mitt förnuft istället, planera för 

framtiden och uppnå mina målsättningar. 

 

 

Appendix Survey Findings to Mr. Eli Gondor 
(January 1, 2010) 

Moslem Arabs by Gender  by Prof. Sammy Smooha. 

The Request 
 



387 
 

I need to know how mulsim women answerd the question in chart 12. page 47, 
chart 13 p. 48 and chart 14 p. 49. In the appendix i would like to know how muslim 
women responded to table 4 and 5 on page 112. The Year of the index I am looking 
at is index 2004. I would also like to know how/if theire answers have changed 
comperd to Your latest index that was published May 18 2009. 
 
Answers of Moslem Arabs, Moslem men and Moslem Arab women to 
questions in the Arab surveys in 2004 and 2008. 
 
The 2004 Survey 
Charts 12-14 
Q. 99, the most important identity [table 26] 
Q. 100, identity descriptor [table 29] 
Q. 15, similarity to the Palestinians [table 31] 
Q. 19, affinity to the Palestinians [table 32] 
Table 4-5 
Q. 119, religious observance [table 4] 
Q. 120, turning point in life [table 4] 
Q. 115, felling closest to the Islamic Movement [table 5] 
Q. 121, attitude toward the Islamic Movement [table 5] 
 
The 2008 Survey 
Q. 134, the most important identity [table 26] 
Q. 135 and identity, identity descriptor [table 29] 
Q. 18, similarity to the Palestinians [table 31] 
Q. 22, affinity to the Palestinians [table 32] 
Table 4-5 
Q. 168, religious observance [table 4] 
Q. not asked, turning point in life [table 4] 
Q. 159, felling closest to the Islamic Movement [table 5] 
Q. 169, attitude toward the Islamic Movement [table 5] 
 
Year of Survey and Gender 
Year All Moslem 

Arabs 
Moslem 

Arab Men 
Moslem Arab 

Women 
2004 582 322 260 
2008 588 350 238 
 



388 
 

Table 26. The Most Important Personal Identity, 2004 
Q. 99 All 

Moslem 
Arabs 

Moslem 
Arab 
Men 

Moslem 
Arab 
Women 

The most important personal identity 
Being an Israeli citizen 
Being Moslem, Christian, or Druze/belonging to 

Jewish religion 
Being a member of the Palestinian/Jewish people 
Don't know 
Total 

 
20.4 
50.3 
 
27.3 
2.0 
100.0 

 
23.0 
46.2 
 
28.8 
2.0 
100.0 

 
17.3 
54.9 
 
25.7 
2.1 
100.0 

 
Table 26. The Most Important Personal Identity, 2008 

Q. 134 All 
Moslem 
Arabs 

Moslem 
Arab 
Men 

Moslem 
Arab 
Women 

The most important personal identity 
Being an Israeli citizen 
Being Moslem, Christian, or Druze/belonging to 

Jewish religion 
Being a member of the Palestinian/Jewish people 
Don't know 
Total 

 
17.5 
51.0 
 
30.9 
0.6 
100.0 

 
16.3 
51.2 
 
31.5 
1.1 
100.0 

 
18.7 
50.8 
 
30.5 
0.0 
100.0 

 
Table 29. Arabs' Personal Identity, 2004 

Q. 100 All 
Moslem 
Arabs 

Moslem 
Arab 
Men 

Moslem 
Arab 
Women 

Choice of personal identity out nine identities offered 
Arab 
Israeli Arab 
Arab in Israel 
Israeli 
Israeli Palestinian 
Palestinian in Israel 
Palestinian Arab in Israel 
Palestinian 
Palestinian Arab 
Don't know 
Total 

 
Classification of above self-identities 

Arab, Israeli Arab, Arab in Israel, Israeli 
Israeli Palestinian, Palestinian in Israel, Palestinian 

Arab in Israel 
Palestinian, Palestinian Arab 
Don't know 
Total 

 
10.5 
20.2 
8.0 
1.3 
3.3 
4.3 
41.7 
3.7 
5.9 
1.0 
100.0 
 
 
40.1 
49.3 
 
9.6 
1.0 
100.0 

 
10.5 
22.3 
7.2 
0.8 
4.2 
4.0 
41.6 
3.9 
4.1 
1.4 
100.0 
 
 
40.8 
49.8 
 
8.0 
1.4 
100.0 

 
10.8 
17.8 
8.8 
1.9 
2.0 
4.8 
41.5 
3.4 
8.4 
0.6 
100.0 
 
 
39.3 
48.2 
 
11.9 
0.6 
100.0 



389 
 

 
Table 29. Arabs' Personal Identity, 2008 

Q. 135 All 
Moslem 
Arabs 

Moslem 
Arab 
Men 

Moslem 
Arab 
Women 

Choice of personal identity out nine identities offered 
Arab 
Israeli Arab 
Arab in Israel 
Israeli 
Israeli Palestinian 
Palestinian in Israel 
Palestinian Arab in Israel 
Palestinian 
Palestinian Arab 
Don't know 
Total 
 
Classification of above self-identities 
Arab, Israeli Arab, Arab in Israel, Israeli 
Israeli Palestinian, Palestinian in Israel, Palestinian 

Arab in Israel 
Palestinian, Palestinian Arab 
Don't know 
Total 

 
6.1 
16.1 
10.6 
1.4 
3.3 
3.8 
40.9 
2.6 
14.9 
0.5 
100.0 
 
 
34.1 
 
47.9 
17.5 
0.5 
100.0 

 
5.4 
18.0 
12.3 
0.9 
2.8 
4.3 
39.1 
3.7 
12.8 
0.8 
100.0 
 
 
36.6 
 
46.2 
16.4 
0.8 
100.0 

 
7.2 
12.7 
8.2 
2.1 
4.0 
3.0 
43.7 
1.1 
18.0 
0.0 
100.0 
 
 
30.1 
 
50.7 
19.1 
0.0 
100.0 

 
Table 31. Affinity to the Palestinians, 2004 

 All 
Moslem 
Arabs 

Moslem 
Arab 
Men 

Moslem 
Arab 
Women 

Q. 15 In their way of life and behavior, Arab citizens are 
more similar to the Jews in Israel than to the Palestinians 
in the West Bank and Gaza 

71.3 69.6 74.0 

 
Table 31. Affinity to the Palestinians, 2008 

 All 
Moslem 
Arabs 

Moslem 
Arab 
Men 

Moslem 
Arab 
Women 

Q. 18 In their way of life and behavior, Arab citizens are 
more similar to the Jews in Israel than to the Palestinians 
in the West Bank and Gaza 

60.7 61.7 58.9 

 
Table 32. Arabs' Feelings toward the Palestinians, 2004 

 All 
Moslem 
Arabs 

Moslem 
Arab 
Men 

Moslem 
Arab 
Women 



390 
 

Q. 19 I feel closer to the Palestinians on the West Bank 
and Gaza than to the Jews in Israel 

56.4 54.3 58.1 

 
Table 32. Arabs' Feelings toward the Palestinians, 2008 

 All 
Moslem 
Arabs 

Moslem 
Arab 
Men 

Moslem 
Arab 
Women 

Q. 22 I feel closer to the Palestinians on the West Bank 
and Gaza than to the Jews in Israel 

53.7 53.5 54.0 

 
Table 4. Religious Observance, 2004 
 All 

Moslem 
Arabs 

Moslem 
Arab 
Men 

Moslem 
Arab 
Women 

Q. 119 Self-definition on religious observance 
Very religious/ultra-Orthodox (Haredi) 
Religious/Orthodox 
Somewhat religious/traditional 
Not religious/secular 
Don't know 
Total 

 
9.9 
27.5 
34.1 
28.3 
0.3 
100.0 

 
10.9 
21.7 
35.1 
31.8 
0.5 
100.0 

 
8.9 
33.2 
33.3 
24.6 
0.0 
100.0 

Q. 120 Have made a turning point in life with regard to 
religious observance 

No 
Yes, deserted religion 
Yes, returned to religion 
Don't know 
Total 

 
 
77.8 
1.3 
20.6 
0.2 
100.0 

 
 
75.9 
1.6 
22.5 
0.0 
100.0 

 
 
79.8 
1.3 
18.5 
0.4 
100.0 

 

Table 4. Religious Observance, 2008 
 All 

Moslem 
Arabs 

Moslem 
Arab 
Men 

Moslem 
Arab 
Women 

Q. 168 Self-definition on religious observance 
Very religious/ultra-Orthodox (Haredi) 
Religious/Orthodox 
Somewhat religious/traditional 
Not religious/secular 
Don't know 
Total 

 
8.6 
35.4 
35.3 
19.4 
1.3 
100.0 

 
6.7 
35.0 
34.3 
23.1 
0.9 
100.0 

 
11.1 
36.7 
36.3 
14.3 
1.5 
100.0 

Have made a turning point in life with regard to religious 
observance* 

No 
Yes, deserted religion 
Yes, returned to religion 
Don't know 
Total 

 
 
 
 
 
 
100.0 

 
 
 
 
 
 
100.0 

 
 
 
 
 
 
100.0 



391 
 

*Question not asked. 

 

Table 5. Feeling Closest to the Islamic Movement, 2004 

 All 
Moslem 
Arabs 

Moslem 
Arab 
Men 

Moslem 
Arab 
Women 

Q. 115 The party or movement to which one feels 
closest 

The southern faction of the Islamic Movement 
headed by Ibrahim Tzartzur 

The northern faction of the Islamic Movement 
headed by Raid Salah 

 
1.6 
 
19.9 

 
0.9 
 
16.8 
 

 
1.7 
 
24.2 
 

Q. 121 Attitude toward the Islamic Movement in Israel 
Active member 
Rank and file member 
Sympathizer 
Neither sympathizer nor opponent 
Opponent 
Don't know 
Total 

 
2.4 
4.0 
31.9 
52.8 
7.9 
1.0 
100.0 

 
2.5 
4.2 
31.3 
51.8 
9.1 
1.1 
100.0 

 
2.4 
3.9 
32.0 
54.2 
6.7 
0.9 
100.0 

 

Table 5. Feeling Closest to the Islamic Movement, 2008 

 All 
Moslem 
Arabs 

Moslem 
Arab 
Men 

Moslem 
Arab 
Women 

Q. 159 The party or movement to which one feels 
closest 

The southern faction of the Islamic Movement 
headed by Ibrahim Tzartzur 

The northern faction of the Islamic Movement 
headed by Raid Salah 

 
8.4 
 
18.3 

 
8.1 
 
18.7 
 

 
9.1 
 
18.0 
 

Q. 169 Attitude toward the Islamic Movement in Israel 
Active member 
Rank and file member 
Sympathizer 
Neither sympathizer nor opponent 
Opponent 
Don't know 
Total 

 
1.3 
5.1 
40.7 
44.2 
7.4 
1.3 
100.0 

 
0.4 
4.9 
38.5 
46.4 
8.8 
1.0 
100.0 

 
2.5 
5.6 
43.9 
40.8 
5.5 
1.6 
100.0 

 

 
 

 
 

 














































