
LUND UNIVERSITY

PO Box 117
221 00 Lund
+46 46-222 00 00

Filosofihistoria och sekularisering

Om filosofins teologiska genealogi
Svenungsson, Jayne

Published in:
Lychnos: årsbok för idé- och lärdomshistoria

2006

Document Version:
Förlagets slutgiltiga version

Link to publication

Citation for published version (APA):
Svenungsson, J. (2006). Filosofihistoria och sekularisering: Om filosofins teologiska genealogi. Lychnos: årsbok
för idé- och lärdomshistoria, 2006, 269-282. https://tidskriftenlychnos.se/article/view/21441/19320

Total number of authors:
1

Creative Commons License:
CC BY

General rights
Unless other specific re-use rights are stated the following general rights apply:
Copyright and moral rights for the publications made accessible in the public portal are retained by the authors
and/or other copyright owners and it is a condition of accessing publications that users recognise and abide by the
legal requirements associated with these rights.
 • Users may download and print one copy of any publication from the public portal for the purpose of private study
or research.
 • You may not further distribute the material or use it for any profit-making activity or commercial gain
 • You may freely distribute the URL identifying the publication in the public portal

Read more about Creative commons licenses: https://creativecommons.org/licenses/
Take down policy
If you believe that this document breaches copyright please contact us providing details, and we will remove
access to the work immediately and investigate your claim.

https://portal.research.lu.se/sv/publications/da360a4f-15c4-46c1-966e-d5d506f5f14e
https://tidskriftenlychnos.se/article/view/21441/19320


Download date: 17. Jan. 2026



269 Filosofihistoria och sekularisering

Filosofihistoria och sekularisering
Om filosofins teologiska genealogi

Jayne Svenungsson

När vi skriver filosofihistoria förmedlar vi samtidigt – i olika hög med
vetandegrad – en specifik historiefilosofi. Det samma kan även sägas 
gälla förhållandet mellan teologihistoria och historieteologi. Belysande 
exempel på denna dialektik kan hämtas inte minst från den kristna teo-
logins tidiga historia, där man i stor utsträckning använde sig av historie-
skrivande som medel för att avgränsa sig från de judiska rötterna och för 
att konstituera sig som en egen teologisk tradition. Tidigt kom sålunda en 
historieskrivning att växa fram enligt vilken man tolkade Jesus som en 
apokalyptisk gestalt som manifesterade ett radikalt brott med den hit-
tillsvarande historien. I takt med att förväntningarna på Jesu snara åter-
komst avmattades kom denna apokalyptiska historietydning emellertid 
att få konkurrens. Den uteblivna återkomsten krävde teologiska förkla-
ringar och här blev historieskrivandet åter behjälpligt. Kontinuiteten 
mellan det gamla och det nya förbundet kom nu istället att betonas och 
Jesu själva dröjsmål uttyddes positivt som Guds vilja att hinna sprida sitt 
frälsningsverk till världens alla ändar. Ytterligare transformationer kom 
det teologiska historieskrivandet att genomgå i samband med Roms krist-
nande på 300-talet, då Roms sekulära historia alltmer började vävas 
samman med den gudomliga försynen.1

Exemplen på detta slags dialektik kan mångfaldigas. Även i modern tid 
har man uttryckt olika teologier, filosofier och ideologier genom historie-
skrivandet. Min avsikt i denna artikel är att fokusera ett mycket specifikt 
fall av denna dialektik, nämligen hur man i delar av det moderna teck-
nandet av filosofins historia relaterat det moderna filosofiska tänkandet 
till äldre teologiskt tänkande. Betonar man kontinuiteten eller avbrotten, 
och vilka filosofiska förutsättningar och motiv ligger bakom respektive 
synsätt? Mer exakt är jag alltså ute efter att belysa hur man i själva meta
reflektionen över filosofins historia tenderar att producera en specifik 
historiefilosofi genom att förhålla den moderna filosofin till det judisk-
kristna teologiska arvet på det ena eller andra sättet.

För att på ett överskådligt sätt kunna diskutera tematiken har jag valt 
att fokusera den så kallade Löwith–Blumenberg debatten, som med avseen
de på just den historiska kontinuiteten aktualiserar frågan om den moderna 
filosofins förhållande till teologin. Karl Löwith, som behandlar frågan 
utifrån en mycket specifik tematik, nämligen moderna historiefilosofiers 
förhållande till äldre historieteologier, hör till de röster som argumenterat 



270 Jayne Svenungsson

för en tydlig kontinuitet mellan de två traditionerna. I tydlig kontrast till 
Löwith och delvis i direkt polemik med hans filosofi har Hans Blumenberg 
tvärtom försvarat det moderna filosofiska projektets särart i förhållande 
till äldre tiders teologiska tänkande. Mot bakgrund av de olika positioner 
som Löwith respektive Blumenberg representerar – där jag vill hävda att 
Blumenberg representerar den generellt sett mer tongivande rösten – kny-
ter jag i artikelns avslutande del an tematiken till den samtida filosofiska 
diskussionen om förhållandet mellan teologi och filosofi. Min avsikt här 
är att belysa det problematiska med en alltför hårdragen tolkning av 
diskontinuiteten mellan den moderna filosofin och äldre tiders filosofiska 
teologi, då en sådan tolkning inte sällan tenderar att nära den moderna 
drömmen om ett förutsättningslöst tänkande.

Karl Löwiths sekulariseringstes

Bland de mer storslagna försöken att teckna en kontinuitet mellan äldre 
tiders teologiska tänkande och den moderna filosofins bärande idéer märks 
som sagt Karl Löwith, eller för att vara mer precis, den berömda ”seku-
lariseringstes” han utvecklar i verket Weltgeschichte und Heilsgeschehen 
från 1949.2 Genom en omfattande idéhistorisk exposé argumenterar 
Löwith här för att de historiefilosofier som formuleras under upplys-
ningen och som når sin kulmen i 1800-talets politiska utopier ytterst utgör 
sekulariserade versioner av den judisk–kristna historieteologin. Vill man 
tala om ett avgörande brott vad beträffar den västerländska människans 
förhållande till historien står detta sålunda inte att finna i skiftet mellan 
medeltiden och nya tiden, inte heller i Voltaires explicita avfärdande av 
traditionella historieteologier till förmån för neologismen philosophie de 
l’histoire under senare delen av 1700-talet.3 Det är istället under antiken 
vi finner det avgörande brottet. Här möter vi två i grunden olika sätt att 
förhålla sig till historien, dels det grekiska cykliska historiebegreppet, dels 
den judiska messianska historieförståelsen. Med kristendomens framväxt 
och utbredande är det den senare synen som enligt Löwith kommer att 
bli dominerande. Historia kommer i första hand att betyda frälsningshisto
ria, ett eskatologiskt drama om förtappelse och förlossning styrt av den 
gudomliga försynen. Den mest drastiska skillnaden i förhållande till greker
nas cykliska, av naturens rytm formade syn, är att historien härmed betrak
tas i ljuset av ett yttersta mål vilket förlänar allt historiskt skeende mening:

Att överhuvudtaget ställa frågan om historiens mening eller menings-
löshet är i sig redan historiskt betingat: Judiskt och kristet tänkande 
väckte denna bottenlösa fråga till liv. […] Grekerna var mer modesta. 
De gjorde inte anspråk på att ha utrönt världshistoriens yttersta me-
ning. De var gripna av den synbara ordningen och skönheten i det 
naturliga kosmos och fann i tillblivelsens och förgängelsens kosmiska 
lag också förebilden för sin förståelse av historien.4



271 Filosofihistoria och sekularisering

Det skall inte förnekas att det finns avsevärda skillnader mellan den an-
tika grekiska respektive judiska historieförståelsen. Frågan är emellertid 
hur Löwith motiverar den kontinuitet han utmålar mellan den judisk-
kristna historieteologin och de moderna sekulära historiefilosofierna. När 
allt kommer omkring förenas ändå de båda antika historiesynerna av att 
man förutsätter någon form av gudomlig princip i tillvaron, medan de 
moderna historiefilosofierna gör anspråk på att vara just sekulära, det vill 
säga oavhängiga varje transcendent eller gudomlig ordning. Det är bely-
sande att i sammanhanget återvända till Voltaire, som av Löwith lyfts 
fram som den som tar det avgörande steget från historieteologi till histo-
riefilosofi. När Voltaire författar en essä med titeln ”La philosophie de 
l’histoire” 1765 ligger den beryktade jordbävningen i Lissabon blott ett 
decennium bakåt i tiden. Denna naturkatastrof kom som bekant att bli 
upprinnelse till ett häftigt ifrågasättande av den gudomliga försynen och 
Voltaire hörde till de skarpaste kritikerna. Det är mot denna bakgrund 
man skall se hans propagerande för en historiefilosofi – ett filosoferande 
över historien som bevarar tron på en bättre framtid men gör upp med 
teologins eskatologiska barlast.5

Trots den massiva kritik som riktas mot den kristna försynstron av 
flera av upplysningstänkarna föreligger det enligt Löwith emellertid en 
väsentlig kontinuitet till såväl form som innehåll. Förvisso gör upplys-
ningstänkarna upp med tron på ett i förhållande till historien transcendent 
mål, liksom med tron på Gud som den aktör som driver historien framåt. 
Men själva framtidsorienteringen består. Om så Gud ersätts av människan 
som historiens huvudaktör och himmelriket omtyds till realiserandet av 
det idealiska samhället, kvarstår inte desto mindre den grundläggande 
övertygelsen att historien har en mening och att denna mening erhålls ur 
ett kommande mål.6

Frågan är emellertid hur det kommer sig att den framtidstro som bär 
upp den kristna teologin under nya tiden kommer att vändas inåt mot 
historien själv. Utan att förneka att det rör sig om ett mycket komplext 
historiskt förlopp urskiljer Löwith en nyckelgestalt: den kalabriske 1100-
talsmunken Joakim av Floris. Med Joakim öppnas en ny dimension upp 
inom ramen för den traditionella kristna historieteologin. Även om det 
alltid funnits en viss variation i den kristna tydningen av historien har man 
i stora drag räknat med ett mönster bestående av det gamla förbundets 
tid följt av det nya förbundets inbrott, vilket i sin tur förväntas nå sin 
fullbordan i ett eskatologiskt skeende. Det gamla förbundet har traditio-
nellt knutits till Fadern, medan det nya förbundet knutits till Sonen eller 
förlossaren. Det originella med Joakims trinitariskt inspirerade historie-
teologi är att han även räknar med en tredje föreskatologisk tidsålder – en 
mer fullkomlig tid för kyrkan på jorden – knuten till Anden. Han benäm-
ner denna tidsålder ”Andens tid” och beräknar dess inbrott vara nära 
förestående.7



272 Jayne Svenungsson

För Joakim stod denna djärva vision ingalunda i något exklusivt förhål-
lande till eskatologin och man finner i hans texter sålunda inte någon 
ansats till att historisera eskatologin och proklamera ett inomvärldsligt 
förverkligande av gudsriket. Dock kommer hans texter att ge upphov till 
en receptionshistoria som successivt drar sig i denna riktning. Redan 
under senmedeltiden kommer hans texter att användas i kvasi-politiska 
syften av radikala falanger bland franciskanerna, vilka förkastar den 
påvliga auktoriteten och i vissa fall proklamerar en ny, postecklesiologisk 
era. Även här är det dock föga troligt att det handlade om något avskri-
vande av eskatologin. Följer man den joakimitiska receptionshistorien 
ytterligare ett par sekler framåt finner man emellertid att det eskatolo-
giska målet kommer att vändas inåt mot historien själv; strukturen i 
Joakims trinitariska frälsningshistoria bevaras, men tas över av ett filoso-
fiskt prästerskap som förkunnar himmelriket på jorden.8

Även om det är långsökt att i alltför förenklande termer ge Joakim av 
Floris skulden för modernitetens politiska utopier, handlar det ingalunda 
om lösa spekulationer när Löwith söker påvisa att det föreligger en viss 
kontinuitet här.9 Hos flera av upplysningstänkarna finns god kännedom 
om Joakims verk, och när Comte utvecklar sin stadielära på 1800-talet 
är det delvis med Joakims trinitariska frälsningshistoria i medvetandet. 
Den progressiva, triadiska strukturen är om möjligt än tydligare i de histo
riefilosofier som utvecklas av de tyska idealisterna. Även här är det frågan 
om en direkt inspiration av Joakims läror. Med början hos Lessing föds 
ett betydande intresse för Joakim som kommer att delas av flera av roman
tikerna och återspeglas bland annat i sökandet efter en ”Andens religion”, 
en högre och friare form av religion än den till bokstav och auktoritet 
knutna kristendomen. Ett av de mest tydliga exemplen på hur den tria-
diska strukturen går igen finner man i Schellings Philosophie der Offen-
barung, där Schelling urskiljer tre tidsåldrar knutna till lagen, profetismen 
respektive friheten, men naturligtvis också i Hegels fenomenologi över 
Andens utveckling genom historien.10

Utvecklingen når, enligt Löwiths framställning, ett slags kulmen i Marx 
tänkande. Trots att Marx av eftervärlden betraktas som en av religionens 
främsta vedersakare och troligtvis redan själv såg sig som sådan, drar sig 
inte Löwith för att skriva in Marx i den över tvåtusen år gamla judiska 
profettraditionen: ”Hur mycket emanciperad 1800-talsjude, avgjort anti-
religiös och till och med antisemitisk han är var, så var han likväl en jude 
av gammaltestamentligt format.”11 Den egentliga ”basen” för Marx histo
riematerialism, som Löwith med viss ironi formulerar det, är sålunda den 
judiska messianismen med dess resoluta förkunnande av en kommande 
ovillkorlig rättvisa. Skärskådar man Kommunistiska manifestet finner man 
att det äger karaktären av ett profetiskt dokument, ett upprop till handling 
snarare än att utgöra någon saklig, empirisk analys; termer som ”klass-
kamp” och ”utsugning” är när allt kommer omkring moraliska omdömen 



273 Filosofihistoria och sekularisering

och inte frukten av någon intresselös observation av historiens förlopp. 
Löwiths slutomdöme blir sålunda att historiematerialismen är ”frälsnings-
historia i nationalekonomiskt språk”, en sekulär återspegling av den 
judisk-kristna tolkningen av historien som ett frälsningsdrama med ett 
meningsfullt mål i framtiden – i Marx fall ett gudsrike utan Gud.12

Lika lite som Marx historiefilosofi är frukten av någon intresselös 
observation av tidens förlopp är emellertid Löwiths egen metareflektion 
över den judisk-kristna historieteologins övergång i de moderna sekulära 
historiefilosofierna det. Tvärtom är hans reflektion tillkommen i en myck-
et specifik kontext, som det finns anledning att kort se närmare på. När 
Löwith under 1940-talet författar Weltgeschichte und Heilsgeschehen har 
flera tidigare försök att teckna en kontinuitet mellan det judisk-kristna 
teologiska arvet och modernitetens politiska ideologier redan gjorts, inte 
minst Carl Schmitts berömda Politische Theologie från 1922.13 Nu är 
emellertid Löwiths ärende och inte minst hans motiv helt andra än Schmitts 
under 1920-talet. Löwith skriver i egenskap av intellektuell av judisk börd 
som tvingats i exil från ett Europa som vid den här tiden ligger i ruiner. 
Likt många andra under åren efter kriget söker han rötterna till hur det 
västerländska politiska och filosofiska arvet kunde mynna ut i 1900-talets 
totalitära rörelser, men också till hur en rad framstående tänkare – där
ibland just Schmitt liksom hans egen lärofader Martin Heidegger – kunde 
förlora sitt politiska omdöme så fullständigt att de tog ställning för dessa 
rörelser.14

När Löwith utvecklar sin sekulariseringstes och läser in en väsentlig 
kontinuitet mellan den judisk-kristna historieteologin och den typ av 
historiefilosofier som bär upp det moderna projektet har han sålunda 
mycket bestämda intressen med just denna historieskrivning. Bilden klar-
nar ytterligare utifrån vetskapen om att Löwiths egna filosofiska preferen-
ser låg vid den antika grekiska visdomen och i synnerhet vid det stoiska 
amor fati idealet. Här – liksom i delar av Orientens visdom – fann Löwith 
resurser för att bryta med den på en och samma gång antropocentriska 
och historiserande tendens som dominerat det västerländska tänkandet i 
tvåtusen år och som nått sitt yttersta uttryck i det moderna projektets 
faustiska övermod.

Hans Blumenberg och det moderna projektets legitimitet

Trots det genomslag Löwiths sekulariseringstes kom att få finns det fog 
att hävda att en mer tongivande tendens, då man under 1900-talet sökt 
teckna filosofins moderna historia, varit att betona diskontinuiteten i 
förhållande till äldre teologiskt tänkande. Även en sådan historieskrivning 
har naturligtvis sina specifika skäl och motiv. Backar vi till förra sekelskiftet 
och ser på filosofins självbild vid den här tiden utmärks den av en tydlig 
strävan efter förutsättningslöshet, frammanad inte minst av naturveten



274 Jayne Svenungsson

skapernas frammarsch och de därav följande vetenskapliga idealen. Även 
om det finns många exempel på undantag, blir ett viktigt moment nu att 
rensa ut teologiska och metafysiska drag ur det filosofiska tänkandet och 
etablera filosofi som något nytt och mer autentiskt i förhållande till detta 
äldre tänkande.

Kanske illustreras dessa ansatser allra tydligast av den analytiska filo-
sofi som växer fram i England i början av seklet. Men även den tyska 
fenomenologin utgör på många sätt ett försök att förläna filosofin en ny 
utgångspunkt, avgränsad inte minst från varje form av teologiskt tän-
kande. När Heidegger – som svårligen kan beskyllas för att försvara något 
förutsättningslöst tänkande i någon naiv mening – 1935 sålunda slår fast 
att den väsentliga skillnaden mellan teologen (eller den troende) och filo-
sofen är att den senare på ett intresselöst sätt förhåller sig till den grund-
läggande frågan ”varför finns överhuvudtaget något och inte snarare in-
tet?”, medan den förre redan före allt frågande bestämt sig för svaret, så 
är han på många sätt symptomatisk i detta avseende.15

De exempel som här lyfts fram – den analytiska respektive fenomeno-
logiska filosofins framväxt – belyser blott den generella tendensen att 
vilja avgränsa det filosofiska tänkandet från det teologiska under 1900-
talet. Samma tendens återspeglas emellertid också i mycket filosofihisto-
riskt tänkande, där det varit regel snarare än undantag att betona den 
moderna filosofins självständighet från det äldre teologiska arvet. Mot 
denna bakgrund bör man också förstå den kritik som kommer att riktas 
mot Löwiths sekulariseringstes i takt med att efterkrigstidens kulturpes-
simism klingar ut.

Den mest systematiska, ambitiösa och välartikulerade kritiken har utan 
tvekan framförts av Löwiths landsman Hans Blumenberg, i det sjuhund-
rasidiga verket Die Legitimität der Neuzeit från 1966.16 Som titeln indi-
kerar är Blumenbergs ansats att formulera en apologi för det moderna 
projektet. Nu skulle man kunna säga att det vid den här tiden fanns goda 
skäl för detta: såväl före som efter kriget genomsyrades stora delar av den 
tyska filosofiska diskursen av en omfattande modernitetskritik – från 
Frankfurtskolans radikala upplysningskritik till den metafysikkritik som 
artikuleras av Heidegger och flera av hans lärjungar. Till dessa lärjungar 
hör som bekant också Löwith. Även om Löwith tillhör de allra skarpaste 
kritikerna av de decisionistiska dragen i Heideggers filosofi delar han inte 
desto mindre flera väsentliga grunddrag med Heidegger, såsom kritiken 
mot den moderna filosofins subjektscentrering liksom misstänksamheten 
mot den successiva teknologiseringen av verkligheten.17 Sålunda utgör 
Heideggers tolkning av den västerländska filosofins öde som en Verfalls-
geschichte en inte helt oviktig nyckel för att förstå Löwiths sekularise-
ringstes.

Utan att göra en alltför stor poäng av det bör man också notera den tid 
i vilken Die Legitimität der Neuzeit kommer till, nämligen 1960-talet, ett 



275 Filosofihistoria och sekularisering

decennium som på många sätt genomsyras av en ny framåtanda och en 
återvunnen tilltro till människans förmågor, betingad inte minst av de 
betydande vetenskapliga landvinningar som sker under dessa år. Det är 
alltså i detta klimat – och mot bakgrund av nämnda modernitetskritiska 
filosofi – som Blumenberg sätter sig för att försvara det moderna projek-
tet. Inte minst vänder han sig mot Löwiths insinuering att de filosofier som 
bär upp moderniteten blott utgör förvrängda versioner av ett kristet teo-
logiskt arv som redan det var behäftat med allvarliga brister. Tvärtom 
söker Blumenberg visa att moderniteten vilar på sina egna självständiga 
och högst legitima förutsättningar, vilka ingalunda kan återföras på det 
kristna arvet.

Där Löwith läser in en tydlig kontinuitet förlägger Blumenberg sålunda 
ett avgörande brott. Detta innebär dock inte att han blundar för de uppen
bara strukturella likheter som föreligger mellan exempelvis den kristna 
eskatologin och den moderna framstegstron. Men att man påvisat dylika 
paralleller innebär inte att man bevisat att den senare följer ur den förra. 
Studerar man de moderna historiefilosofierna kan man skäligen hävda att 
de söker besvara vissa frågor som den kristna medeltiden lämnat efter sig, 
inte minst frågan om historiens mål och mening. Därmed har man emeller
tid inte konstaterat något annat eller mer än att det finns en viss bestän-
dighet över tid i själva problemformuleringarna: ”Historiens kontinuitet 
över epoktrösklarna ligger inte i varaktigheten av några ideella substanser, 
utan i ett visst problemhypotek.”18 Även om nya tidens filosofer söker 
svara an till vissa frågor som formulerats inom ett kristet teologiskt 
schema, så är alltså de svar man ger till sitt väsen annorlunda, likaså stam-
mar de ur helt andra källor än den kristna teologin.

Vilka är då dessa källor? En väsentlig del av Die Legitimität der Neuzeit 
är ägnad åt att teckna den moderna naturvetenskapens successiva fram-
växt och hur detta i grunden kommer att förändra människans förhål-
lande till verkligheten. Det är också här Blumenberg finner källorna till 
vad han finner vara särdragen i det moderna tänkandet. Med gestalter 
som Kopernikus, Bruno och Galilei påbörjas ett utforskande av den hittills 
osynliga verkligheten – inte minst genom teleskopets förtjänst – och til�-
lika ett ständigt utvidgande av vetandets gränser. Dessa konkreta empi-
riska framsteg ger sedan näring åt en mer generell framstegstro som kom-
mer att bli ett av de svar som den moderna filosofin ger på den nedärvda 
frågan om historiens mening och mål.19

Det finns emellertid ytterligare en viktig aspekt i den gryende moderni-
teten som utgör själva förutsättningen för det moderna vetandets fram-
växt, nämligen att själva upptäckandet vid den här tiden tillskrivs ett 
egenvärde. Enligt Blumenberg är det just här den mest betydande skillna-
den i förhållande till teologin ligger. Med exempel som sträcker sig från 
Augustinus utpekande av curiositas som en av syndens huvudkällor till 
den högmedeltida kyrkans försök att värja sig mot den antika filosofins 



276 Jayne Svenungsson

återvunna terräng, framhåller Blumenberg hur teologin genom historien 
kategoriskt fördömt intellektuell vetgirighet som uttryck för mänskligt 
högmod. Det som sker i början av nya tiden är att man bryter mot detta 
teologiska tabu och istället upphöjer nyfikenheten och det förutsättnings-
lösa intellektuella sökandet till dygd. Precis häri ligger enligt Blumenberg 
det moderna projektets viktigaste legitimitetsgrund.20

Varför sker då denna uppvärdering av nyfikenheten i den moderna 
tidens gryning? Blumenbergs svar är att människan vid den här tiden 
upptäcker sig leva i ett radikalt kontingent universum, en tillvaro där hon 
inte längre har insikt i några gudomliga lagar. Denna upptäckt framma-
nar ett nytt sätt för människan att inrätta sig på i världen, vilket Blumen-
berg sammanfattar i termen Selbstbehauptung. Utlämnad åt en tillvaro 
som är likgiltig inför hennes öde börjar människan istället själv förläna 
tillvaron ordning och mening. Den moderna strävan efter att behärska 
tillvaron medels vetande och teknologi framstår mot denna bakgrund 
sålunda som ytterst legitima försök av människan att säkra sin existens i 
en avförtrollad värld. Dock kvarstår alltjämt frågan om varför människan 
i första rummet upptäcker sig leva i ett kontingent universum. Blumenberg 
hänvisar i detta sammanhang till de teologiska utvecklingar som sker 
under senmedeltiden i och med nominalismens framväxt. I takt med att 
Gud alltmer kommer att förstås i termer av absolut makt och en för män-
niskan outgrundlig vilja vänjer sig människan vid att betrakta tillvaron 
som godtycklig och utan garanter:

Moderniteten började helt visst inte med den döde Gudens epok, utan 
med den dolde Gudens epok, deus absconditus – och en dold Gud är 
pragmatiskt sett lika gagnelig som en död. Den nominalistiska teologin 
gav på ett alarmerande sätt uttryck för ett mänskligt förhållningssätt 
till världen, vars innebörd kunde sammanfattas i postulatet att män-
niskan har att förhålla sig som vore Gud död. Detta framtvingar den 
rastlösa utforskning av världen som kan betecknas som drivkraften 
bakom den vetenskapliga tidsåldern.21

Här kan man naturligtvis ställa frågan om Blumenberg inte blir självmot-
sägande, i det att han ytterst hänvisar till teologiska källor för att för-
klara modernitetens framväxt. Men Blumenberg bestrider att det i detta 
fall skulle handla om källor. Den kris som skapas av den nominalistiska 
teologin är blott de negativa förutsättningar som provocerar fram den 
moderna människans förhållningssätt till världen.

Sålunda håller Blumenberg fast vid övertygelsen att moderniteten utgör 
en antites till det kristna teologiska arvet. Medan teologin utmärks av att 
redan på förhand ha bestämt sig för svaret på de frågor man ställer – eller 
för att överhuvudtaget bara ställa de frågor man redan har svar på – ligger 
det moderna projektets egenart och legitimitet i att man upphöjer det 
öppna frågandet till norm.22 Trots få övriga likheter finner man här en 



277 Filosofihistoria och sekularisering

intressant återklang av Heideggers ovan refererade resonemang kring de 
särdrag som utmärker teologin respektive filosofin (i Heideggers fall fe-
nomenologin). Precis som frågan ställts till Heidegger huruvida fenome-
nologin verkligen är det intresselösa skådande han ville göra gällande, kan 
man emellertid fråga huruvida den moderna filosofin verkligen är det fria, 
förutsättningslösa frågande som Blumenberg utmålar.

Kritiken mot det förutsättningslösa tänkandet 
och vändningen mot religionen

”Man ser att också vetenskapen vilar på en tro, det finns överhuvudtaget 
ingen ’förutsättningslös’ vetenskap”, skriver Nietzsche 1887.23 Det är 
detta slags citat som ligger till grund för att Nietzsche ofta beskrivs som 
en tänkare före sin tid, men som också förklarar den renässans hans tän-
kande upplevt under senare decennier. Inte minst i Frankrike äger från 
1960-talet och framåt en nyläsning av Nietzsches texter rum som mynnar 
ut i vad som ofta karakteriserats som ett postmodernt tänkande. Oavsett 
om man väljer att använda termen ”postmodern” eller inte, är det skäligt 
att hävda att det vid den här tiden sker ett slags förfining av den moderna 
filosofins kritiska ådra – en utveckling som dock inte är begränsad till den 
franska kontexten.24 Om filosofin sedan upplysningens dagar strävat efter 
att kritiskt avtäcka de fördomar som styr traditionen, religionen och 
moralen, märks under decennierna efter andra världskriget en allt högre 
medvetenhet – betingad inte minst av tidens geopolitiska och sociopoli-
tiska förändringar – om de fördomar som styrt det kritiska tänkandet 
självt.

Många belysande exempel kunde ges på denna utveckling, inte minst 
Jean‑François Lyotards intill leda citerade tal om ”metaberättelsernas 
bristande trovärdighet”.25 Den poäng Lyotard för fram i den med tiden 
mycket omtalade skriften La condition postmoderne är att den moderna 
filosofin inte alls burits upp av ett intresselöst sökande efter kunskap, utan 
i själva verket haft sin legitimeringsgrund i specifika övergripande berät-
telser, varav Lyotard ger två exempel: dels upplysningens framställning av 
kunskap som nyckeln till människans befrielse från tidigare generationers 
fördomar, dels den tyska idealismens bild av kunskap som andens avtäck-
ande av sanningen genom historien. Det problematiska med dessa meta-
berättelser är att de är blinda för sig själva, det vill säga de ser inte att de 
i sin iver att avgränsa den nya vetenskapliga kunskapen från förmoderna 
kunskapsformer (vilka framställs som fabler, myter eller legender) själva 
använder sig av narrativa eller till och med mytiska kunskapsformer grun-
dade i specifika förutsättningar och fördomar. Den insikt som Lyotard – 
och flera andra tänkare i samma generation – söker förmedla är sålunda 
att narrativa eller mytiska element aldrig fullt ut kan uteslutas från det 
rationella tänkandet.



278 Jayne Svenungsson

Om vi återvänder till Blumenberg tillhör även han samma generation 
filosofer. Trots många likheter – även Blumenberg kan i många avseenden 
betraktas som en postmetafysisk tänkare – ter sig inte desto mindre flera 
drag i hans apologi för det moderna projektet problematiska mot bak-
grund av Lyotards resonemang. Vill man spetsa till det, kunde man hävda 
att Blumenberg tämligen okritiskt använder sig av den första versionen 
av de metaberättelser Lyotard avtäcker, utan att vara medveten om att 
han gör det. Den bild han tecknar av det moderna tänkandet som ett in-
tresselöst frågande som leder till vetenskapernas successiva progression 
speglar en närmast ideologisk föreställning om moderniteten.26 För att 
göra rättvisa åt Blumenberg skall det dock framhållas att han inte på 
något naivt sätt blundar för de potentiella baksidor denna agenda rymmer. 
I själva verket är det en till viss del reviderad form av den moderna fram-
stegstron han pläderar för, rensad från varje form av utopiska inslag. Det 
som inte desto mindre förblir problematiskt är det dialektiska sätt på 
vilket han spelar ut den moderna filosofin mot äldre teologiskt tänkande 
i sin strävan att undergräva Löwiths sekulariseringstes. I syfte att för-
stärka det moderna tänkandets karaktär av förutsättningslöst frågande 
blir det viktigt att avgränsa detta från det teologiska tänkandet, vilket just 
antas sakna sådan förutsättningslöshet.

Detta leder mig åter till frågan om hur man i tecknandet av filosofins 
historia relaterar filosofi och teologi till varandra. I takt med att uppgö-
relsen med anspråket på ett förutsättningslöst tänkande fortskridit har 
också relationen mellan filosofi och teologi hamnat i ett nytt ljus. Om det 
inte stämmer att filosofin utgör en intresselös verksamhet medan teologin 
utgör en värdebaserad disciplin som utgår från givna svar, blir det svå-
rare att upprätthålla den distinktion som både Heidegger och Blumenberg 
gör. Under senare år har också en rad tongivande filosofer visat på det 
betydligt mer komplexa förhållande som råder mellan filosofi och teologi 
– vilket i förlängningen också berör de båda disciplinernas historiska 
förhållande till varandra – en utveckling som omtalats som en ”vändning 
mot religionen” inom samtida filosofi.27

Ett belysande uttryck för denna utveckling är den kritik som Jacques 
Derrida riktat mot den tidige Heideggers distinktion mellan fenomenolo-
gins intresselösa beskrivning av verkligheten och teologins tematiserade 
eller förutbestämda beskrivning av samma verklighet. Derrida ifrågasätter 
inte att teologi är en disciplin som styrs av bestämda intressen och för-
väntningar. Dock ställer han sig tvekande inför Heideggers anspråk på att 
hans egen fenomenologiska tydning av exempelvis den mänskliga existen-
sen skulle vara rent formell eller intresselös. Snarare tycks det vara så att 
existentialanalysen redan på förhand förutsätter teorem och strukturer 
som är hämtade ur discipliner som fenomenologin hävdas föregå – inte 
minst teologin:



279 Filosofihistoria och sekularisering

Vi måste ställa oss frågan […] huruvida, för att ge näring åt existen-
tialanalysen, det så kallade ontologiska innehållet inte på ett otillåtet 
sätt återintroducerar – i form av ontologisk repetition – en rad teorem 
eller teologem som stammar från de discipliner som sägs vara grundade 
eller avhängiga – bland annat den judisk-kristna teologin, men likaså 
alla de antropologier som har sina rötter i denna.28

Det som skiljer Derrida från Heidegger är inte själva ambitionen att göra 
en distinktion mellan de två disciplinerna, blott anspråket på att det går 
att dra någon entydig gräns dem emellan och hävda att den ena diskursen 
på något enkelt sätt skulle vara mer förutsättningslös än den andra. 
Derrida belyser därmed på ett principiellt plan det problematiska i hur 
man inom mycket 1900-talstänkande på ett alltför förenklande sätt rela-
terat teologi och filosofi till varandra, där Heideggers tänkande blott är 
ett symtomatiskt uttryck.

Med exemplet Blumenberg har jag sökt visa hur idealet om ett förut-
sättningslöst filosofiskt tänkande också återspeglas i hur man rent filoso-
fihistoriskt förhållit teologi och filosofi till varandra. Precis som de tidiga 
kristna teologerna – för att återvända till mitt inledande exempel – teck-
nade en specifik historia som betonade diskontinuiteten med det judiska 
i avsikt att konstituera sin egen identitet som kristna, skulle man alltså 
kunna hävda att man under framför allt 1900-talet upprätthållit bilden 
av det moderna filosofiska tänkandet som intressefritt och förutsättnings-
löst genom en historieskrivning som tydligt ställt det i kontrast till äldre 
teologiskt tänkande som antagits sakna dessa dygder. I själva metareflek-
tionen över de moderna filosofiska idéernas utveckling har man sålunda 
tenderat att producera en specifik historiefilosofi – eller för att använda 
Lyotards begrepp: metaberättelse – som syftar till att legitimera en viss 
filosofisk självbild.

Mot bakgrund av senare decenniers problematisering av den moderna 
kritiska filosofins stundom bristande självkritik finns det dock skäl att 
ifrågasätta en historieskrivning som alltför entydigt betonar kontrasten 
mellan teologi och filosofi. I denna mening vill jag också hävda att Löwiths 
betoning av kontinuiteten mellan de två traditionerna – trots den kritik 
som riktats och trots de ideologiska motiv som ligger bakom även hans 
historieskrivning – representerar en mer adekvat syn. Genom att betona 
hur intrikat sammanflätade de två traditionerna är ger han en mer rätt
visande bild av såväl det filosofiska som det teologiska tänkandet och 
föregriper därmed på flera sätt den samtida kritiska diskussionen kring 
anspråken på ett intressefritt och förutsättningslöst filosofiskt tänkande, 
något som torde förklara den renässans hans sekulariseringstes delvis 
upplever idag.29

Nu skall det emellertid betonas att det inte är själva idealet om fördoms-
frihet och förutsättningslöshet som blivit omtvistat, blott tron på att det 
någonsin är fullt ut möjligt att realisera detta ideal. För att återknyta till 



280 Jayne Svenungsson

exemplet Heidegger kan man helt enkelt ställa frågan huruvida det alls är 
möjligt att åstadkomma en beskrivning av fenomen som ”död” eller 
”skuld” som inte i någon mån är avhängig de specifika förutsättningar 
som ligger i den egna kultursfärens långlivade och ofta oreflekterade teo-
logisk-antropologiska föreställningar. I förlängningen handlar det om att 
inte blunda för att hela den västerländska filosofin trots sin goda strävan 
efter förutsättningslöshet tenderar att ställa tämligen västerländska frågor 
om livet, döden, kunskapen och språket.

Men det handlar också om att odla en rikare syn på den teologiska 
tradition – eller snarare traditioner – som utgör en väsentlig del av det 
västerländska arvet. Den bild som såväl Heidegger som Blumenberg för-
medlar av teologin som en statisk tradition som bara uppehåller sig vid 
frågor den redan har svaren på är en konstruktion i lika hög grad som 
bilden av filosofin som ett öppet och förutsättningslöst frågande. Därmed 
inte sagt att det inte i såväl historien som nutiden finns företrädare för 
religionen som tenderar att bekräfta bilden. Priset för att upprätthålla en 
sådan statisk bild är emellertid en god portion historielöshet. Studerar 
man teologins historia finner man tvärtom en rad högst dynamiska tanke
traditioner som ständigt genomgått metamorfoser, bland annat genom att 
ingå synteser med annat tankegods. Att skriva god teologi- och filosofi-
historia handlar om att se denna komplexitet – vilket inte minst innebär 
att se hur intrikat inflätade de två traditionerna är i varandra.

Summary

The history of philosophy and secularization: On philosophy’s theological 
genealogy. By Jayne Svenungsson. Writing the history of philosophy to 
some extent also implies expressing a certain philosophy of history. This 
article discusses a particular case of this dialectic, namely how one has 
related modern philosophy to pre-modern theological philosophies when 
writing the history of philosophy during the 20th Century. Is the empha-
sis put on the continuity or the interruptions between the two traditions, 
and what are the philosophical motives and presuppositions behind either 
view? The article’s focus is on the so called Löwith-Blumenberg debate 
– where Karl Löwith has defended a continuity between theology and 
philosophy in his famous ”thesis of secularization”, whereas Hans Blu-
menberg has argued for a radical autonomy of the modern philosophical 
and scientific project. In my conclusion I take the stand of Löwith and 
argue that a too strong accent on the interruption between the Jewish-
Christian theological heritage and the modern project tends to nurture the 
modern ideal of philosophical presuppositionlessness.



281 Filosofihistoria och sekularisering

Noter

1 ��������������������������   Se vidare Bernard McGinn, The Calab-
rian abbot: Joachim of Fiore in the history of 
western thought (New York, 1985), 51–73.

2 ������������� Karl Löwith, Weltgeschichte und Heils-
geschehen: Die theologischen Voraussetzun-
gen der Geschichtsphilosophie (1953; Stutt-
gart & Weimar, 2004). Verket kom till i USA 
under Löwiths exil undan nazismen på 1940-
talet och publicerades ursprungligen på en-
gelska under titeln Meaning in history: The 
theological implications of the philosophy of 
history (Chicago & London, 1949).

3 Se Ibid., 114–125. ”La philosophie de 
l’histoire” var ursprungligen titeln på en essä 
Voltaire publicerade 1765, och han anses 
därmed vara den som först myntade begrep-
pet ”historiefilosofi”.

4 Ibid., 14 (samtliga översättningar är mina 
egna).

5 ������������������  Se Ibid., 114–125.
6 ����������������  Se Ibid., 14–20.
7 ������������������  Se Ibid., 158–172.
8 �������������������������������������     Se Ibid., 167–172. ������������������  Jfr även Marjorie 

Reeves, Joachim of Fiore and the prophetic 
future: A medieval study in historical thinking 
(1976), 2. uppl. (Stroud, 1999).

9 Nu skall det förtydligas att detta knap-
past är vad Löwith gör; hans resonemang 
kring Joakim av Floris och dennes influens 
på senare historiefilosofi utmärks på det hela 
taget av saklighet och nyansrikedom. Kritiken 
är dock befogad i fall som Eric Voegelin, som 
likt Löwith velat teckna en kontinuitet mellan 
Joakims begynnande immanentisering av eska
tologin och modernitetens politiska utopier, 
dock utan den nyansering som utmärker 
Löwiths behandling av Joakim. ���������������  Se vidare Eric 
Voegelin, The new science of politics (Chica
go, 1952).

10 �������������������  Se Löwith, 222–228.
11 ���������� Ibid., 53.
12 ������������� Ibid., 42–61.
13 �������������� Carl Schmitt, Politische Theologie: Vier 

Kapitel zur Lehre von der Suveränität (1922), 
8:e uppl. (Berlin, 2004). Andra e��������� xempel – 
dock radikalt skilda från Schmitts verk till 
såväl motiv som slutsatser – värda att upp-
märksamma är Ernst Bloch, Erbschaft dieser 
Zeit, (1953; Frankfurt am Main, 1985) samt 
Jacob Taubes, Abendländische Eschatologie 
(Bern, 1947).

14 ��������������������������    ��������������  Se vidare Jeffrey Barash, ”The sense of 
history: On the political implications of Karl 

Löwith’s concept of secularization” i History 
and Theory 37 (February 1998), 69–83, samt 
Richard Wolin, Heidegger’s children: Hannah 
Arendt, Karl Löwith, Hans Jonas, and Her-
bert Marcuse (Princeton & Oxford, 2001), 
71–100.

15 ���������������������  Se Martin Heidegger, Gesamtausgabe, 
Bd. 40: Einführung in die Metaphysik (1935; 
Frankfurt am Main, 1983), 8 f. Jfr även 
idem., ”Phänomenologie und Theologie”, i 
Wegmarken (1927; Frankfurt am Main, 
1967), 45–78.

16 ����������������� Hans Blumenberg, Die Legitimität der 
Neuzeit (1966), 2:a uppl. ��������������������  (Frankfurt am Main, 
1988). Här återges av utrymmesskäl blott 
huvuddragen i vad som brukar kallas ”Lö-
with–Blumenberg debatten”. För en utförlig, 
kritiskt uppdaterad redogörelse för debatten, 
se Jean-Claude Monod, La querelle de la 
sécularisation: De Hegel à Blumenberg (Paris, 
2002). En god svensk introduktion till Blu-
menbergs tänkande ges av Bo Isenberg i ”’Fi-
losofi på den avförtrollade världens baktrap-
pa’. Om ingångar och utgångar hos Hans 
Blumenberg”, i Res Publica, 40–41 (1999), 
116–129.

17 ������������������  Jfr Wolin, 71–100.
18 ��������������� Blumenberg, 59.
19 �������������������������   Se Ibid., 59–62, 422–439.
20 ������������������  Se Ibid., 319–400.
21 ����������� Ibid., 404.
22 ��������������  Jfr Ibid., 59.
23 ��������������������� Friedrich Nietzsche, Die fröhliche Wis-

senschaft (1882/1887), KSA, Bd. 3 (Mün-
chen/Berlin/New York, 1980), 575.

24 Jag har sökt sammanfatta denna utveck-
ling – med fokus på den franska, tyska och 
angloamerikanska kontexten – i min studie 
Guds återkomst. En studie av gudsbegreppet 
inom postmodern filosofi, Logos/Pathos nr. 
3 (Göteborg, 2004), 14–31.

25 ����������������������� Jean‑François Lyotard, La condition 
postmoderne (Paris, 1979), 7.

26 �������������������������������������     Denna kritik mot Blumenberg riktas – 
med anknytning till just Lyotard – av S. Par-
vez Manzoor i ”An epistemology of ques-
tions: The crisis of reason in the west”, http://
www.algonet.se/~pmanzoor /Epistemology-
Questions.htm (2006-03-30). ��������� Jfr även 
Jean‑Claude Monod, La querelle, 274–276.

27 ������������������   Se Hent de Vries, Philosophy and the 
turn to religion (Baltimore & London, 1999). 
Jfr även Jacques Derrida och Gianni Vattimo 



282 Jayne Svenungsson

(red.), Religionen, översättning: William 
Fovet och Lars Fyhr (Gråbo, 2004).

28 ����������������� Jacques Derrida, Apories: Mourir – s’at-
tendre aux ”limites de la verité” (Paris, 1996), 
101 f.

29 Det mest självskrivna namnet i sam-
manhanget är Gianni Vattimo, som i en rad 

verk med såväl direkt som indirekt anknyt-
ning till Löwith vidareutvecklat hans sekula-
riseringstes. Se bland annat Gianni Vattimo, 
Credere di credere (Milano, 1996), samt idem., 
Dopo la cristianità: Per un cristianesimo non 
religioso (Milano, 2002).


