LUND UNIVERSITY

Det Eviga Evangeliet
Joakim av Floris och den romantiska drommen om en ny religion

Svenungsson, Jayne

Published in:
Lychnos: arsbok for idé- och lardomshistoria

2011
Document Version:
Forlagets slutgiltiga version

Link to publication

Citation for published version (APA):

Svenungsson, J. (2011). Det Eviga Evangeliet: Joakim av Floris och den romantiska drdmmen om en ny

religion. Lychnos: arsbok for idé- och ldrdomshistoria, 2011, 169-182.
https://tidskriftenlychnos.se/article/view/20500/18419

Total number of authors:
1

Creative Commons License:
CC BY

General rights

Unless other specific re-use rights are stated the following general rights apply:

Copyright and moral rights for the publications made accessible in the public portal are retained by the authors
and/or other copyright owners and it is a condition of accessing publications that users recognise and abide by the
legal requirements associated with these rights.

» Users may download and print one copy of any publication from the public portal for the purpose of private study
or research.

* You may not further distribute the material or use it for any profit-making activity or commercial gain

* You may freely distribute the URL identifying the publication in the public portal

Read more about Creative commons licenses: https://creativecommons.org/licenses/

Take down policy
If you believe that this document breaches copyright please contact us providing details, and we will remove
access to the work immediately and investigate your claim.

LUND UNIVERSITY

PO Box 117
221 00 Lund
+46 46-222 00 00


https://portal.research.lu.se/sv/publications/8d61a44b-691f-47d2-a8c7-b6f1d35b3a81
https://tidskriftenlychnos.se/article/view/20500/18419

Download date: 15. Jan. 2026



Det Eviga Evangeliet

Joakim av Floris och den romantiska
drommen om en ny religion

Jayne Svenungsson

P34 en fasad alldeles i borjan av Rue Payenne i Paris kan man ldsa orden
Religion de ’'Humanité. Den ansprikslosa lilla gatan i Maraiskvarterens
hjirta ar bekant for generationer av svenska forskare och kulturarbetare
som tillbringat langre eller kortare perioder i det vackra gamla 1500-tals-
huset pd nummer elva. Men gatan dr alltsd inte enbart adress for Svenska
Kulturinstitutet. P4 nummer fem ligger Europas enda kvarvarande tempel
for den religiosa positivismen. Forutom orden om en minsklighetens
religion kan man pa fasaden ldsa inskriptionen L'amour pour principe et
Pordre pour base, le progres pour but. Kirleken som princip och ord-
ningen som grund, framsteget som mal. Sist men inte minst kan man i
fasadens mitt skdda en byst av August Comte, positivismens fader.!

Fasaden vittnar om en av de mest kraftfulla idéerna i det sena 1700-
talets och det tidiga 1800-talets Europa: drommen om en ny, hogre reli-
gion som skulle forena alla manniskor. Just som det gamla judiska for-
bundet avlosts av den kristna kyrkans vidare forbund, just sa skulle kyrkan
i sin tur avlosas av en universell religion som omfattade alla folk. Tiden
var med andra ord kommen for det Eviga Evangeliet, en hogre uppenba-
relse som skulle 6verskrida sdvil det Gamla som det Nya testamentet och
skdnka manniskan den fulla sanningen.

Nu ska det fortydligas att Comtes Religion de I’'Humanité var ett rela-
tivt senkommet uttryck for denna idé. Sjalva termen hade myntats redan
av filosofen och nationalekonomen Pierre Leroux decennier innan Comtes
filosofi antog dragen av en sekular religion. Likt Comte hade dven Leroux
ett forflutet som saint-simonist och tillhorde dem som tagit intryck av den
karismatiske Henri de Saint-Simons forkunnelse om en nouveau Christia-
nisme — om gudsriket som socialistisk utopi.”

Men idén om en ny — eller dtminstone férnyad — religion florerade dven
inom den etablerade religionens granser. I Frankrike marks detta i synner-
het i kolvattnet av den kris som revolutionen inneburit f6r den katolska
andligheten, dir kontrarevolutionira tinkare som Joseph de Maistre och
Pierre-Simon Ballanche nirde visionen om en ny andeutgjutelse som skulle
mynna ut i en nytt, hogre stadium for den kristna religionen.? Liknande
tankemonster finner vi inom den tyska romantiken, diar exempelvis den
unge teologen Friedrich Schleiermacher spekulerar om en tid d4 den fak-
tiska kyrkan ska blekna bort till forman for en omedelbar gudsnirvaro

Det eviga evangeliet 169



hos varje manniska: ”gern stinde ich auf den Ruinen der Religion, die ich
verehre”

Varifrdn kom da dessa spridda men anda snarlika idéer om ett Evigt
Evangelium, en formanskligad religion och en progressiv och alltmer
universell uppenbarelse av sanningen? Bland de i tiden mer narliggande
inspirationskillorna marker vi gestalter som Jacob Bohme och Emanuel
Swedenborg, men dven Gotthold Lessings rationalistiska mystik. Det sena
1700-talet och det tidiga 1800-talet var ocksa en tid da teosofiska strom-
ningar var utbredda i europeiskt kulturliv och nirdes i hemliga samman-
slutningar av olika slag.

Men det finns ocksd rotter som trianger djupare ner i det europeiska
idéarvet och det ar mitt syfte i den har artikeln att belysa ndgra av dessa.
Betraktar man den visionira essdistiken hos Novalis eller uppenbarelse-
filosofin hos den sene Schelling, vilket jag kort ska gora i det foljande,
finner man ett antal karakteristiska metaforer som leder oss tillbaka till
den siarpraglade 1100-talsteologen Joakim av Floris. Min avsikt dr emel-
lertid inte bara att belysa den kontinuitet som foreligger mellan det joaki-
mitiska arvet och dessa tvd forfattare frin det tyska 1700- och 1800-
talet. Jag vill ocksa bryta upp och problematisera metaforerna i forhallan-
de till deras vidare verkningshistoria i det europeiska politisk-filosofiska
arvet.

Kristenheten eller Europa

Mindre dn tva ar fore sin dod forfattar den unge skriftstallaren Friedrich
von Hardenberg (1772-1801), mer kiand som Novalis, ett prosastycke
titulerat ”Die Christenheit oder Europa”.’ Den korta texten utgor ett av
de mest kraftfulla vittnesborden om romantikens drom om en ny religion.
I pa en och samma gang poetiska och visionira ordalag framstiller Nova-
lis Europas andliga 6de som ett drama i tre akter.

Lasaren konfronteras forst med en hinforande framstillning av det
medeltida Europa. Detta var en tid dd harmoni radde pd samhillets alla
nivier. En tid av hierarkier forvisso, men inte med mindre an att den
maktige skyddade den svage och den svage litade till sin beskyddare.
Framfor allt var det dock en tid av enbet, och nyckeln till denna enhet
finner Novalis i religionen: D4 Europa var ett kristligt land, da en kris-
tenhet bebodde denna mianskligt utformade varldsdel, var det skona lysan-
de tider.” (CE 13) Om den medeltida pavekyrkans korruption och makt-
fullkomlighet nimns intet. Istillet tecknas bilden av en levande och sinn-
lig religion med folklig forankring: *Med vilken upprymdhet limnade
man inte de skona forsamlingarna i de hemlighetsfulla kyrkorna som
smyckats med hoppingivande bilder, fyllts med ljuvliga dofter och levan-
degjorts genom helig och upplyftande musik.” (CE 14)

Likval anar man att nagot inte star helt ritt till. Manniskorna som

170 Jayne Svenungsson



bebor den gobelingartade medeltidsidyllen framstar vid en noggrannare
blick som lycksaliga barn och Novalis talar mycket riktigt om det enkla
folkets ”barnsliga tillit” till de maktigas forkunnelser. Det ar darfor med
dubbel blick som han betraktar den epok som avloser medeltiden och
inleder akt tva i Europas historia. Reformationen, upplysningen och fran-
ska revolutionen medfor & ena sidan en tragisk sonderslitning av Europa,
dar lokala furstar anvander religionen som medel for egna snoda intressen.
A andra sidan innebir samma utveckling ett kritiskt uppvaknande, dir
manniskor reser sig mot orattfirdiga auktoriteter och dtertar ritten till
att sjilva doma i fragor om tro och moral.

P4 det hela tecknar Novalis emellertid den nya tiden som férodande for
den europeiska sjilen. Trots protestantismens goda frukter mynnar den
snart ut i ”det heliga sinnets fortorkning” och Novalis konstaterar lako-
niskt att ”[m]ed reformationen upphorde kristenheten.” (CE 19) Fram
vaxer istdllet en ny tro “hopklistrad av idel vetande”, vilken ndr sin kul-
men i den franska upplysningens idoga stravan ”att tvitta bort poesin
fran naturen, marken, de mianskliga sjdlarna och vetenskaperna — att ut-
pldna varje spar av det heliga [...] och att kld av virlden dess brokiga
utsmyckning.” (CE 23)

Om Europa for stunden utmarks av detta karga sjalsliga landskap hyser
Novalis dock inga tvivel om att det handlar om ett 6vergdende tillstand.
Snart stundar den tredje akten, en ny blomstringstid fér Europa, en tid av
enhet och forsoning. Nyckeln till detta fornyade Europa sdg Novalis, som
sa manga andra i sin samtid, i religionen: ”Endast religionen kan aterupp-
vicka Europa, ge trygghet dt folken och synligt pa jorden med ny strilglans
insitta kristenheten i dess gamla fredsskapande ambete.” (CE 31)

Vad menade da Novalis med ”religionen”? Som Anders Olsson framhal-
lit ska man inte lta sig forledas av den lyriska skildringen av medeltiden.
Novalis vision forutsitter romantikens tro pa jagets odndliga sjdlvalstring
och det ar i detta ljus vi bor forstd hans tal om en ateruppstinden euro-
peisk kristenhet — inte som en pladering for en hierarkisk kristen varlds-
bild, utan som en langtan efter ndgot nytt, dynamiskt och annu kontur-
16st.6

Lat mig likvil ta fasta pd tre drag som karakteriserar Novalis vision om
en ny religion. For det forsta progression. Trots vurmandet for de ”dkt-
katolska eller dktkristna tidernas skona och betydelsefulla visensdrag”
(CE 15) ar det snarare en forddlad gestaltning av den kristna religionen
som Novalis forestiller sig. Detta ligger i linje med hans 6vertygelse om
att ”[f]ortskridande och hela tiden alltmer utvidgade evolutioner ar histo-
riens stoff.” (CE 16) Just som manskligheten mognar och vaxer genom
historiens orakneliga forvandlingar, just sa renas religionen genom tider-
nas strom for att anta allt rikare gestalter.

Det andra draget som utmirker Novalis vision dr universalism. En av
hans starkaste invandningar mot protestantismen ar att den brot ner den

Det eviga evangeliet 171



kosmopolitiska anda som genomsyrade den medeltida kyrkan: ”si blev
religionen pa ett icke-religiost satt instingd bakom statsgrinser. [...] Pa
sa satt forlorade religionen sitt stora politiska fredsstiftande inflytande,
sin egenartade uppgift som forenande individualiserande princip — detta
som var kristenhetens roll.” (CE 18) Den nya kyrka som Novalis utmalar
i sin vision limnar protestantismen bakom sig och gestaltar sig som en ny
enhetskyrka. Men, dterigen, det ar inte medeltidens kyrka Novalis tranar
efter. Det ar en genuint kosmopolitisk kyrka vars signum ar en frihet
bortom bade ”kristligt och virldsligt tvang”; en kyrka som inte later sig
inskrankas till Europas granser, men som vil kommer att vicka de andra
virldsdelarnas langtan ”att ansluta sig och bli medborgare i himmelriket.”
(CE 32)

Det tredje som utmirker Novalis vision ar forandligande. Aterigen ar
hans satiriska utfall mot protestantismen talande. Forutom dess splitt-
rande och forvirldsligande effekter medforde den lutherska teologin en
osund fixering vid bokstaven, vilken ”gjorde det odndligt svart for den
helige Ande att besjila, intringa och uppenbara.” (CE 19) Denna polari-
sering mellan bokstav och ande aterspeglar en vidare kontrastering mellan
kyrkan som empirisk storhet och en mer idealistisk forestallning om kyr-
kans visen. Trots det mustiga portrittet av medeltidens sinnliga kyrka ar
det, signifikant nog, inte primirt en konkret kyrklig praktik Novalis for-
star med den stundande nya religionen.” Snarare handlar det om en pan-
teistisk vision, ett slags stegrad livskiansla, knuten till ”en Frilsare som
inte kan ses utan endast bli trodd likt en sann skyddsande som hor hemma
bland méanniskorna, synlig for de troende i otaliga skepnader, fortird som
brod och vin, omfamnad som en dlskad, andad som luft, fornummen som
ord och sdng och som dod mottagen med himmelsk villust i det inre av
den borttonande kroppen i kirlekens hogsta smarta.” (CE 28)

En sant allmannelig kyrka

Novalis nirmast berusande text forfattades vid en dlder av blott tjugosju
ar och gav pa ett oforlikneligt sitt uttryck it en idé som kultiverades av
otaliga unga sjalar i Europa tva sekel tillbaka: idén om en ny religion. Hur
denna idé skulle ha vidareutvecklats hos Novalis om hans livslopp inte
hade avbrutits under hans tjugonionde levnadsar kommer vi aldrig att fa
veta. Hos de flesta kom visionen dock att mattas av med dren, alternativt
att transformeras till ett mer handfast politiskt program sdsom hos Saint-
Simon eller Comte.

Det finns dock en tinkare som inte bara fortsatte att nira idén, utan
ocksa forddlade den under sin linga filosofiska bana. Hos den sene Fried-
rich Schelling (1775-1854) finner vi en filosofiskt reflekterad form av den
idé vi hos Novalis moter som passionerad ungdomsvision. I sin mest
koncentrerade form uttrycks idén i den sista forelasningen av Philosophie

172 Jayne Svenungsson



der Offenbarung (1841/42), Schellings omfattande forsok att ge en filo-
sofisk tydning av den kristna traditionen.®

Intressant nog gar samtliga av de tre karakteristiska dragen jag urskilde
i Novalis vision igen i Schellings framstillning. Mer specifikt dr hans
drende i den aktuella foreldsningen att teckna tre ledande idéer eller prin-
ciper i kyrkans historia. Hir framtrader ett triadiskt eller om man sa vill
trinitariskt monster. Schelling later namligen de tre principerna — vilka
tillika utmarker tre olika epoker i den kristna kyrkans historia — symbo-
liseras av de tre framsta apostlarna: Petrus, Paulus och Johannes. Det ar
ndr man betraktar vad dessa tre gestalter symboliserar som det progres-
siva draget i Schellings vision framtrader.

Redan inledningsvis framhaller Schelling den kristna kyrkans dyna-
miska natur: ”Efter att Kristus genom sitt liv, lidande och dod satt froet
till ett in i evigheten viaxande liv, ville han [...] att [detta fro] successivt
skulle utvecklas mitt i den hir virldens stormar.” (PO 314) Det ar darfor
inte markligt att Schelling i Petrus — trots att han betecknas som den
framste larjungen och kyrkans grundare — bara ser ett forsta stadium i
kyrkans utveckling. Petrus symboliserar kyrkans stabila princip, det
”strangt lagiska” inslaget i den kristna tron. Epokmassigt sammanfaller
den petrinska kyrkan med den romersk-katolska fram till reformationen.
Likt Novalis hyllar Schelling denna kyrka for dess enhetsskapande kraft.
Likt Novalis dr han emellertid medveten om att denna enhet vanns blott
till priset av en oinskrankt auktoritet.

For att det fro som satts av Kristus skulle vixa och frodas kravdes
darfor att den princip som symboliseras av Paulus gjorde sig gidllande.
Detta skedde i och med reformationen. Har bryter utvecklingens, rorelsens
och frihetens princip igenom. Just som Paulus redan i den tidigaste kris-
tendomen havdade sin egen linje gentemot Petrus, just sa brot Luther med
en kyrka som stelnat i sina egna former; “en kyrka, fri och oavhingig den
rent petrinska, var forutsedd redan genom Paulus kall.” (PO 319)

I frihetens och rorlighetens natur ligger emellertid en splittrande poten-
tial, varfor protestantismen samtidigt dr ”forstorelsens princip”. Aterigen
ser vi hur Novalis rekonstruktion av kristenhetens historia gar igen. Pro-
testantismen leder till frihet, men enbart till priset av en sonderslitning av
kyrkans kropp. Darfor maste aven protestantismen ses som en overgangs-
form som banar vigen for den sanna kyrkan, en tredje epok da frihet
forenas med enhet: ”Den paulinska principen befriade kyrkan fran blind
enhet. Den tredje perioden ir den med Overtygelse valda och darfor evigt
bestdende enhetens tid.” (PO 322) Denna period symboliseras av Johan-
nes, karlekens apostel.

Aven om Schelling understryker att samtliga av de tre principerna finns
nedlagda i kyrkans visen handlar det alltsd samtidigt om ett progressivt
skeende som gestaltas i den faktiska kyrkans historia. Detta progressiva
drag tar sig dven uttryck i ett successivt vidgat omfang hos kyrkan, vilket

Det eviga evangeliet 173



mynnar ut i den universalism som utmarker den kommande johanneiska
kyrkan. T utliggningen av de tre apostlarnas karakteristika tecknar Schel-
ling Petrus som de judekristnas beskyddare, aposteln som sokte varna om
det judiska forbundets enhet. Det 4ar denna avgriansade enhet som Paulus,
hedningarnas apostel, bryter upp och vidgar genom sin mission. Men
fortfarande dr bara grunden lagd for det verkliga mélet — en sant allman-
nelig kyrka. Och det dr i Johannes som Schelling finner ”aposteln for
denna icke-exkluderande Gudsstad i vilken bade judar och hedningar i
yttersta mening inbegrips, och till vilken var och en hor utifran egen 6ver-
tygelse.” (PO 323)

Schellings intrikata utliggning av de tre apostlarna tar emellertid inte
slut har. Samtidigt som de betecknar bestimda principer och epoker i
kyrkans historia har de en djupare teologisk laddning som beror det
kristna gudsbegreppets visen: “Petrus dr Faderns apostel, [...] Paulus
Sonens och Johannes Andens.” (PO 322) Det ar forst i ljuset av denna
trinitariska djupstruktur som den verkliga djarvheten i Schellings vision
framtrader — men ocksd vad vi redan hos Novalis kunde urskilja som ett
successivt forandligande. Ty ir inte Johannes just Andens apostel, enligt
traditionen forfattare till det evangelium som berittar om hur Kristus
utlovar att sinda sin Ande till lirjungarna?

Men vad innebir det att Anden sdnds? Genom kyrkans historia har
detta tolkats som Guds fortsatta ndrvaro bland sitt folk. Om Fadern
symboliskt knutits till det Gamla testamentet och Sonen till det Nya, in-
dikerar laran om den heliga Anden att Guds uppenbarelse inte dr en gang
for alla given i och med skriftens nedtecknande. Gud fortsitter med andra
ord att sanda sin kirlek och vishet till manniskan under historiens ging,
vilket [imnar dorren oppen for fortsatta ansprak pa att uttyda den gudom-
liga uppenbarelsen. Darmed lamnas ocksa dorren 6ppen for att ga bortom
kyrkans givna ramar.

Det ar alltsd mot bakgrund av den dynamiska princip som Johannes
symboliserar som vi bor forstd den sene Schellings vision av en ”sant
allmannelig kyrka”, inte, sisom det ibland tolkats, som ett uttryck for en
med aren tilltagande religios konservatism. ”Mitt mal”, deklarerar Schel-
ling mot slutet av foreldsningen, dr en ”for forsta gdngen sant allminnelig
kyrka (om kyrka alltjamt ar det ritta ordet hir) vilken kan byggas allena
i anden och endast genom kristendomens fullkomliga sammansmdlining
med den allminna vetenskapen och kunskapen.” (PO 321) Trots det
genremdssiga avstandet frin Novalis profetiskt laddade essdistik dr det
salunda inte en mindre radikal vision vi méter i Schellings mogna filosofi.
I bada fallen handlar det till sist i liten grad om en ny religion i ordets
vedertagna betydelse och mer om en forhoppning om en andligt och intel-
lektuellt forddlad mansklighet.

174 Jayne Svenungsson



Andens teolog

Om forestillningen om en successivt fordjupad insikt om den gudomliga
uppenbarelsen mirks redan i Johannesevangeliet ska det genast tilliggas
att kyrkan inte alltid varit bekvim med denna tanke. Skilet har redan
antytts. Om Anden fortsitter att verka lite varstans och lite nar som helst,
ja da kan snart sagt vem som helst gora ansprik pa gudomlig uppen-
barelse. Det dr darfor begripligt att kyrkan genom historien sokt tona ner
Andens roll och framhdlla att den fulla uppenbarelsen givits enbart i
Kristus. Paradigmatiskt kommer denna tendens till uttryck hos Augusti-
nus, som i sin vildiga De Trinitate tydligt underordnar Anden de 6vriga
tva personerna i det gudomliga dramat. Fadern och Sonen star pa scenen,
Anden ér blott rekvisita.’

Det finns dock en teolog som sticker ut i den kristna traditionen genom
att gora Anden till huvudaktor i sin teologi. Betecknande nog ar det
denna teolog som Schelling i sin foreldsning anger som sin enda explicita
inspirationskalla: ”De stindpunkter som jag har ger uttryck at”, skriver
han inledningsvis, “finner jag std i pdfallande cverensstimmelse med
tankarna hos abboten Joakim av Floris.” (PO 315)

Joakim av Floris (ca 1135-1202) var i det tidigmoderna Europa fram-
for allt kind som forfattaren till Evangelium Aeternum, ett kontroversiellt
verk som med anspelning pd Uppenbarelsebokens ord om ett “evigt
evangelium” (Upp. 14:6) gjorde ansprik pa att overskrida savil det Gam-
la som det Nya testamentet och forkunna en ny andlig tidsilder. Skriften
var under senmedeltiden en visentlig killa till inspiration for kritiska
stromningar savil inom som utanfor kyrkan. Inom radikala falanger av
franciskanerorden togs exempelvis orden om en kommande ecclesia spiri-
tualis till intdkt for att bryta med de rddande klerikala ordningarna och
istillet utropa en genuint andlig kyrka i den helige Franciskus anda.'

Nu hor det emellertid till saken att Joakim av Floris aldrig forfattade
ndgot verk med titeln ”Det Eviga Evangeliet”. Det verk som publicerades
1254 var i stillet ett selektivt urval av Joakims texter sammanstallda av
en ung franciskan vid namn Gerardo di Borgo San Donnino. Det var
denne Gerardo som i sitt forord presenterade verket som en uppfyllelse
av Uppenbarelsebokens ord om ett evigt evangelium och som darmed var
den egentliga killan till den skandal som publiceringen foranledde. Boken
bannlystes och Gerardo di Borgo kastades i fangelse — en handelse som
vittnar om hur hotfullt kyrkan fann anspraket pa en ny uppenbarelse som
utmanade det egna tolkningsmonopolet.

Hur forholl det sig da med Joakim sjalv? Trots den explosiva verknings-
historia hans namn gav upphov till var tanken pa en ny, hogre uppenba-
relse frimmande den kontemplativt lagde abboten. Aven om hans teologi
bar visiondra drag bor det alltsd understrykas att Joakim inte betraktade
sig sjilv som en profetisk gestalt som kommit med en ny uppenbarelse.

Det eviga evangeliet 175



Snarare sdg han sig som en skriftlird som av Gud forlanats en unik gava
att uttyda de mysterier som Gud redan uppenbarat i de heliga skrifterna.!!
Samtidigt ingen rok utan eld. For dven om Joakim i alla formella avseen-
den forholl sig lojal mot kyrkans ordningar finns det gott om stoff i hans
sinnrika teologi som limnade vigen fri for tolkningar av just det slag som
Gerardo di Borgo foretog. Det dr ockséd detta stoff som anas, via verk-
ningshistoriens manga turer, i den under romantiken utbredda drommen
om en ny religion. Sdlunda aterfinner vi hos Joakim samtliga av de tre
drag jag ovan urskilt i Novalis och Schellings visioner, inte minst forestall-
ningen om ett progressivt utvecklingsforlopp knutet till ett tredelat schema
av epoker.

Joakim brukar rentav betraktas som den som infor sjidlva progressions-
begreppet i den kristna teologin, kanske i det visterlindska tinkandet
som sddant.’” Om tidigare kristen historieteologi — dir Augustinus aterigen
ar paradigmatisk — primart sig tiden pa jorden som en statisk vintan pa
den eskatologiska forlossningen, infor Joakim ett element av inomuvdrlds-
lig progression i det frilsningshistoriska skeendet. Denna nyorientering
var en frukt av en djupt trinitarisk overtygelse hos Joakim. Just som Gud
till sitt vdsen ar tre personer, just s3 bor den av Gud skapade historien
bara den gudomliga treenighetens avtryck.

Nu var denna tanke inte helt ny. Redan de tidigaste kristna teologerna
hade skilt mellan Faderns tid, knuten till det gamla forbundet, och Sonens
tid, den eon som inletts med Kristi uppstandelse och som forviantades vara
till den yttersta domen. Men borde inte 4ven Anden fa sin beskirda del
av det fralsningshistoriska dramat? Joakim fann att sd var fallet och for-
utsdg en tid dd Anden skulle utgjutas pd nytt och manniskan skulle fa
atnjuta en ldngvarig jordisk sabbat. Han benimnde denna period av fred
och andlig blomstring historiens ”tredje tillstind” (tertius status)."

Nu tillater inte utrymmet mig att gora rattvisa at komplexiteten i Joa-
kims historieteologi.'* Dock bor det klargoras att det inte dr ett strikt
kronologiskt utvecklingsschema som Joakim forestaller sig. Historiens tre
tillstdnd 4r — inte olikt Schellings tre principer — pa ett intrikat sitt in-
vidvda i varandra och hans ordval (latinets status snarare dn tempus) in-
dikerar att det framfor allt dr frigan om olika ”villkor” eller ”forhéllan-
den” som fordjupas och dominerar under olika faser av fralsningshisto-
rien.

Likval gar det inte att komma ifrdn att hela tankegingen rymmer ett
tydligt progressivt drag. Detta kommer inte bara till uttryck i att Joakim
forutspar en faktisk tid som kommer att 6verglinsa den hittillsvarande
historien i andlig fullkomning. Det dterspeglas ocksa i hans forestillning
om ett successivt vidgande av Guds féorbund med manskligheten. Joakim
tanker sig att historiens dldsta fas, Faderns status, utmarks av Guds unika
forbund med det judiska folket (populus iudaicus). Judarna far sedan std
tillbaka i det nya vidare forbund som Gud under Sonens status sluter med

176 Jayne Svenungsson



hedningarna (populus gentilis). Nar historiens tredje status bryter in kom-
mer Guds Ande emellertid att utgjutas 6ver bada folken, varmed judarna
kommer att omvandas till tro pa Kristus och leva i fred med hedningarna.'s

Tanken pa judarnas kommande omvandelse var en del av kyrkans tra-
ditionella lira. Dock forlades hela forloppet vanligen till tidens slut; pa
den hir sidan evigheten var judarna domda till forstockning och sjalvfor-
véllat utanforskap. Det som gor Joakim unik dr att han istallet ser framfor
sig ett historiskt forlopp dar de tva folken ska leva i fred som olika grenar
av samma trad — detta i en tid dd det faktiska historiska forloppet utmark-
tes av tilltagande motsittningar och det framvaxande kristna Europa som
bast laddade for en millennieldng serie av pogromer mot sin judiska mi-
noritet.'®

Till Joakims vision om Andens kommande utgjutelse hor inte bara
detta universaliserande drag. Han tinker sig dven att minniskan ska
forlanas en fordjupad andlig forstaelse (intellectus spiritualis), vilken fram-
for allt har konsekvenser for hennes formaga att tyda den gudomliga
uppenbarelsen. Vi ror hir vid det kanske mest grundlaggande draget i
Joakims teologi, overtygelsen om att andlig ofrihet och intellektuell for-
stockning hinger samman med en fixering vid bokstaven. Eller, motsatt
uttryckt, Overtygelsen om att andlig frihet hanger samman med en fordju-
pad allegorisk lisning av skriften. Aven om Joakim delade kyrkans tro att
den fulla uppenbarelsen givits i Kristus kunde han darfor samtidigt hiavda
att den nedskrivna uppenbarelsen endast var toppen av isberg. I detta ljus
ter sig den oregerliga verkningshistoria som hans texter gav upphov till
inte sd marklig. Ty vad skiljer, nar allt kommer omkring, anspraket pa att
komma med en ny uppenbarelse frin anspriket pd att tillhandahéilla
andlost manga nya tolkningar av en redan befintlig uppenbarelse?!”

Vems religion, vilken ande?

Vir tid omtalas ofta som en tid utan 6vergripande visioner. I synnerhet
det avsomnade Europa tycks sedan linge drinerat pa politisk kraft for att
entusiasmera sin befolkning. Byrdkraterna stretar pa och politikerna pend-
lar fram och tillbaka till Bryssel, men vet man lingre vad man arbetar for?
Vilket Europa ar det egentligen man vill forverkliga? Nagra vet forstds. I
kolvattnet av havererade europeiska visioner frodas populistiska dema-
goger som serverar provinsiella 16sningar pd kontinentala problem. Den
enda vision som i dessa kretsar nirs pa europeisk nivd handlar om att
peka ut och avliagsna ”icke-europeiska” element ur det Europa som i 6v-
rigt inte dr en politisk angelagenhet. Men bortom dessa illusoriska 16ften
om ett enhetligare Europa rader en pafallande avsaknad av substantiella
visioner om ett gemensamt gott, ratt eller sant for kontinentens invéanare.

Mot bakgrund av denna dystra samtidsbild 4r det vederkvickande att
ta del av det arv som stracker sig frin Joakim av Floris under hogmedel-

Det eviga evangeliet 177



tiden till Novalis och Schelling under den tyska romantiken. Vad vi méter
har dr inte bara tron pa en andlig och intellektuell forddling av manniskan
over tid, utan ocksa tron pa mojligheten av en mer universell gemenskap
grundad i manniskans gudalikhet.

Nu dr det emellertid inte sant att overgripande visioner lyser med sin
fullstindiga franvaro i var tid. Om vi drojer oss kvar inom den europeiska
tradition som fodde fram idén om en hogre religion kommer man inte
minst att tinka pd den italienske filosofen och tidigare EU-parlamenta-
rikern Gianni Vattimo. Vid ett antal tillfillen har Vattimo aktualiserat
Novalis essd om ett fornyat Europa och forsvarat en reviderad version av
hans starka sammanldankande av kristendomen och Europa. ”Kristendom”
uttyds hdr som forsvagning av auktoritira strukturer och dirmed som
oppenhet och tolerans for faktisk europeisk mangfald.'® Liknande reso-
nemang har forts pé rent politisk nivd. S var inte minst fallet i samband
med debatten kring EU-konstitutionens fordragsutkast i mitten av forra
decenniet, da flera debattorer sokte uttyda Europas kristna arv i termer
av inklusivitet och universalism."

Den sistnimnda debatten, men dven Vattimos texter, aktualiserar inte
desto mindre en problematik som haftar vid hela det arv som jag i denna
artikel behandlat i fragmentarisk form. Mer exakt handlar det om de
stundom forhdvande dragen i den kristna universalism som bar upp arvet
i frdga och som i pseudoteologisk form traderas dnda in i samtiden.

Redan i sin linda rymmer den kristna traditionen en tydlig universali-
serande impuls, vilken kommer till uttryck i Paulus stravan att vidga det
judiska forbundet till att omfatta dven icke-judar. Nu sdg forvisso Paulus
sjalv inte ndgon motsittning mellan troheten mot det egna partikulira
arvet och denna universaliserande impuls. Detta kom emellertid snart att
andras. I takt med att icke-judar blev majoritet i den tidiga kyrkan vaxte
behovet av att avlagsna sig fran de judiska rotterna och konstituera sig
som en sjilvstindig tradition. Snart utkristalliserades en polemisk retorik
som framstillde judendomen som exklusiv och sirskiljande i kontrast till
kristendomens universella fralsningsbudskap.?

Problemet med denna kristna sjalvbild, vilken forstirks under medel-
tiden och reformationen, ir att den nir en universalism som tenderar att
manifestera sig pa andra traditioners bekostnad. Formulerat i andra ter-
mer har den kristna traditionen, genom att forsta sig sjalv som ett generost
erbjudande om nad, helt enkelt haft svirt att hantera de som i trohet mot
en annan tradition valt att avboja ndden. Dessa ”nddevigrare” har i
basta fall uppfattats som otacksamma syndare, i virsta fall som entriagna
hinder som star i viagen for den egna politisk-teologiska visionens forverk-
ligande.

Lat mig kort belysa denna problematik i anknytning till de tre drag jag
urskilt i det joakimitiska arv som forvaltas av Novalis och Schelling. Med
den kristna treenigheten som grundmonster tecknar Joakim historien som

178 Jayne Svenungsson



en progressiv resa mot en hogre gestaltning av den kristna kyrkan, ett
monster som genljuder i den romantiska visionen om en ny religion. Nar
man synar detta monster finner man emellertid snart att det inte handlar
om nagon enkel kronologisk utveckling. Snarare handlar det om en dia-
lektisk process, dar de liagre stadierna maste overvinnas for att de hogre
ska kunna ta form.

Detta monster har inte minst haft konsekvenser for hur man inom eu-
ropeisk teologi och filosofi forhallit sig till just det judiska arvet. Istdllet
for att betraktas som en tradition i egen ritt har judendomen betraktats
som ett forstadium till den kristna traditionen. Sitt kanske mest fullfjad-
rade uttryck far monstret i Hegels portratt av varldsandens resa mot hogre
sjlvinsikt, som bland mycket annat dr en berittelse om hur den judiska
religionen, stavad i termer av legalism och exklusivitet, méste prisges for
att en sant frihetlig och medborgerlig religion (den preussiska protestan-
tismen) ska kunna uppnés.?!

Nu ska det i rattvisans namn sdgas att Novalis, men i synnerhet Schel-
ling, inte delar den starka anti-judiska ddra som utmirker delar av den
tyska idealismen.?? Vi kan hir erinra oss Schellings vision om en ”sant
allmannelig kyrka”, vilken innesluter bade judar och hedningar. Schelling
ar i denna mening direkt arvtagare till Joakim och hans vision om en
inombhistorisk forening av de tva folken. Och det tal att upprepas att bada
tankarna avviker frin den dominerande kristna traditionen som betraktat
—och behandlat - judarna som fordomda intill tidens yttersta dagar. Dock,
med detta sagt kvarstar att det aven for Schelling (och Novalis) till sy-
vende och sist dr en hogre form av kristendom som judarna ska omfamnas
av. Darmed tangerar vi ater det problematiska med den kristna universa-
lismen. Aven i sin mest vilmenande form tenderar den att vara blind for
sina egna partikuldra forutsattningar. Vattimo utgor i detta avseende ett
belysande exempel i samtiden. Trots att den allomfattande kristendom
han forfiktar kan uttydas som bade pluralism och laicisering, ja rentav
som kristendomens bortbleknande, ar det likval ett kristet (inte judiskt,
muslimskt eller sekulart) Europa han salufor.??

I denna blindhet infor den egna partikularismen anas det tredje draget
jag urskilt i visionen om en ny religion — stravan efter ett successivt for-
andligande. For att forverkliga en genuint universell vision krdvs med
andra ord ett avlagsnande fran det partikuldra. I modern tid finns detta
drag symptomatiskt representerat hos Kant, ddr strivan att uppritta en
universell grund for fornuftet gar hand i hand med ett fjairmande fran det
konkreta, partikuldra eller naturnédvindiga. Samma stravan genljuder pa
olika sitt i den senare tyska idealismen; vi kan ater erinra oss Schellings
vision om en ”sant allmdnnelig kyrka” som star i kontrast till religionens
konkreta, materiella eller bokstavliga uttryck och snarare manifesterar en
forhoppning om en andligt forddlad mansklighet.

I ljuset av vad mycket ”bokstavlig” religion formar stilla till med ar

Det eviga evangeliet 179



denna vision naturligtvis tilltalande. I ett idéhistoriskt perspektiv ar det
emellertid viktigt att pdminna sig om att denna kontrastering mellan
bokstav och ande — mellan materialitet och rationalitet — ar inskriven i en
betydligt dldre och mindre oskyldig berittelse. Vi anar den i Joakims
nedvirdering av bokstavliga ldsningar av skriften, vilka han for 6vrigt
aven benimner ”judaiserande” lisningar. Men berittelsen gdr, som redan
antytts, langre tillbaka dn sd. Nar kristendomen i sin tidiga fas avgran-
sade sig mot judendomen gjorde den inte s enbart genom att framhalla
den egna traditionens oppna och inkluderande natur gentemot juden-
domens slutenhet. Ett lika viktigt retoriskt grepp var att framstélla den
kristna tron i termer av andlig upphojdhet, alltmedan judendomen och
judarna beskrevs som hopplost fjattrade vid det jordiska och materiella
(reningsforeskrifter, omskarelse, blind laglydnad). Drygt ett och ett halvt
millennium senare ekar metaforiken i Kants framstillning av det judiska
folket som forkroppsligandet av manniskans heteronoma tillstind och av
judendomen som en kultfixerad religion domd att d6 ut som ett led i
framvaxandet av en universell fornuftsreligion.**

Aterigen 4r det av vikt att skilja ut Novalis och Schellings visioner fran
den explicit anti-judiska ddra som loper genom Kants och Hegels filosofier.
Samtidigt kommer vi inte ifrdn att dven deras visioner bar pa troper som
ingdr i en vidare verkningshistoria, vilken bland annat aktualiserar fragan
om hur man i det kristna visterlandet relaterat universella ansprak till
partikuldra forutsittningar. Mina exempel har framfor allt berort forhal-
landet till judendomen och judarna som det kristna Europas andra, men
man kan samtidigt friga om inte dessa exempel vittnar om ett monster
som gar igen i europeiska politikers och filosofers sitt att relatera aven till
andra former av alteritet. Man kommer i samtiden osokt att tinka pa det
romska ”problemet”, dar Europas ”universella” pabud om rorlighet 6ver
granser plotsligt avslojat sina hogst partikuldra forestdllningar och for-
vintningar.

Summary

The Eternal Evangel. The Joachimite heritage in Romantic religion. By
Jayne Svenungsson. Taking its departure in the 19%-century idea of a
“religion of humanity”, this article explores the ideological roots of this
powerful vision of a new, higher religion including all human beings re-
gardless of nationality or confession. The vision is highlighted by a close
reading of Novalis’ famous text “Die Christenheit oder Europa” and the
final lecture of the late Schelling’s philosophy of revelation. Through the
analysis of these texts, a number of metaphors are uncovered, which, in
the next section of the article, are traced back to the trinitarian theology
of history of the 12%-century Calabrian abbot Joachim of Fiore. However,
the aim of the article is not only to illustrate the continuity of the Joachi-

180 Jayne Svenungsson



mite legacy and the Romantic notion of a religion of humanity. Thus, in
the last section I also attempt to problematize the central metaphors un-
derpinning this notion by relating them to their wider Wirkungsgeschich-
te in the European politico-philosophical heritage.

Noter

1. Den avgorande impulsen for utveck-
lingen av positivismen i religios riktning var
Comtes livsomvilvande méte med Clotilde
de Vaux, som vid 1800-talets mitt reside-
rade pa den adress som senare kom att for-
virvas av den positivistiska rorelsen. Se vi-
dare Jayne Svenungsson: ”Inkarnationen av
den perfekta minniskan”, Under strecket,
Svenska Dagbladet 2011-01-16.

2. Se vidare Warwick Gould & Marjorie
Reeves: Joachim of Fiore and the myth of
the Eternal Evangel in the nineteenth and
twentieth centuries, 2 uppl. (Oxford, 2001
[1987]), 65-68.

3. Se vidare Henri de Lubac: La postérité
de Joachim de Flore. Tome I: de Joachim a
Schelling (Paris, 2001), 289-326.

4, Friedrich Schleiermacher: Uber die Re-
ligion. Reden an die Gebildeten unter ibren
Verdichtern (Stuttgart, 1969 [1799]), 309.
Aven inom den svenska romantiken florera-
de motsvarande idéer, vilket Mikael Mogren
belyst i sin avhandling, Den romantiska kyr-
kan. Forestdillningar om den ideala kyrkan
pd jorden inom Nya skolan till och med dar
1817 (Skelleftes, 2003).

5. Novalis: Kristenheten eller Europa &
Hymmner till natten (CE), 6vers. Percival &
Sven Christer Swahn (Lund, 1994).

6. Anders Olsson: Lasningar av INTET
(Stockholm, 2000), 28.

7. Detta idealistiska religionsbegrepp in-
nebdr dock inte att Novalis utesluter att
den kristna kyrkan lever vidare i institutio-
nell mening, men det dr alltsa inte hir dess
primédra betydelse for den Europeiska kul-
turen ligger. Se vidare Andreas Kubik: "Res-
tauration oder Liberalisierung? Christen-
tumsteoretische Aspekte in Novalis’ *Die
Christenheit oder Europa’ i Mattias Pir-
holt (red.): The ideological constructions of
German romanticism (Uppsala, 2011), 45—
77.

8. E W. J. Schelling: Philosophie der Of-
fenbarung 1841/42 (PO), red. Manfred
Frank (Frankfurt am Main, 1977 [1854]).

Oversittningarna av citaten i den 16pande
texten dr mina egna.

9. Se Augustinus: De Trinitate (400-416),
Patrologia Latina Database. Databasens text
bygger pa Jacques-Paul Migne (red.): Patro-
logia Latina (Paris, 1844-1865), bok 15,
kapitel 17 och 19.

10. Se vidare Marjorie Reeves: Joachim of
Fiore and the prophetic future. A Medieval
study in historical thinking, 2 uppl. (Stroud,
1999 [1976)).

11. Jfr Bernard McGinn: The Calabrian
abbot. Joachim of Fiore in the history of
Western thought (New York, 1985), 123-
144.

12. Jfr Mattias Riedl: Joachim von Fiore.
Denker der vollendeten Menschheit (Wiirz-
burg, 2004).

13. Joakim av Floris: Expositio in Apoca-
lypsim (Venedig, 1527 [oforandrat omtryck:
Frankfurt am Main, 1964]), f. 209vb: Veni-
endum est quandoque ad septimam partem
in qua agitur de magno illo sabbato in fine
mundi futuro: quod vocari placuit tertium
statum.

14. For en utforlig behandling hinvisar
jag till min kommande studie Historiens
horisonter. Om profetism, messianism och
idén om andens utveckling.

15. Joakim av Floris: Adversus Iudeos,
The Latin Library. Databasens text bygger
pa Arseneo Frugoni (red.): Fonti per la storia
d'ltalia, 95 (Rom, 1957).

16. Se vidare Robert Lerner: The feast of
Saint Abrabam. Medieval millenarians and
the Jews (Philadelphia, 2001).

17. Jfr Bernard McGinn: The Calabrian
abbot, 127. Joakim utvecklar sin exegetiska
teori mest fullstindigt i Liber de Concordia
Novi ac Veteris Testamenti, i E. Randolph
Daniel (red.): Transactions of the American
Philosophical Society 73:8 (Philadelphia,
1983).

18. Se framfor allt Gianni Vattimo: Dopo
la cristianita. Per un cristianesimo non reli-
gioso (Milano, 2002).

Det eviga evangeliet 181



19. Se vidare Jayne Svenungsson: ”Euro-
pa, kristendomen, sekulariseringen” i Ord &
Bild 5 (2006), 38-45.

20. Se, for en god oversikt dver denna
process, James Carroll: Constantine’s sword.
The church and the Jews (Boston & New
York, 2001).

21. Se vidare Yirmiyahu Yovel: Dark ridd-
le. Hegel, Nietzsche and the Jews (Cam-
bridge, 1998).

22. Se vidare Micha Brumlik: Deutscher
Geist und Judenhass. Das Verhilinis des

182 Jayne Svenungsson

philosophischen Idealismus zum Judentum
(Miinchen, 2000), 250-279.

23. John D. Caputo belyser denna prob-
lematik hos Vattimo i ”Spectral hermeneu-
tics. On the weakness of God and the theol-
ogy of the Event” i Jeffrey W. Robbins (red.):
After the death of God (New York, 2007),
47-88.

24. Jfr Michael Mack: German idealism
and the Jew. The inner anti-Semitism of phi-
losophy and German Jewish responses (Chi-
cago, 2003), 23-41.



