

#### Poetics of Argumentative Discourse in Albahlani's Poetry

Almahfali, Mohammed

Published in:

Alnnas Alshery Keraat Tatbykyah, Bohoth Mohakkamah (Poetic Text, Applied Readings, Peer-Reviewed Researches)

2016

Document Version: Förlagets slutgiltiga version

Link to publication

Citation for published version (APA):

Almahfali, M. (2016). Poetics of Argumentative Discourse in Albahlani's Poetry. In Alnnas Alshery Keraat Tatbykyah, Bohoth Mohakkamah (Poetic Text, Applied Readings, Peer-Reviewed Researches) (pp. 678-710).

Total number of authors:

General rights

Unless other specific re-use rights are stated the following general rights apply:

Copyright and moral rights for the publications made accessible in the public portal are retained by the authors and/or other copyright owners and it is a condition of accessing publications that users recognise and abide by the legal requirements associated with these rights.

- Users may download and print one copy of any publication from the public portal for the purpose of private study or research.

  • You may not further distribute the material or use it for any profit-making activity or commercial gain

You may freely distribute the URL identifying the publication in the public portal

Read more about Creative commons licenses: https://creativecommons.org/licenses/

Take down policy

If you believe that this document breaches copyright please contact us providing details, and we will remove access to the work immediately and investigate your claim.

## النص الشعري <mark>قراءات</mark> تطبيقية

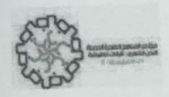
بحوث مُحَكَّمة





# النص الشعري قراءات تطبيقية

بحوث مُحَكَّمة











ص.ب. 113/5752 E-mail: arabdiffusion@hotmail.com www.alintishar.com

بيروت ـ ئبنان هاتف: 9611-659148 فاكس: 9611-659148

ISBN 978-614-404-876-4 الطبعة الأولى 2016

## شعرية الخطاب الحجاجي في ديوان البهلاني

د.محمد المحفلي (1)

لكلمات المفتاحية:

شعرية، خطاب، حجاجي، نص، شعر عربي حديث، شعر إحيائي، البهلاني مقدمة:

يعد الحجاج واحدًا من المناهج النقدية الحديثة، وهو ينطلق من حقل مجاور للنقد الأدبي، إذ إن مجاله هو الفكر والفلسفة، بيد أن التداخل بين العلوم عبر الأثر والتأثر، أوصل هذا العلم إلى حقل النقد الأدبي. فهو علم له مفاهيمه ومصطلحاته، وآلياته وأدواته وقوانيه، وهو بعد ذلك له موضوع معين، وتعد اللغة موضوعا للحجاج في بعده العام، ومن هنا يدخل الحجاج حقل النقد الأدبي ويبحث في أنواعه الفنية، بدءًا بأقرب الفنون إليه: الخطابة، والمناظرة، ثم يصل إلى السرد، والنص الشعري.

إن كثيرًا من مطبقي هذا المنهج الجديد يبحثون في الشعر العربي القديم، الذي غالبًا ما يكون بناؤه الفني متسقًا مع آليات الحجاج وأدواته بصورة مباشرة وواضحة. فطبيعة بناء النص الشعري العربي القديم تعطي الدارس \_ على وفق منهج الحجاج \_ الفرصة الملائمة لكشف فنيات الخطاب الحجاجي وكشف آلياته فيه. فقليل من بحث في حجاج النص الشعري الحديث؛ لأن مستوى الترميز وتكثيف الصور الشعرية تصبح عوائق أساسية أمام الباحث في الشعر الحديث، الذي يتجه لقارئ ذي مواصفات معينة فتكون الآليات والوسائل الحجاجة ذات منزع خاص وذات تجل مراوغ، لا يستطيع الكشف عنها إلا بصعوبة بالغة.

يعتمد الشعر إضافة إلى لغته الشعرية على عدد من الوسائل والأدوات التي تعبنه في

<sup>(1)</sup> كلية التربية بجزيرة سقطرى \_ جامعة حضرموت، اليمن.

النهم بناء صورته النموذجية، من ذلك وسائل الخطاب الحجاجي وأدواته. وفي هذه المحت في متن الشاعر العماني: أبي مسلم المدن بناء من أدواته وفي هذه المنكمال بسم البحث في متن الشاعر العماني: أبي مسلم البهلاني، فقد تبين أن هذا المتن قادر الغراءة سيتم البات الخطاب الحجاجي وكذلك اشتر اطات الدرية المتن أن هذا المتن قادر الفراءة سيسم . الفراءة سيسم المخطاب الحجاجي وكذلك اشتراطات الشعرية، إذ يحمل في نصوصه على المن فعلم المن في نصوصه على المن في سياقها التاريخي - تجربة مختلفة. فعلم المن على الإيهام، المناه التاريخي - تجربة مختلفة. فعلى الرغم من مستوى اللغة الشعرية المناه المناه المعربة تمثل - في سياقها التاريخي على الرغم من مستوى اللغة الشعرية المعربة المناه ال شعرية تمان على مستوى اللغة الشعرية والفنية التي تلف نصوصه، فإنه لم يلاق حقه من الدرس على مستوى العالم العربي، إذ إن والفنية التي قاد قة، وهو في عصر طبع الشعب والانتار الأ والفنية اللي علم العربي، إذ إن عصر طبع الشعر والإنتاج الأدبي بالتقهقر والانحطاط، ولكن لمعره يمثل حالة فارقة، وهو في عصر طبع الشعر والإنتاج الأدبي بالتقهقر والانحطاط، ولكن همره يعمل الله النصرة على مستوى النضج الفني الذي وصل إليه النص الشعري عند هذا المتن يقدم دلائل واضحة على مستوى النضج الفني الذي وصل إليه النص الشعري عند والأخرى، آليات الخطاب الحجاجي ومدى قدرتها على رفد الشعرية في النص.

تقدم القراءة أولا مداخل منهجية لمفهوم الحجاج ثم الخطاب الحجاجي، وكذلك شعرية الخطاب الحجاجي، متناولة التعريفات في الكتب المرجعية النقدية والفكرية، واللغوية. ثم تدخل في المتن المدروس، فتكشف بداية عن النموذج التواصلي الذي يؤطر الخطاب العجاجي داخل النصوص، ثم تتبعها لاحقا بدراسة أصناف الحجاج وشعريتها، وتحليل تلك الأصناف تحليلًا لغويًا وشعريًا للكشف عن فنيتها ومستوى الطاقة التي تمنحها لشعرية النص.

#### في مفهوم الحجاج

ينطلق الحجاج في مناهج النقد الأدبي الحديث من حقل الفكر والفلسفة، بدءًا من سقراط وأفلاطون فأرسطو ومن تابعهم، وصولاً إلى علماء البلاغة وعلماء اللغة والنحو وعلماء الكلام العرب. ولكن يعد أرسطو رائد الحجاج، من خلال ما أسماها بالخطابة التي انبثقت عنها فواعد الحجاج وأسسه في مفهومه الحديث. ولكي نصل إلى مفهوم واضح ومحدد لهذا المصطلح؛ بغية التأسيس عليه لبناء شعرية الخطاب الحجاجي، لا بد من استعرض بعض التعريفات التي حاولت \_ قدر الإمكان \_ الإلمام به، ومن ثم وضع أركانه الأساسية، انطلاقًا

من ذلك المفهوم. يقدم فيليب بروطون تعريف بيرلمان للحجاج مبينا أنه «دراسة التقنيات الخطابية التي تتيح إثارة أو زيادة إذعان العقول للأطاريح للحصول على التصديق» (بروطون، 2003: 22)، ومن هذا العلم، هذا التعريف الموجز يتبين أن الحجاج هو علم، وفي الوقت نفسه طريقة دراسة هذا العلم، فهو جانب متعلق بالمتحدث/ المبدع، وبالمستمع/ القارئ. أما في الجانب اللغوي، وفي المان متعلق بالمتحدث/ المبدع، وبالمستمع/ القارئ. السان العرب يدور المعنى حول المفهوم الحديث إذ جاء: «والحُجَّة: البُرْهان؛ وقيل: الحُجَّة مان العرب يدور المعنى حول المفهوم الحديث إذ جاء: «والحُجَّة عند الخصومة. وهو رَّبِ يَدُورَ المَعنى حول المفهوم الحديث إد جور. و الظَّفَرُ عند الخصومة. وهو ما دُوفِعَ به الظَّفَرُ عند الخصومة الحجة الوجه الذي يكون به الظَّفَرُ عند الخصومة. وهو ر للنقد أوصل قوانينه،

يدخل

خطابة،

غالبًا ما النص ins

شعري

النص الشعوي قراءات تطبنبذ

رجل مِحْجاجٌ اي جَدِل. والله يَحُجُّه يَحُجُّه حَجَّا: غلبه على حُجَّتِه . . . وكذلك مُحَبَّة مُحاجَّة وحاجًة وحاجًة وحِجاجًا: فازعه الحُجَّة . . . وكذلك مُحَبَّة مُحاجَّة وحِجاجًا: فمن خلال ال مُحاجَّةً وحِجاجًا: نازعه الصب البن منظور: مادة حجج). فمن خلال الربط بين مُعَبِّق الطريق هي المَقْصِدُ والمَسْلَكُ»(ابن منظور: تعلق الحجاج بالإقناع والعجة بين مفهرًا الطريق هي المقصد را العرب يتبين: تعلق الحجاج بالإقناع والحجة والبرهان، بين مفهوم بيرلمان والمفهوم اللغوي في لسان العرب يتبين: تعلق الحقول. وفي المفهوم اللغوي المداردة والبرهان، بيرلمان والمفهوم المعرب في المنافقة ال إلى وجود المسلك أو الطريق المرتبط بالحجة والبرهان وغاية الإقناع. '

ويقدم جميل حمداوي الكثير من التعريفات للحجاج بدئًا من أرسطو مرورًا ب: رون ویقدم جمین الله ماییر، وفایر کلوث، وموشلر، ومانکونو، وبنیفنست، وشارودو، آموسی، وومیشیل ماییر، وفایر کلوث، وموشلر، دان الایان الموسى، ووسيسين ير أمرين، وغرايسي، وكريستيان بلانتان، وباختين، تتفق في معظمها \_ على عدة نقاط، أهمها وجود متحدث أو متكلم أو مرسل، ووجود خطاب على شكل رسالة أو خطبة أو نص أو كلمة، ووجود مخاطب مباشر أو غير مباشر(حمداوي، 2013: 41). فهذه النقاط الثلاث هي المرتكز التي يقوم عليها أي خطاب، لا سيما حين يكون الخطاب حجاجيًا، وإن كان هناك من الباحثين من جعله يعتمد على خمسة أركان مي: «1 \_ طرفا الحجاج، 2 \_ القضية المتنازع عليها، 3 \_ خطاب الحجاج، 4 \_ الإقناع، 5 \_ جمهور الحجاج: المخاطبون والمتلقون»(سرحان، 2013: 80)، بيد أن إعادة النظر في هذه الأركان، يمكن أن يقلصها إلى ثلاثة فقط، فالقضية المتنازع عليها وخطاب الحجاج والإنناع، كلها يمكن أن تتضمن في النص أو الرسالة، وجمهور الحجاج المخاطبون والمتلقون يدخلون ضمن الطرف الآخر للحجاج وهو المخاطب أو المرسل إليه؛ وعلى هذا فأطراف العجاج الرئيسة هي الأطراف الثلاثة فقط، مرسل ومرسل إليه ورسالة.

إن فحص أغلب التعريفات يبين أن الحجاج يسعى للإقناع بتغيير موقف معين، وهنا يحصل الخلط بين أمرين هما: الموقف والمعتقد، فهل بينهما تداخل؟ أم أن الحجاج بسعى لكلا الأمرين؟ فكلمة موقف تستعمل للتعبير عن شعور إيجابي أو سلبي تجاه شخص معبن، هدف محدد أو قضية ما، أما المعتقد فهو معلومات يحملها الإنسان عن إنسان آخر أو هدف محدد أو قضية ما. هذه المعلومات قد تكون حقيقية وقد لا يكون لها أساس من الصحة، إنما مجرد أوهام أو رأي شخصي. فمثل المواقف: أن تقول أكره الطائفية السياسية ومثل المعتقد: أن تقول الطائفية السياسية تفتت البلدان(رزق، 1994: 23 \_ 24)؛ وبهذا يتداخل الأمران ويصعب فك هذا التداخل. ويمكن أن يسعى الحجاج من خلال الخطاب إلى تغيير الاعتقاد، أو الموقف، أو تغييرهما معا، وقد يسعى من جهة أخرى إلى تأكيد رأي أو تأكيد معتقد أو تأكيد موقف؛ بهدف الحفاظ عليه أكبر فترة ممكنة لدى المستقبل أو القارئ.

أمر أخر سلاية الإيمان والعلم والعواطف أشياء لا تخضع للحجاج، فالمعرفة العلمية لا تخضع برطون: إن الإيمان الحق والساذج يتم تبادله وتلقيه بوصفه بداهة لا تنت بروطون: إن المي والإيمان الحق والساذج يتم تبادله وتلقيه بوصفه بداهة لا تخضع التفسير ولا المجاج، عذلك العواطف سواء تعلق الأمر بالجمال، أو بالحد أو بالدارية الما المجاج، المجاح، والمي العواطف سواءً تعلق الأمر بالجمال، أو بالحب أو بالكراهية، فهذه المشاعر المجدال، وكذلك العواطف سواءً تعلق الأمر بالجمال، أو بالحب أو بالكراهية، فهذه المشاعر المحدال، وللما الآراء (بروطون، 2003: 42 - 44)، ولكن ماذا عن استعمال هذه المشاعر لا شأن لها بالآراء في بناء الحجاج ذاته؟ صحيح أنها أن الدين لا شأن لها بعد المحجاج، في يناء الحجاج ذاته؟ صحيح أنها أمور لا تخضع للحجاج بكونها لا المارة العابرة للحجاج، وفي الأغلب بكون المنظم، العالم الثلاثة العابرة العابرة العموم، وفي الأغلب يكون المنظور العلمي بوصفه قوانين ثابته غير خاضع نظل الآراء في العموم، أن يخضع للحجاج، ومثله الدين ما أن المنظور العلمي بوصفه قوانين ثابته غير خاضع نبل الاراب في المكن أن يخضع للحجاج. ومثله الدين، بيد أنه حتى العلم أو الدين - في الرأي، ومن ثم لا يمكن أن يخضع للحجاج. ومثله الدين، بيد أنه حتى العلم أو الدين - في الراي، و ل المحاج الرأي، فماذا لو استعمل المحاجج/الشاعر، أو الخطيب، هذه العاصين القوية لدعم حجاجه؟ هل تقوي حجته، أم تعد من منظور الحجاج إرغاما على الأدوات القوية لدعم حجاجه التحديد ا التعليم ومن ثم انتزاع الإقناع بالقوة؟ إن مسألة الحجاج هنا تتعلق بالهيمنة، فلو كانت هذه العناصر الدينية والعواطف والعلمية، في إطار البرهان الحجاجي، فإنها تقويه وتدعمه، أما إذا كانت هي المهيمنة على الخطاب فإنها تنحرف به إلى إرغام المتلقي، ومن ثم الخروج عن مار الحجاج. كما ينبغي التنبه للتفريق بين نوعين من الحجاج، الأول: الحجاج في معناه العادي فلا يختلف كثيرًا عن المفاهيم المستعرضة آنفا. والآخر: والحجاج بمعناه الفني بوصفه صنفًا مخصوصًا من العلاقات بين المضامين الدلالية تتحقق في الخطاب وتكون مسجلة في اللسان إذ تتميز العلاقة الحجاجية بكونها درجية أي إنها ترابط سلالم (موشلار، 2010: 93). وهنا يمكن أن يدرج الحجاج الذي يستثني الإيمان والعلم والعواطف في النوع الثاني، أي بمعنى أن يكون الخطاب في الأصل مبنيًا ليكون خطابًا حجاجيًا في جانبه الفكري والفلسفي الجدلي.

صحيح أن العواطف تعد عيبًا إذا ما استعان بها المحاور لتدعيم خطابه حين يلجأ إلى عنصر خارج الخطاب، التي لا تنتمي إلى الحجاج، فالعواطف إذا حلت قطعت سير الحجاج الحقيقي، لذلك يحسن بالمحاور ألا يستعملها (عبيد، 2011: 284)، ولكن ماذا لو استعملها المتحدث بوصفها تدعيمًا لحجته؟ ألن يكون الخطاب أكثر قدرة على التأثير في المتلقي، وأكثر قدرة على الإقناع؟ ألا تخاطب وسائل الإعلام والإعلان - في أغلبها - عواطف المستمع والمشاهد ورغباته؟ إن الحديث عن قصور الخطاب الحجاجي باللجوء إلى العاطفة ينحصر على الحجاج في جانبه الجدلي الحواري الذي يسترعي وجود الحجة مقابل الحجة والبرهان مقابل ال مقابل البرهان، أما الحجاج بوصفه تواصلا، فإن العاطفة تعد واحدة من مكوناته، فهناك ارتباط ... الما الحجاج بوصفه تواصلا، فإن العاطفة عد الماسة، فالمرسل يستغل الرنباط بين العاطفة وما يحيط بالمخاطبين في حياتهم الاجتماعية والسياسية، فالمرسل يستغل مع فته بريان معرفته بعواطف المخاطبين؛ لتوظيف كل ذلك في ثنايا خطابه.

عند محاولة فهم الحجاج ينبغي أن يتم تجاوز حدود التعريف للبحث عن الوظيفة، وصولا لفهم الحجاج الذي غايته «أن يجعل العقول تذعن لما يطرح عليها أو يزيد من درجة الإذعان فأنجع الحجاج ما وفق في جعل حدة الإذعان تقوي درجتها لدى السامعين بشكل يبعثهم على العمل المطلوب (إنجازه أو الإمساك عنه). أو هو ما وفق على الأقل في جعل السامعين مهيئين لذلك العمل في اللحظة المناسبة (صولة، 2011: 13). فهذه هم غاية الحجاج أو وظيفته الأساسية، التي تجعل المستمع أو المخاطب يذعن لما يطرح عليه ويجعله مهيأ لذلك. بيد أن هذا الأمر يحتاج لمزيد من التأمل؛ كون الحجاج يسمو على فكرة الإذعان أو الهيمنة، فهو عمل حواري جدلي بالدرجة الأولى، فعل إنساني منطلق من الفكرة التي تتبنى فعل المشاركة، والإقناع من أجل المحاورة لا الإرغام على اعتناق هذه الفكرة أو الشعر في هذا الجانب؟ لا يمكن أن بعلى الشعر في الجانب الإقناعي العنيف، أو أن يعد الخطاب الإقناعي في الشعر عنصر إزغام للمخاطب، إنه بطبيعته وبفكرة وجوده الرامية إلى التواصل الحجاجي، ذو طبيعة حوارية الفكري الذي يحمله، فإنه يظل مسكونا بالروح الشفافة للحجاج، الذي لا يرمي إلا إلى الفكري الذي يحمله، فإنه يظل مسكونا بالروح الشفافة للحجاج، الذي لا يرمي إلا إلى مخاطبة العقل والروح في آن.

إن الخطاب الحجاجي النموذجي يبنى على مكونات أساسية منها على سبيل المثال: (العبد، 2002: 44 \_ 45) 1 \_ الدعوى: وهي نتيجة الحجاج، الغاية منها استمالة المستمع لقبول التصورات والمدركات. 2 \_ المقدمات: وتمثل معطيات الحجاج، وهي مجموعة المسلمات والبديهيات التي يؤسس المتكلم على منوالها حجاجه. 3 \_ التبرير: ويمثل بيان البرهنة على مدى مطابقة وصلاحية المقدمات للنتائج المقصودة. 4 \_ الدعامة، وتمثل البرهنة على مدى مطابقة والقيم التي يستثمرها المتكلم حتى يجعل المقدمات والتبريرات مجموعة الشواهد والأدلة والقيم التي يستثمرها المتكلم حتى يجعل المقدمات والتبريرات والنتائج أقوى مصداقية وتقبلاً عند المستمع . 5 \_ مؤشر الحال: ويمثل مجموعة التعبيرات التي تظهر مدى قابلية بعض النتائج للتطبيق. 6 \_ التحفظات والاحتياطات: وهي التي يفعها المحاجج في حسبانه مسبقا لردود أفعال المستمع تجاه النتيجة. بيد أن هذه المكونات قد لا تكون متجلية بصورة واضحة في الخطاب الحجاجي، خاصة حين يكون هذا الخطاب داخل النص الفني، فربما ينطبق الأمر على الحجاج في مضانه، لا سيما الخطابة أو المناظرة، أو غيرها من الأنواع التي تحتضن الحجاج بوصفه عنصرًا أصيلاً فيها، بمعنى الحجاج في بعله الفكري والفلسفى، وليس اللغوى.

الحجاج والجدل والخطابة والبلاغة:

إن لقظ الحجاج كان مرادفا \_ عند قدماء العرب \_ للجدل، وهو مرادف أيضًا باعتبار علاقة

النصل الكلامي الذي هو مرادف للجدل (صولة، 2007: 15 ـ 16)؛ وهذا ما تبين من التعدية للمذهب العرب، فالمدت وغيره من كتب التراث العرب، فالمدت العرب التعدية للمسلم العرب، وغيره من كتب التراث العربي، فالحجة والمحاججة مرتبطة التعريف في لسان العرب، ولها علاقة مباشرة بعلم الكلام، الذي عن كان المالة والمحاججة مرتبطة التعريف في المحاجبة مرتبطة المحالم، الذي عني كثيرًا بهذا الأمر بوصفه ميدان الجدل والمناظرة، ولها علاقة مباشرة بعلم الكلام، الذي عني كثيرًا بهذا الأمر بوصفه ميدان اشتغاله في المجال الفكري.

إن الارتباط بين الحجاج والجدل لم يكن حكرًا على قدماء العرب فحسب، فالحجاج إن المجدل والخطابة، وبحسب ما ينقل صولة عن برلمان وتيتكا: أن أثر الجدل من شيء بين الجدل والمشاعدة المسلمان المسل شيء بين مو فن، يتوسل المشهورات أو المسلمات؛ لإلزام الخصم، فيظهر من حديثهما عن التائير الذهني في المتلقي، وعن تسليمه بما يقدم له وإذعانه لما يعرض عليه، إذعانًا نظريًا المابر على العقل والإدراك. وأما الخطابة فتظهر من خلال إلحاحهما على فكرة توجيه العمل والإعداد له والدفع إليه(صولة، 2007: 28)؛ وبهذا يكون الحجاج عنصر ربط بين الخطابة والجدل، الخطابة بوصفها المنطلق الأساسي للجدل بحسب أرسطو، والجدل بوصفه احد خصائص تلك الخطابة. أما البلاغة فإنها تعني «التحكم في إمكانات اللغة لأجل التواصل مع الآخرين وإقناعهم بوجهة نظرك أو رأيك أو موقفك أو سلوكك أو أطروحتك. وفي جميع الأحوال تتحرك البلاغة في دائرة الرأي؛ إننا لا نحاجج الآخرين في الحقائق العلمية الصحيحة أو القابلة للبرهنة الحاسمة، لأن مدار الحجاج على الرأي المحتمل الذي لا يمتلك دقة الحقائق العلمية بيد أنه من جهة أخرى لا يعرى عن القوة والفعالية في الحياة الاجتماعية البومية ا(بروطون، 2003: 9 \_ 10)، وهنا تتحدد \_ بشكل واضح \_ وظيفة الحجاج، التي ترتبط بوظيفة البلاغة، ولكن البلاغة بالمفهوم الحديث، لا كما كان مفهومها القديم، سواء في الغرب أو في العالم العربي. إن معرفة وظيفة الحجاج هنا بترابطاته بين هذه الفنون الثلاثة (الخطابة - الجدل - البلاغة) تمهد للبحث في خصائصه لا سيما حين يتعلق الأمر بالحجاج في النص الأدبي وفي النص الشعري على وجه الدقة.

### الحجاج واللغة:

على الرغم من هذا التداخل بين الخطابة والجدل والبلاغة، فإن الحجاج ينطلق من اللغة؛ بحاب : ... فالتحجاج في اللغة هو: «بيان ما يتضمنه القول من قوة حجاجية تمثل مكونًا أساسيًا لا ينفصل عن مونا عن معناه يجعل المتكلم، في اللحظة التي يتكلم فيها، يوجه قوله وجهة حجاجية ما المناها على المناها على المناها على المناها على الله ع ماه (المبخوت، 352)، فتكون طاقة اللغة حين تتشكل بهيئة خطاب ما، حاملة في ثناياها عناص الدين المهيمنة داخله؛ عناصر الحجاج ومكوناته. ويختلف حينئذ تجلي هذا الخطاب بحسب البنى المهيمنة داخله؛ لكون نش لِكُونَ نَصًا حجاجيًا أو لا يكون، وإن كانت اللغة في أساسها ذات نزعة حجاجية. إن محاولة التحكم أو التأثير في الإنسان بوساطة اللغة هو ما يدعوه محمد الولي بالحجاج، ويمثل لذلك بالقول: إن توجه مدير الأمن في الساحة العمومية بالخطاب إلى المحتجين من أجل الانسحاب؛ لأن حشودهم تعرقل السير وتخلق حالة من البلبلة هو حجاج، وغايته الإقناع. في حين تلويح البوليس بالهراوات أو السلاح أو خراطيم المياه هو تهديد مادي وليس حجاجا(الولي، 2011: 12). فالتجلي اللغوي للخطاب هو مظهر حجاجي في حين يكون السلوك وإن كان حاملا لعلامة من نوع ما \_ غير حجاجي.

لا يمكن لهذا الملمح الحجاجي للغة أن يطبع أي نص متشكل خلالها بالحجاج، إلا من باب التجاوز «فليست اللغة بكل وحداتها المعجمية ذات طاقة حجاجية في ذاتها. وفوق هذا وذاك فإن لطبيعة النص دورًا أساسيًا في إكساب لغته بعدًا حجاجيًا أو عدم إكسابها إياه» (صولة، 2007: 40)، إن الهيمنة على بنية النص هي التي تكسبه خاصية الحجاج، فما كل نص شعري يمكن أن يكون نصًا حجاجيًا، ومن ثم لا يمكن تطبيق آليات التحليل الحجاجي على كل النصوص، فالنص الشعري الحجاجي هو الذي يستدعي آلياته التحليلية كما استدى على كل النحوص، فالنص الشعري الحجاجي هو الذي يستدعي آلياته التحليلية كما استدى آليات إنتاجه الحجاجية.

#### شعرية الخطاب الحجاجي:

يبين البحث في شعرية الخطاب الحجاجي أن الكلمات الثلاث ذات ترابط وثيق؛ وهذا الترابط يساعد على بناء مقاربة تنطلق من الخصائص الفنية التي تتضمن كل كلمة، بأبعادها الفلسفية والفكرية والفنية. فالحجاج يندرج - كما تبين سابقا - «في المثلث التقليدي «مرسلرسالة - متلق» الذي تدرسه علوم التواصل، بأشكالها المختلفة» (بروطون، 2003: 20)، وهذا التثليث لدارسي التواصل هو مفتاح الدخول إلى مفهوم الخطاب، الذي يعرفه بنفست بأنه: «قول يفترض متكلمًا ومخاطبًا ويتضمن رغبة الأول بالتأثير في الثاني بشكل من الأشكال وهذا يشمل الخطاب الشفهي بكل أنواعه ومستوياته، ومدوناته الخطية، ويشمل الخطاب النطي يستعير وسائل الخطاب الشفهي وغاياته» (زيتوني، 2002: 88)، وهذا التعريف للخطاب يستقر على مفهوم راسخ ومحدد، لكنه بأني يستقر على مفهوم راسخ ومحدد، لكنه بأني معه مفهوم الحجاج. صحيح أن الخطاب لم يستقر على مفهوم راسخ ومحدد، لكنه بأني معه مفتاح الدخول إلى الشعرية.

وتنطلق الشعرية \_ بحسب رومان جاكبسون \_ من هذا النموذج التواصلي للغة بأطراف ثلاثة رئيسة: مرسل ومرسل إليه ورسالة، إضافة إلى أطراف أخرى: المرجع والسياق والقناة، فحين تركز اللغة على المرسل ينتج عن ذلك الوظيفة المسماة التعبيرية أو الانفعالية، وتظهر

المعنفة على المستوى اللغوي في صيغ التعجب وفي التغيرات الصوتية (ياكبسون، 1988: المعنفة على الدخلفة الإفهامية أو التأثرية فتأتر من خلال مذه الصفة صلى الموظيفة الإفهامية أو التأثرية فتأتي من خلال توجيه طاقة اللغة إلى المرسل المرسل و عند الله و ع رود المرجع نفسه: 29). وتأتي الوظيفة الشعرية من خلال التركيز على الرسالة لحسابها المرسل على الرسالة لحسابها المرجع ولا يمكن لهذه الوظيفة أن تدرس دراسة مفيدة إذا ما تم إغفال المشاكل العامة للغة. الخاص. ولا يمكن لهذه المختز ال دائرة المرظيفة الشهرة إذا ما تم إغفال المشاكل العامة للغة. الخاص. و المحاولة لاختزال دائرة الوظيفة الشعرية إلى الشعر أو لقصر الشعر على الوظيفة ولا تؤدي كل محاولة لاختزال دائرة الوظيفة الشعرية إلى الشعر أو لقصر الشعر على الوظيفة ولا توقيق المسلم مفرط ومضلل (المرجع نفسه: 31)؛ وهو ما يعني أن الشعرية أعم من النعرية إلا إلى تبسيط مفرط ومضلل (المرجع نفسه: 31)؛ التعرب . إن نخترل في الوظيفة الشعرية، فهي ليست الوظيفة الوحيدة للغة، إلا بما يعدها الوظيفة المهيمنة، فماذا لو كان الأمر يتعلق بشعرية الخطاب بصورة شاملة؟

تنطلق هذه القراءة لشعرية الخطاب، من مفهوم الشعرية لدى جاكبسون، فإذا كان الحجاج فائمًا على: مرسل ومخاطب ورسالة، فإن هذه الأطراف تماثل أطراف التواصل اللساني في زسمته، فعندما تركز الرسالة على أحدها، أو سواها ينتج وظيفة مختلفة للغة. إن القراءة هنا نخط لنفسها البحث في نص أدبي شعري، يتضمن بنية معينة للحجاج داخله، بحيث تشكل هذه البنية نظامًا حجاجيًا يصلح أن يكون نموذجًا للدرس، على وفق آليات مشتركة بين الحجاج والشعرية. الحجاج بكونه نظام بناء، والشعرية بكونها علما لدراسة هذا البناء. وإذا كان الحجاج لا تركز فيه اللغة على طرف معين دون آخر، وإنما اللغة تؤدي أدوراها على المستويات كافة. وحين يكون الحجاج في ثوب الشعر أو النص الشعري فإن هذا الخطاب له حظه من الوظيفة الشعرية، ومن ثم يكون لزاما فك سنن تلك الشعرية، إثر فك سنن الحجاج داخل هذا الخطاب.

تنطلق محاولة توظيف دراسة جاكبسون في هذا الصدد من فرضية أن «النص الأدبي العجاجي هو النص الذي تلتقي فيه الوظيفتان: الشعرية والحجاجية، وهذا \_ بطبيعة الحال \_ لن يتوفر في كل النصوص التوفر الذي يقتضي التوازن بين الحضور الشعري والحضور العجاجي، وهذا يتطلب منا مزيدًا من التدقيق في خصائص هذا النص الذي ستلتقي فيه الوظيفتان ا(عيد، 2013: 43)، فليس كل نص شعري حجاجيًا، فإذا كانت وظيفة الشعرية تُنظهر بحسب هيمنتها داخل النص، فإن الحجاج - هو الآخر - لا يمكن أن يكون إلا من خلال خلال هيمنته على نص معين، بحيث يمكن أن نقول على نص ما: إنه نص حجاجي.

شعرية الخطاب الحجاجي في ديوان البهلاني: إذا صع القول: «إن التواصل الإنساني جملة قائمة على الحجاج، إلى حد أن المرء ليسلم لا تعلم ا

بان لا تواصل من غير حجاج» (ذاكر، 2011: 7)، فإن الشعر يعد في أعلى هذه القائمة، لا

سيما عندما يتعلق الأمر بالعالم العربي وثقافته الشعرية. وللباحث أن يعود للتاريخ العربي سيما عندما يتعلق الأمر بالعالم أفقافة الصراع، والاتصال والانفصال. وسدكا دارا سيما عندما يسمى . و بي ثقافة الصراع، والاتصال والانفصال. وسيركز هذا البعد ليكتشف ما للشعر من حضور في ثقافة الصراع، والاتصال والانفصال. ليكتشف ما تسعراء العربية، في مرحلة مفصلية من مراحل الشعر العربي، وما يمكن ان على شاعر من شعراء العربي، وما يمكن ان على ساطر من سر الإحياء العربي، وهو الشاعر العربي العماني: أبو مسلم البهلاني، نين ال يسميه المدرسون. الفني لهذا الشعر واعتماده \_ بصورة كبيرة \_ على الحجاج، حتى نبير ملامح الخطاب الحجاجي ذات خيوط واضحة يسهل الإمساك بها وكشف ترابطاتها وإعادة بنائها.

للوقوف على شعرية الخطاب الحجاجي في ديوان الشاعر أبي مسلم البهلاني، ينبغي-أولا \_ أن يحدد الإطار الحجاجي الكلي الذي يؤطر المتن المدروس، وهذا الإطار يتمثل ـ بصورة رئيسة \_ في فحص النموذج التواصلي، والوقوف عليه بكونه المنطلق الأساسي لأي خطاب، لا سيما حين يكون خطابًا حجاجيًا داخل النص الشعري. ثم تأتي مرحلة استغراج التمثلات والأصناف الحجاجية التي استعان بها المرسل في بناء نصه، ومن ثم فحص مله التمثلات وتحليلها شعريًا، كون تحليل الشعرية تنبني عليها هذه المقاربة.

#### النموذج التواصلي في الديوان:

تبين القراءة الأولية لمتن الديوان أن النموذج التواصلي فيه على مستوى البنية السطحة للغة يمثله ثلاثة أطراف: المرسل/الذات الشاعرة، والرسالة/ النصوص الشعرية، والمرسل إليه/ القارئ العربي. بيد أن قراءة النص على وفق الخطاب الحجاجي يوضع اختلافا لمستويات الإرسال، يتبعه ـ بالضرورة ـ اختلاف في مستويات المرسل إليه، وبينهما نكون الرسالة مختلفة أيضًا.

ففي النصوص ذات البعد التعبدي، التي هي في أغلبها أدعية وتعتمد على المادة القرآنية في بناء لغتها، سواء باستعمال أسماء الله الحسنى أو آيات الفاتحة (ينظر: البهلاني، 1928: 3، 39)، يكون المرسل فيها المؤمن العابد الزاهد، المتقرب إلى الله بأطيب الكلمات، الني تتفاعل مع القرآن ومعجمه ولغته وأسلوبه، في حين يكون المرسل إليه هو الذات الإلهية. فالرسالة موجهة إلى ذات عليه، تسمو على كل الموجودات. وعلى الرغم من أن الخطاب تعبدي ديني شعائري، فإنه \_ مع ذلك \_ مبني بطاقة الخطاب الحجاجي، فالمرسل لم يضع نفسه موضع المحاجج، ولكن الصياغة تتم بأدوات البناء الحجاجي، فتحمل - بمب التخريج البلاغي \_ معاني الدعاء، مهما بدت بعضها كثيرة الطلب والأوامر، والأمر من أدنى إلى أعلى يحمل دلالة الدعاء، وكذلك التعبير الحجاجي يمكن قياسه على هذا النخريج البلاغي. إن المرسل يسعى إلى بلوغ غايات كثيرة، ولا يمكن الحصول عليها إلا من نملال المعمى القادرة على كل شيء، فحشدت هذه الذات كل ما تستطيع لتلك الغاية، بناء نص الفوة الإلهية المعادية، وبناء آخر بآيات الفاتحة. إذا كان الخطاب المعادية، بناء نص الفوة الإلهيه الحسنى، وبناء آخر بآيات الفاتحة. إذا كان الخطاب التعبدي قد حشد كل هذه الإسماء التعبدي قد حشد كل هذه بالأسماء العمدي التي تستعين بأغلى ما في الدين الإسلامي من ثوابت وقواسم مشتركة بين المالة الدينية التي تدرك الذي لا يختلف عليه اثنان من المسلم، من ثوابت وقواسم مشتركة بين الطاقة الديبي في من الذي لا يختلف عليه اثنان من المسلمين، فالمرسل يرغب بحصول ما الجميع، القرآن الكريم الذي الطاقات خلال النص الدن الله المناسلة المسلمين، فالمرسل يرغب بحصول ما الجميع، المرسل يوغب بحصول ما الجميع، المرسل يوغب بحصول ما بدعوه بعد أن حشد كل تلك الطاقات خلال النص المبني بالأسماء الحسنى إذ يقول في ختام النص :

بإنجازك الوعد الذي قلت فافعلا ولكن بحسن الظن جئت مؤملا فما باء بالحظ الوفي معجلا

باسمائك الحسني دعوتك موقنا دعوت وما قدمت لي من ذريعة ومن الذي ناجاك يا رب مخلصا

(الديوان: 9).

إن الأسماء الحسنى التي أوردها قبل هذه الخاتمة كانت المفاتيح التي تعبدت به الذات ونوجهت بها إلى الله؛ لكي ينجز الأمر الموعود، وإذا كان فحص التقنيات الحجاجية وشعريتها في مواضع لاحقة في القراءة، فسيتم الاكتفاء هنا بعرض نماذج التواصل الحجاجي في المتن المدروس، التي تعد أولها الذات المتعبدة في مقام المرسل، وتكون الذات الإلهية مرسلًا إليه، فتكون الرسالة محملة بلغة القرآن صياغة ودلالة، فاللغة القرآنية هي التي تتحكم بناء دلالات الخطاب في إطار هذا النموذج.

وقد يكون المرسل هو المواطن الشريد، الذي يوجه رسالته إلى الملك أو السلطان بانيًا خطابه الحجاجي؛ لاستمالة هذا السلطان وكسب عطفه، محملًا النص المعجم القرآني، فنص مبني بأسماء سور القرآن، وآخر مبني بكلمات آية الكرسي(الديوان: 58، 65). إن هذا الملمح الحجاجي لإقناع السلطان وكسب عفوه، امتداد للإجراء السابق، إنه مسار النموذج النواصلي بين طرفين المرسل فيه في مرتبة أدنى، والمرسل إليه في مرتبة أعلى، فلن يكون هناك وسيلة أقدر على الإقناع من القرآن، بوصفه قيمة اشتراك علياً لا يمكن الطعن فيها، أو التقليل من أثرها في المتلقي، لا سيما أن هذا المتلقي هو سلطان المسلمين وإمامهم. فهل

حجة أقوى من حجة القرآن تستطيع أن تؤثر في قراراته؟ وفي نصوص أخرى يكون المرسل هو العالم المفكر والفيلسوف المتكلم الذي ينطلق بلغته وأسلوبه من معجم الفكر وعلم الكلام، في مقابل مفكر أو فيلسوف يختلف معه في كثير من قفل المنطقية وب من معجم الفكر وعلم الكلام، في مقابل مفكر الولية بالحجج المنطقية ونكرية عميقة، مبنية بالحجج المنطقية والنبياه المعتبدة، فتأتي الرسالة محملة بلغة فلسفية وفكرية عميقة، مبنية بالحجم اعتقاده الذي والبراهين العقلية والنقلية ، التي يسعى بها المرسل؛ لإقناع المرسل إليه أو دحض اعتقاده الذي المراه الذي المرسل الديه الذي المرسل المرسل؛ لإضاع الملية والنقلية ، التي يسعى بها المرسل؛ لإضاع المرسل (الديوان: 18) يقول: المخاطئًا. فمثلا في نص «طمس الأبصار عن إدراك ذات الجبار (الديوان: 18) يقول: إن كنت تعقل ما تراه فهذه أو لست تعقله فأنت مخلط إن قلت معلومًا أحطت بذاته أو قلت مجهولا فأنت معطل

ماهية محدود متوقفة درك ولا درك فأين المعرفة؟ وجعلت عجزك قدرة متصرفة أعبدت مجهولا وعطلت الصفة؟

(الديوان: 18).

فالمرسل ليس شاعرًا فحسب، ولا ينطلق الخطاب الحجاجي من منظور شاعر فقط، إنما من مفكر في العقيدة، يسعى لدحض رأي وعقيدة مفكر آخر، إذ لا يمكن للقارئ العام أن يقف أمام هذا النص ويستوعب تفاصيله بصورة دقيقة كما يراد لها عند بناء النص، فهو مبني بسنن وشيفرات خاصة، وبلغة ذات مرجعية معينة، مشتركة بين المرسل والمرسل إليه صحيح أن الخطاب الشعري خطاب عام، بيد أن الخطاب الحجاجي الذي يتضمنه، هو خطاب بمواصفات خاصة، يكون المرسل فيه هو المفكر و(المتكلم)، والمرسل إليه هو المتكلم) المقابل الذي يختلف مع معتقد المرسل.

وقد يكون المرسل هو الذات الشاعرة، في بعدها الإنساني العام، مقابل القارئ العام. وفي هذا النموذج تتعدد مسارب التواصل، وتختلف باختلاف المقام الذي ينطلق منه. وعلى هذا مسار أغلب النصوص في المتن المدروس، ومن ثم فإن الطابع الشعري للغة، يكون هو المسيطر على بنية الخطاب الحجاجي؛ كون اللغة تحاول \_ قدر الإمكان \_ أن تحافظ على سلطتها، حيث إن المرجع العام للرسالة قد أصبح مرجعًا مفتوحًا، ولم يعد المرجع ذا صبغة خاصة (دينية، أو فلسفية، أو تاريخية)، ولكن من هذه كلها وسواها؛ لذا تعمل اللغة على الاستفادة من كل ذلك في بناء سلطتها الخاصة.

ويمكن خلاصة لكل ما تقدم تبيين نموذج التواصل داخل المتن المدروس على الشكل التالي:

| المرسل        | الرسالة ومرجعها     | المرسل إليه        |
|---------------|---------------------|--------------------|
| العابد        | دينية قرآنية        | الذات الإلهية      |
| المستعطف      | دينية قرآنية        | السلطان            |
| عالم الكلام   | فلسفية فكرية منطقية | عالم الكلام المضاد |
| الذات الشاعرة | غير مخصوصة          | القارئ             |

يلحظ على بنية النموذج التواصلي داخل المتن ذلك الثراء في تشكيل أطرافه، وتنوبع الخطاب الحجاجي، وعندما تختلف أطراف النماذج التواصلية داخل النصوص تختلف لغة

الله وتركيبه وأسلوبه ودلالاته، كما يختلف المظهر الحجاجي بصورة كبيرة وتزيد الأصناف المعن وتركيبه وأسلوبه وللأطراف. المجاجية وتقل تبعًا لهذه الأطراف.

## الأصناف الحجاجية وشعريتها:

المحن حصر الحجج في عدد محدد، فمادام الحجاج كامن في اللغة، فإنها قادرة على لا يمكن حصر الخبير المادة على الماد لا يمان على المتحدث الناجع هو الأقدر على صنع حججه بذاته، مثلما أن المكال حججه بذاته، مثلما أن شكيل المجيد هو القادر على تشكيل نصه بشكل مختلف ومتفرد. وإذا كانت النظرة البانورامية الشاعر المجيد هو القادر على تشكيل نصه بشكل مختلف ومتفرد. وإذا كانت النظرة البانورامية الناهر المن قد أظهرت هذا التعدد والتنوع في تشكيل الخطاب الحجاجي، فإنه سيتضمن أصنافًا للمن المام الماكن وجودها داخل ذلك المتن، وفي إطار نموذج تواصلي محدود، مجاجبة مختلفة، تبعا لأماكن وجودها داخل ذلك المتن، وفي إطار نموذج تواصلي محدود، مجر... إذ سيسهم اختلاف طبيعة أطراف النموذج التواصلي، في اختلاف طبيعة الحجاج وغايته، ومن أم أدواته وأصناف الحجج فيه. وستنطلق هذه القراءة لفحص الأصناف الحجاجية وآلياتها من خلال تتبع استعمال الجهاز المفاهيمي للأليات الحجاجية كما تفرزها نظرية الحجاج في مراجعه المختلفة، ومن ثم استقراء تلك الآليات كما تتجلى في المتن المدروس، ثم تحليلها لغربًا ودلاليًا وفنيًا كما تقتضي الشعرية في التعامل مع اللغة.

تصنف الحجج الكبرى إلى أربعة أقسام هي: السلطة، والاشتراك، والتأطير، والتماثل. بندرج تحت كل صنف عدد آخر من الأصناف، تجمعها تلك الأصناف الكبرى. وقد أظهرت القراءة أن متن ديوان البهلاني، متشبع بهذه الأصناف التي تشكل في مجملها الخطاب الحجاجي بصورة شاملة.

#### حجج السلطة:

تمثل حجة السلطة واحدة من الحجج المهمة في الخطاب الحجاجي إذ «إن شكل حجج السلطة ثابت. فالرأي الذي نقترحه على المتلقي مقبول لديه لأن سلطة تدعمه، وهو يمتلك هذه السلطة نفسها كذلك، من هنا قبوله لما تقترحه عليه السلطة بوصفه محتملًا "(بروطون، 81 : 2003: 18)، إذ تمثل السلطة طاقة خارجية تعطي النص طاقة داخلية قادرة على التأثير في المتلقي، وهذه الطاقة الخارجية تتمظهر في الخطاب اللغوي عبر مستويات مختلفة. وتكون السلطة الخاصة للخطيب أو للمتكلم متمثلة في الكفاية، والتجربة، والشهادة (1)، وكل هذه التشكلات المختلفة للحجج تسهم في بنية الحجاج في نصوص البهلاني.

<sup>(</sup>۱) وقد يكون هناك سلطة خارجية قادمة من الوصل السببي الذي يربطه المتحدث مع أحد الرموز السلطوية الما وكل هذه التشكلات الواقعة خارج حدود المتحدث، فقد يكون الرمز دينيا، أو تاريخيا، أو وطنيا، وكل هذه التشكلات المختلفة الم المختلفة للحجج تسهم في بنية الحجاج في نصوص البهلاني، فقد يأتي الرمز دينيا كما هو في مواضع متفرقة من الديوان، وقد يكون وطنيا كما يتبين من شخصية السلطان الذي يخاطبه.

الكفاية:

تمثل الكفاية أولى حجج السلطة التي تأتي من عمق المتكلم فهي تفترض مسبقًا كفاية علمية، وتقنية، وأخلاقية أو مهنية تعمل على إضفاء الشرعية للنظر إلى الواقع الذي ينجم عنها، كرأي أستاذ الأدب في قيمة رواية، ورأي مهندس في سلامة سد معين(بروطون، 2003: 84). إن رأي الأديب في قيمة الرواية أكثر تصديقًا وحجة من رأي رجل التاريخ أو الطبيب أو المهندس، ورأي مهندس البناء في سد ما أكثر تصديقًا وتأثيرًا من رأي عالم اللغة أو مهندس الحاسوب، فالكفاية في هذا الجانب تقدم للمرسل إليه إشارة على أن كل ما يصدر من المرسل هو صادر عن خبير بالأمر، وعليه فإن دحضه منوط بخبير مقابل له من الأدوات والكفاءة ما للمرسل.

ولئن قلنا: إن الكفاية أو غيرها من حجج السلطة تكون في الغالب خارجية، فإنها مع هذا وفي حدود تحليل النص، لا بد من أن تتمظهر فيه بصورة من الصور. ففي مقدمة نص: «طمس الأبصار عن إدراك ذات الجبار» يقول: «ولئن جاز أن يمدح المرء نفائس بيانه، ويستملح عرائس إحسانه، فإن لقصيدتنا هذه فوائد لا أقل من أن يعول عليها، ومحاسن ليست دون أن يشار بالثناء إليها، أما تراها تخطر بالأدب الغض أفنان دلالها وتسفر عن أنوار التقديس ملاحة جمالها، وتخر جبال الإلحاد تحت كرسي جلالها»(الديوان: 17)، إن المرسل يثبت في هذه المقدمة كفايته التي يقدمها للمتلقي؛ فتكون هذه الكفاية شهادة على مصداقية ما سيتضمنه النص بعد ذلك، إن المرسل إليه، سواء أكان عالم الكلام - كما عرفنا في تحليل النموذج التواصلي - أم القارئ العام الذي سيبقى على اتصال بهذا النص، سيجد في المقدمة مدخلًا يثبت أهلية المرسل، ومن ثم تزيد نسبة حجية الرسالة. وعند النظر في لغة هذه الشهادة، يتبين أن كفاية الأدب مقدمة على الكفاية الفكرية، وهذا التقديم هو إدراك من المرسل لسلطة النص الأدبية قبل السلطة الفكرية. أضف إلى ذلك أن المقدمة بحد ذاتها تؤكد حجية السلطة، وحاجة المرسل لهذه الحجة؛ لتضيف إلى سلطة حجاج النص سلطة أخرى. وهذا الأمر لم يظهر في غيره من النصوص، كون هذا النص - كما تبين - ذا منزع فكري وفلسفي، والمرسل إليه لا يقل قدرة في محاججته عن المرسل إليه؛ وهنا يكون المرسل بحاجة لتوظيف أقصى ما يمكنه من إمكانات لتدعيم حجج النص الأخرى.

وقد ترد الكفاية في صدر بعض النصوص، مؤكدة الجانب الأدبي الوارد في المقدمة الآنفة (الديوان: 31)، فتتقدم استمرارًا لتلك الشهادة، في المقدمة السابقة لنص مختك، وهذه الكفاية تنطلق من مستويين، الأول: إنها تأخذ الفكرة السابقة نفسها وتؤكدها، والآخر؛ إنها تتمثلها في هيئة شعرية أدبية، فيكون للحديث عن الأدب والأدبية في المستوى النظري والمستوى النطري التطبيقي معًا.

النجرب وجها آخر من وجوه حجج السلطة، فتقدم الممارسة الفعلية في المجال وتعد الخطب، الذي لا يعتمد في حجته على الكناء وتعد العبر، وتعد العبر، الذي لا يعتمد في حجته على الكفاية وحدها، كأن يقدم محارب الذي يعبر فيه الحرب (بروطون، 2003: 86)، فشهادة ال يهادته على المحارب من تفاصيلها، وحين يكون هذا المحارب قد فقد جزءًا من أعضائه الحرب فقط، بل كان جزءًا من أعضائه الحرب فقط، بل كان جزءًا من أعضائه العرب فإن ما يقدمه يكون أكثر مصداقية ومن ثم أكثر تأثيرًا في المتلقي.

ما يا الماد المجربة في ديوان البهلاني تشكلات مختلفة ومتنوعة، وتأخذ ـ بصورة أساسية بعدين، داخلي وخارجي. في البعد الداخلي تبدو التجربة عارضة التمثلات الداخلية في بعدين على الدات، إذ تتشكل شعريًا لتؤدي دورًا حجاجيًا، بحسب المرسل إليه. فحين يكون عالم الذات، علم الخطاب موجهًا للذات الإلهية، فإن الخطاب الشعري المؤطر للتجربة يعتمد على الطاقة الإبحائية الكامنة في السلطة الإلهية المطلقة التي لا يخفى عليها خافية، ومن ثم فهي القادرة على كشف بواطن هذه التجربة الداخلية للذات دون الحاجة إلى دلائل لكشفها أو عرضها، إنما يقدمها تقربًا، للذات الإلهية اتساقًا مع بنية النص الكلية الموجهة بالدعاء والتضرع والتعبد، فمثلا البيت:

فيسر لي اللهم رزقًا وسهلا نشاهديا رزاق ضيق معيشتى (الديوان: 8).

فالتجربة هنا تجربة داخلية مضمخة بضيق المعيشة التي تكابدها الذات، والقدرة الإلهية لا بخفي عليها باطن الذات ولا ظاهرها، فلم يكن النص بحاجة لعرض أكثر تفصيلًا لهذه التجربة، إنما ذكرها بصورة عامة، كونها تمثل مدخلاً لنقص معين تسعى للوصول إلى معالجته؛ فتضمنه هذا الدعاء الذي تتقرب به ومن خلاله إلى الله. أما حين تكون التجربة الداخلية موجهة لمخاطب عام بمواصفاته البشرية القاصرة، فإن عرض التجربة الداخلية يحتاج لكثير مِن التفصيل، وبأبعاد مختلفة، فكريًا، وفنيًا، ونفسيًا، فمثلًا في هذا المقطع:

ومذهبي في العلا في رجله كبل أمام عزمي من إعراضه علل ودون إتمامها الأهوال تشتعل من دون نكبات الدهر والغيل من الرزايا عليه خطة جلل (الديوان: 28).

كأن همي سهم في مقاتله إذا نشطت لحقي في العلا عرضت لاأبتني خطة إلامخالسة ماسرني درك مجد لا تقارعني ولاهنئت بفضل لاتراقبني النص الشعوي قراءات تطبينية إن هذه التجربة الداخلية التي تعرضها الذات الشاعرة، بكل الصراع الذي يعتزج في إن هذه التجربه الداحلي على المخاطب عام. من هنا فإن حشد الصور المتلاحقة؛ يعتن في تشكيله الداخل والخارج، موجهة لمخاطب عام. من هنا فإن حشد الصور المتلاحقة؛ يلاني تشكيله الداخل والحارج، مو . به التجربة؛ بغية التأثير بها في المتلقي، الذي لا يستطيع إلى تكوين صورة عامة لملامح هذه التجربة؛ بغية التأثير بها في المتلقي، الذي لا يستطيع إلى تكوين صوره على على المثال السابق في حالة الدعاء. كما أن لغة تشكيل النفاذ إلى البواطن، مثلما تبين في المثال السابق في حالة الدعاء. كما أن لغة تشكيل هذه النفاذ إلى البواطن، فقدة الدين النفاد إلى البواص. الحجاجية التي يظهر أنها تواجه بقوة خارجية، فقوة الداخل تواجه فرا التجربة تدعم سلطتها الحجاجية التي يظهر أنها تواجه بقوة خارجية، فقوة الداخل تواجه فوا التجربة تدعم سك التنصر القوة الداخلية على الخارجية. ليس ذلك فحسب، بل إن هذه المخارج، ولكن غالبًا ما تنتصر القوة الداخلية على الخارج، ولكن غالبًا ما تنتصر القوة الداخلية على الخارجية. الخارج، وعلى . الذات ترى في الصراع لذة، فلا يمكن أن يكون لهذا النصر طعم دون وجود هذا الصراع.

أما التجربة الخارجية فإنها تتشكل في الديوان \_ بصورة واضحة \_ من خلال عرض نجربة الذات الشاعرة مع المكان، فتبدو أكثر رسوخًا ومن ثم تأثيرًا في المتلقي؛ لذا يكون عرضها. غالبًا \_ أول النص. فتأتي المقاطع محملة بالصور الشعرية التي تغوص في عمق المكان، ممتزجة بالذات ومتماهية معها في تلاحم يصعب تفكيكه. ويمكن تأمل هذا المقطع الشعري:

ملثا متى يقلع تلته سواجم فسوحك خضر والوهاد خضارم عسلسى فسنسن الأوعسار وطف روازم تضمخها طيب السلام النسائم فيحسب فيها والرياض تراحم وحل بقلبي برحها المتقادم وصبر وإن الصبر أن لا يزاحم وليت اخطفاء البرق للغرب عاصم (الديوان: 68).

معاهد تذكاري سقتك الغمائم تعاهدك الآناء سح بعاقه إذا أجفلت وطفاء حن حنينها ولا برحت تلك الرياض نواضرا تصافحها بالزاكيات أكفها معاهد شط البعد بيني وبينها تزاحم في روعي لها شوق واله إذا لاح لي برق سابقته مدامعي

تتشكل التجربة مع المكان في هذا النص على نحو خاص، تعرضه اللغة بصورة مكفة عبر عدد من الدوال، متخذة من المطر حقلًا دلاليًّا تنطلق منه إلى المتلقي؛ فتكون في <sup>هبة</sup> الفعل تارة وفي الوصف تارة أخرى، أو بتضافرهما معًا: سقتك، الغمائم، ملثًا، سواجم، مع المكان إلا في حالة بعد أو فراق ظاهرة، تحاول الذات من خلال هذه المقدمة أن نعرض تحديثها من خلال هذه المقدمة أن نعرض تحديثها من خلال هذه المقدمة أن نعرض تجربتها معه فتصلها بهذه الدلالات التي تنطلق من حقل المطر؛ لتصنع مدخلًا شعريًا بمكن أن يكون قادرًا على الماليات وهكذا يتبين اشتغال حجج السلطة في ديوان البهلاني عبر شكلين هما الكفاية والتجربة. أن يكون قادرًا على الربط بين طرفي هذه التجربة: الذات، والوطن.

وله فاما بدوريهما في تشكيل الخطاب الحجاجي في المتن، ومن ثم تبين فنية تركيبها ولا فأما بمارك الم بمارك الم بصورة مختلفة تعكس فنية إبداع النص الشعري عند البهلاني. وهو ينعوصية تمظهرهما، بصورة معينة لمرحلة من مراحا تطير الدوريا وينصوصيه ملكن أن يقدم صورة معينة لمرحلة من مراحل تطور الشعر العربي الحديث، وهو نيز فني يمكن أن يقدم العربي في مسيرته التاريخية، إذ تروا نهز فني يما الشعر العربي في مسيرته التاريخية، إذ تمثل مرحلة مفصلية بين القديم العلم مرحلة مفصلية بين القديم العطر مر التمثلات الموجودة ليست انعكاسًا لما هو حاصل بل إنها تشكل حالة إبداعية والجديد. منمزة تبين سابقًا بعض من ملامح خصوصيتها.

حجج الاشتراك.

قد يعمد المتكلم إلى حشد عدد من القيم التي تمثل قواسم مشتركة مع المخاطب؛ ليصل من خلالها إلى إقناعه أو استمالته، أو التأثير في سلوكه. ف: «حشد قيمة لأجل المحاججة بِهِم بالفعل في تثبيتها "(بروطون، 2003: 89)، إذ تعمل القيمة المشتركة على تدعيم الأرضية المشتركة التي يسهل من خلالها العبور بصورة سلسة إلى المحاجج. إذن تمثل القيم أساس هذا النوع من الحجاج، أو التصنيف، والقيمة هنا تحمل بعدًا دينيًا وأخلاقيًا وفكريًا. ف«القيم عليها مدار الحجاج بكل ضروبه وهي لئن خلت منها الاستدلالات ذات البعد العلمي والعلوم الشكلية فإنها تمثل بالنسبة إلى مجالات القانون والسياسة والفلسفة غذاء أساسيًا فهي التي بعول عليها جعل السامع يذعن لما يطرح عليه من آراء. والقيم نوعان: (قيم مجردة، وقيم معسوسة). فالمجردة من قبيل العدل والحق» (صولة، 2001: 26)، والمحسوسة كالأرض التي تمثل للإنسان وطنه. وجميعها تشكل ثقلًا يستطيع المتحدث من خلالها أن يكسب الطرف الآخر الذي يحاججه متى ما استطاع أن يمسك بهذه القيم. إذ تعد «ذات أثر بالغ في النوجيه الحجاجي أو في إكساب الخطاب قوته الإقناعية التي قد تجانب مفهوم الحوارية الذي بناقض الجبر والإذعان، فالحجاج القيمي يكتنه عالم الشعور، ويستثمر الثوابت والمسلمات القارة العيد، 2013: 20)، ويمكن دراسة هذه القيم المشتركة عبر عدة مسارات مثل إثبات الرأي المشترك الذي يصبح بمثابة الاعتقاد السائد في ثقافة معينة، وكذلك الأمثال والحكم.

إثبات الرأي المشترك:

تشكل حجة إثبات الرأي المشترك في ديوان البهلاني على مستويات مختلفة، بيد أنها في الأغلب، تنزع إلى البحث في المشترك الديني، وهنا يمكن القول: إن الحجاج في هذا اللجاذ الجانب يسعى للوصول إلى المتلقي ليس عبر إثبات الرأي المشترك فحسب، بل عبر الاعتقاد المشترك فحسب، بل عبر الاعتقاد المشترك بيسعى للوصول إلى المتلقي ليس عبر إثبات الرأي المشترك فحسب، بل عبر الاثبات قد امتزجت المشترك الذي سيكون أقوى أثرًا من الرأي، ومع هذا فإن صياغة الإثبات قد امتزجت بالصياغة الدي سيكون أقوى أثرًا من الرأي، ومع هذا فإن ما في ثوب اللغة العادية. بالصياغة الشعرية، فتبدو الحجة بمظهر جديد ومختلف عن تمظهرها في ثوب اللغة العادية. يقول في .

بِقُولَ في نص «الرائية المحكمة»:

فأنت على أي الذنوب نكير ومنهم جحود بالإله كفور جحود وهذا الحكم منك شهير وأنت بأحكام الدماء بصير؟

سمعناك تنفي شركهم ونفاقهم وما الناس إلا مؤمن أو منافق وقد قلت ما فيهم نفاق ولا بهم فهل أوجب الإيمان سفك دمائهم

(الديوان: 55 - 56).

إن هذا الخطاب الموجه إلى سلطة التاريخ في النص/ أمير المؤمنين، يعتمد على ما بين طرفي الخطاب من اعتقاد مشترك بحرمة الدماء، وقد انتزع هذا الرأي من شهادة أمير المؤمنين، وهو ينقل ما قاله بشكل دقيق، وعبر الفعل سمعنا، إن الأمر ليس منقولاً أو متداولاً بل أتى مباشرة من المرسل إلى المستقبل، عبر الاستماع، فلا يوجد فواصل لقد استحضر التاريخ بكل ثقله ثم ألغى هذه المسافة الشاسعة، ليكون هذا المشترك بين الطرفين قائمًا على إقرار الطرف الآخر نفسه، وهنا يصبح ثقل المشترك الديني أقوى تأثيرًا، إذ يحاول المرسل أن يصل إلى نتيجة معينة، من خلال الفرز بين الإيمان والنفاق، والحق والباطل، والإسلام والكفر. وتمثل عصمة الدماء وحرمتها الإيمان المشترك بين الطرفين، بوصف حرمة الدم قضية ثابتة وباعتقاد مشترك، محاولاً أن يزيل كل ما قد يسوغ سفك هذه الدماء، ولم يقل ذلك بل أيضًا انتزع الشهادة من المخاطب، فهم ليسوا كفارًا ولا منافقين ولا مشركين، ولا جاحدين، فيتساءل عن أسباب سفك هذه الدماء. فالشعرية هنا تأتي من خلال استدعاء التاريخ وسؤاله بناء على هذه الرؤية، ومن ثم أيضًا في القدرة على تحويل الخلاف التاريخي في هذه الحالة والبحث في القاعدة المشتركة أو الاعتقاد المشترك، على الرغم من وجود مسوغات تاريخية أخرى، لم يبحث فيها، وهذا ما يجعل من النص بناء مختلفا يصنع لنفسه قواعده الخاصة مهما بدا أنه يستعير من التاريخ بعض أحداثه لبناء أفكاره.

وقد يكون الرأي المشترك مأخوذًا من حقل البلاغة والأدب؛ يستخدمه المحاجج لبناء فكرته واستكمال استقامتها في مواجهة الآخر، ويمكن تبين هذا الرأي في الآتي:

إلا هنا للزومها متألفة (الديوان: 19).

أترى مجازًا في الجوارح سالما إن كنت في هذا المقام معنف تأبى حقيقة الاستواء لذاته

فتلعب الحجة في هذا الموضوع على ما بين الطرفين من الإيمان بالمجاز، الذي ينبغي أن يؤول فيه القارئ أو المستمع بعض آيات القرآن الكريم ولا يأخذها على سبيل الحقيقة، شم من أكثر في رسم الاعتقاد المشترك، آخذًا من قضية إيمان المخاطب بمجاز الاستواء على بغرق أكثر في رسم بكشف زيف دعوى المخاطب، وتناتن بغرف المركب بمجاز الاستواء على العرش؛ وهو بذلك يكشف زيف دعوى المخاطب، وتناقض موقفه، إذ يرى أن الاستواء العرش؛ وهو بذلك يحمد معنى الرؤية في القرآن أنها معتمد الرؤية في المحاطب، وتناقض موقفه القرآن الاستواء في المحاطب ا العرش؛ ولا المحاذية في حين يفهم معنى الرؤية في القرآن بأنها حقيقية. فالمرسل يبين أنه على مسار يجر مدري الإيمان بالتعابير المجازية في كل ما ذكره القرآن في لغته من تجسيد بخصوص والعد من الطرف الآخر، فإنه يؤمن بالمجاز في مكان ولا يؤمن به في آخر. إن العبير هنا يوازن بين الثبات والتحول، ثبات الإيمان بالمجاز يمثله المرسل، وتحول الإيمان المجاز من موضع إلى آخر يمثله المرسل إليه، وقد تكفي هذه الحجة لنسف أغلب الدعوة، ولكن ينبغي معرفة أن هذه التقنية الحجاجية تعد جزءًا فقط من بنية الخطاب الحجاجي في الص، لا تكمل غيرها من الأدوات الفاعلة إلا به.

### التعبير بالأمثال والحكم:

غالبًا ما تكون الأمثال والحكم ذات فعالية حجاجية، إذ يمكنها \_ على الرغم من ضعفها \_ أن تحمل على نوع من الإذعان في ظروف خاصة ، فكثير من الأمثال تستخدم لتدعيم الحجج المختلفة(بروطون، 2003: 90 \_ 91)، وفعاليتها في الشعر قد تكون ضعيفة أيضًا، إلا في حالة أنْ تَكُونَ جزءًا أَصِيلًا مِن بِنَاء النص ذاته، لا أن يكون وجودها عنصرًا نافرًا عن بقية البني. وقد نبين أن متن ديوان البهلاني يحوي الكثير من الأمثال أو الحكم أو العبارات التي تسير مسار الأمثال، وقد جاءت كل هذه الأشكال جزءًا من خطاب الحجاج، مؤدية فعلها في مسار البنية التركيبية والدلالية في النص. فالأمثال والحكم قد يسميها بعض الباحثين وسائل للانسجام مع الخارج، وسماها أرسطو: الحجج الجاهزة أو غير الصناعية، ويدخل في نطاقها القوانين والشهود والاعترافات وأقوال الحكماء (العمري، 2002: 90)، وهنا يدخل في حكمها الأيات القرآنية والأحاديث وأبيات الشعر والأمثال والحكم. وسيتم الاكتفاء بدراسة الأمثال والعكم وتبيان فعلها الحجاجي.

يقوم المثل مقام الاستقراء في المنطق فهو استقراء بلاغي وحجة تقوم على المشابهة بين حالتين في مقدمتها ويراد استنتاج نهاية أحديهما بالنظر إلى نهاية مماثلة(المرجع نفسه: 82)، أما في النص الشعري فإنه يأتي محتفظا بكل ما لديه من طاقة شعرية ومكسبًا النص أبعادًا شعرية والمحاجبة التي شعرية جديدة، وهو في السياق ذاته يؤدي وظيفة تساعد على استكمال الوظيفة الحجاجية التي بشماء الله

يشملها النص، ويمكن النظر تمثيلًا لذلك في البيت الآتي:

صبت على الفكر سيولاً من حديد الهند حتى بلغ السيل الزبى (الديوان: 61). إن اله إن التعبير بالمثل يؤدي وظيفة شعرية بالدرجة الأولى، إذ يجتمع في البيت أربعة موجودات من عوالم مختلفة، فتظهر في سياق جديد بصورة مؤتلفة، وجديدة، فالموجودات هي: الفكر، حديد، الهند، السيل، فكل كلمة من هذه الكلمات الأربع لها خصائعها المختلفة التي لا يمكن - إذا نظرنا لكل واحدة منها بشكل منفرد - أن نرى أي وجود للانساق بينها، ثم يأتي التركيب الشعري ليؤلف بين الفكر وحديد والهند، عبر وصف دخيل لا ينتعم إلى أي من حقل الكلمات، لكنه استطاع أن يربطها بصورة سلسة، فالفعل صبت، والمفعول سيولاً، عامل ربط شعري بين الفكر والحديد والهند المتصلة بالإضافة، ثم يأتي المثل (بلغ السيل الزبي) ليدعم هذا الربط. وهكذا بعد أن أدى المثل وظيفته الحجاجية، قدم أيضًا وظيفة شعرية.

وكما يعمل المثل تعمل الحكمة أيضًا، بل ربما تكون الحكم أكثر قدرة على أداء الوظيفة الحجاجية في النص من المثل، ولكن قد تضعف الوظيفة الشعرية، وتصبح الحجة عبًا على بناء الشعرية، ويمكن تأمل ذلك في البيت التالي:

خليلي إن الدهر جمع وفرقة ونسر وطي لا يقرعلي آن (الديوان: 76).

إن الحكمة تتمثل في إعادة صياغة مفهوم حركة الدهر وحركة الزمن وما يصاحبها من حركة في العلاقات بين البشر في إطاره، فالدهر: جمع وفرقة، ونشر وطي، أي إنه متحول ومتحرك ودائم التقلب. فالأداء الحجاجي ظاهر وإن كان المخاطب شعريًا على طريقة الشعر الجاهلي أو من يحاكي هذا الشعر بوجود صديقين مفترضين أو صاحبين. وهنا يكون لهذين الشخصين بعد رمزي لأي إنسان، فالحجة بالحكمة موجهة للقارئ العام، الذي قد يكون مدركًا لطبيعة هذه الحركة والتحول وقد لا يكون مدركًا لها. ولو وضعنا الكلمات التي جامت معاطفة على بعضها في حين أن العطف بينها يكون زوجيًا هكذا: جمع وفرقة ونشر وطي. فتبدو وكأنها كلمات متعاطفة على بعضها في حين أن العطف بينها يكون زوجيًا هكذا: جمع وفرقة. . . ونشر وطي، فالجمع تقابل الفرقة، والنشر يقابل الطي، أو بالتفصيل دون ذكر التعاطف، الدهر جمع، الدهر فرقة، الدهر نشر، الدهر طي، بيد أن كل كلمة من الكلمات تناقض التي تلبها، جمع الشيء ونقيضه، ويختم كل ذلك بعبارة أو معلومة لن تزيد في المضمون شينًا:

#### حجج التأطير:

يقوم التأطير على تطريز بنى النص بالحجج من الداخل، وينضوي على الجدة ونفل وجهة نظر أخرى حيث إن بناء عالم مرجعي مشترك بين المتلقي والخطيب يمكنه أن يستعبر طرقًا مختلفة. «وحجج التأطير خمسة أصناف: التعريف، والتقديم، والوصل، والفصل والحجج

المنطقية»(بروطون، 2003: 99 \_ 100). ويعد البناء الشعري الأقرب لصنع هذه الحجج؛ المنطقية الم عالم جديد عماده اللغة والتخسل فاللغة يه المنطقة ... المنطقة عالم جديد عماده اللغة والتخييل، فاللغة بما هي دوال حاملة لعدد من كون الشعر بناء عالم حديد عماده اللغة والتخييل، فاللغة بما هي دوال حاملة لعدد من كون الشكر . كون الشكر : الدلالات التي تغذي هذه التفاصيل، وأيضًا في جانبها التركيبي، إذ سيتبين لاحقا دور اللغة في أداء الخطاب الحجاجي فكريًا وشعريًا.

المعربة يبدو التعريف من الأدوات الفاعلة في الخطاب الحجاجي عبر استغلال القدرات اللغوية، التي من خلالها يتم إلباس بعض الدوال دلالات مختلفة تتسق مع توجه المرسل ورغباته، إذ الله التعريف «العملية الاستدلالية ويقدم اختيارات دون أخرى، كما يشكل حكمًا على بعرب الأشباء أو تقويمًا لها. والتعريف قد يكون كليًا شاملًا أو جزئيًا، وهو بشقيه أربعة أنواع: 1\_ نعريف معياري تحكمه القاعدة وعمومها، 2 ـ تعريف وصفي يرتبط بسياق خاص، 3 ـ نعريف تكثيف، يؤشر على العناصر الأساسية في المعرف. 4 ـ تعريف مركب يجمع بين هذه الأنواع الثلاثة»(عادل، 2013: 93)، ويتبين في متن ديوان البهلاني أن التعريف قد تجلى بأنواعه المذكورة، وسيتم الاكتفاء باستعراض نماذج للثلاثة الأنواع الأولى، لأهداف تحليلية ورغبة في الوصول إلى أكبر قدر من النتائج في أقل مساحة ممكنة.

قد يتجلى التعريف المعياري داخل النص كما يتبين في تعريف الشاعر للمعبود:

بل نعبد الرب الذي عرفاننا إياه عرفانًا بأن لن نعرفه (الديوان: 22).

إن هذا التعريف هو تعريف معياري قائم على أسس عقائدية ثابته ينطلق منها مرسل النص، فالرب المعبود، هو الذي معرفته تقتضي عند العابد أن لا يعرفه، فالمعرفة الحقيقية تقتضي عدم المعرفة، بيد أن التشكيل يكشف البعد الشعري في إيضاح دلالاته، إن المقابلة بين المعرفة ونقيضها، لا تعني بالضرورة المقابلة بين المعرفة وضدها أي المعرفة والجهل، فمعرفة الله تقتضي عدم معرفته معرفة حسية، بل الإيمان بمعرفة الله في أسمائه وصفاته، وتجلياته في الكون، فيبين التعريف عددًا من الصور المكثفة المنطلقة من روح المعيار الذي وضعته الذات لأسس تعريفها .

وقد يكون التعريف وصفيًا، ومرتبطًا بسياق معين، فيعمل على توضيح بعض الجوانب التي تستدعي من المرسل أن يبينها، ويمكن أن يمثل لهذا التعريف بالبيتين التاليين:

عن الظلم قطعًا كل ما كان قاضيًا

ومن حكمه عدل وفيضل منزه ومن ملكه لا ينقص المنُّ شأنه

ولا تدرك الأوهام منه تناهيا (الديوان: 39).

فتتابع الجمل التي تأتي في سياق تبيان صفات الله واستكمال تعريفها، ومن ثم يكون الربط في سياق عام، بين هذه المعاني الجليلة، وما يرمي إليه خلال بناء النص.

وقد يكون التعريف تكثيفًا، فبعد أن يفصل في ذكر الأحداث والمواقف والآراء ويناقشها، يصل في الخاتمة إلى تقديم تعريف مكثف لكل ما تناوله سابقًا، ففي نص «طمس الأبصار» وبعد أن ناقش الشاعر رأي المرسل إليه، ودحض ما يمكن دحضه، يصل في ختام إحدى مناقشاتها فيقدم التعريفات الآتية:

هذا هو التحديد والتعديد والتجسيم والتقسيم يا متعسفة(الديوان: 19).

إن التكثيف هنا يؤدي تعريفًا مقلوبًا إن جاز التعبير، إذ بدأ بالوصف والشرح، ثم استخلص منه الكلمة الملائمة لكل ما ذكره، ثم إن المصطلحات التي ذكرها تتخذ شكلًا وتركيبًا فنيًا، فالتحديد تشكل مع التعديد جرسًا موسيقيًا رنانًا، والتجسيم مع التقسيم، بيد أن التناسق الدلالي حاصل بين كلمتي التحديد والتجسيم وبين كلمتي التعديد والتقسيم. فتشترك كلمتان في جذر الدلالة، وكلمتان في الوقع الموسيقي، فالخلوص إلى هذه التعريفات تتم بأدوات المفكر وآليات الفنان أيضًا.

إن كل هذه الأمثلة للتعريف واشتغالها بوصفها أدوات حجاجية تسهم في تأطير الخطاب الحجاجي داخل النص، قد بينت كيف إنها تتشكل شعريًا بالدرجة الأولى، وكيف تستطيع أن تعمل في الخطاب في مستويين، مستوى فكري حجاجي، ومستوى فني شعري.

التقديم:

تعد طريقة تقديم الوقائع واحدة من حجج تأطير النص، ويمكن القول في هذا الجانب: إن طريقة تقديم الوقائع ليست حجة واحدة، إنما هي عنوان يندرج تحته عدد كبيرة من الوسائل والآليات التي تعمل على تأطير النص، في مستوى تقديم الوقائع، فتتعدد تحتها الأدوات التي تتسق في اشتغالها مع بعضها باتجاه هدف معين، فنجد التشبيه، والقسم، والتسمية، والتكرار، والنفي والإثبات، والاستفهام، والشرط(1). فكل هذه الأدوات تعمل

<sup>(1)</sup> تتضمن القراءة دراسة بعض هذه الحجج التي تقدم الوقائع، على الرغم من اعتماد الخطاب الحجاجي على الكثير منها في أثناء بناء النصوص؛ ذلك أن حيز القراءة لا يسمح باستعراض كل تلك الحجج، على أنها ستظهر في دراسة معمقة لاحقة، شاملة لمتن الشاعر وتجربته بصورة عامة، فهناك تقنيات حجاجية تؤدي وظيفة حجاجية مهمة وهي التسمية، إذ تعمل على الإفصاح عن خلفية أيديولوجية معينة ينطلق منها المرسل، ومن ثم فإن المتلقي يتفاعل مباشرة مع تلك التسمية، سواء أكانت حاملة لدلالة إيجابية أم سلسة.

وهي في ديوان البهلاني ذات حضور كثيف، إذ على استكمال بنية خطابه، وست بالدي ذات حضور كثيف، إذ على تاطير المحاجي عليها كثيرًا في استكمال بنية خطابه، وسيتبين لاحقًا تفاصيل بعض هذه بنما الحجاجي المحاجد بوصفها نماذج فقط لحجة التقديم و تران المدينا بنهاد العب بي بنهاد العب بي الأدوات، التي ستأخذ بوصفها نماذج فقط لحجة التقديم وتبيان اشتغالها حجاجيًا وشعريًا. الأدوات، التي ستأخذ من أده ات البلاغة فانه بروا ما تربيان اشتغالها حجاجيًا وشعريًا.

وان التشبيه أداة من أدوات البلاغة فإنه يمثل - أيضًا - أداة من أدوات تأطير الحجاج، لن من أشكال التقديم، بشرط أن تقام علاقة بين أطراف متقاربة تنتمي إلى العالم بهر الشكل من أشكال التقديم، بشرط أن تقام علاقة بين أطراف متقاربة تنتمي إلى العالم ن التشبيه في إطار النص الشعري سيكون محققًا للهدف الشعري قبل الحجاجي. أو محققًا للهدف الشعري قبل الحجاجي. أو محققًا

ويمكن تأمل هذا التزاوج بين الحجاج والشعرية في البيتين التاليين:

وأنت من بينهم كالروح في الجسد وبعض من يدعى العلياء كالزبد

كان كل الورى في فضلهم جسد وجدتك الماء يحكي الأرض ماكثه

(الديوان: 75).

إن الخطاب في النص موجه للشيخ: سيف بن سعيد بن ماجد المعمري، والتشبيه هنا امتداد للخطاب، وهو في سبيل الموازنة بين المخاطب من جهة، وغيره من البشر من جهة أخرى، وقد استثمر الطاقة الإيحائية للتشبيه التمثيلي الذي يتم تركيب أجزائه من صور مختلفة. فالعالم في الفضل جسد، والمخاطب كالروح في هذا الجسد، ثم لا يقف عند هذه الصورة بل يتبعها بصور تشبيهية، تبين التفريق بين المخاطب وغيره، فهو كالماء العذب الذي تستفيد منه الأرض وغيره ممن يدعي العلياء كالزبد (الذي يذهب جفاء)، فقد تضافر في نركيب المشهد في البيتين أكثر من صورة يحكمها التشبيه بأركانه الرئيسة، ولكنه لم يكن الوحيد إذ يتم استثمار الدلالات القرآنية، فيعمل التناص على امتصاص دلالة الآية الكريمة: ﴿ فَأَمَّا ٱلزَّبِدُ فَيَذْهَبُ جُفَاتُهُ وَأَمَّا مَا يَنفَعُ ٱلنَّاسَ فَيَمَكُثُ فِي ٱلْأَرْضِ كَذَلِكَ يَضْرِبُ ٱللَّهُ ٱلْأَمْنَالَ ﴿ (الرعد17)، وهكذا يكون للتشبيه سلطة حجاجية تصل لمتلقي النص، ثم يستعين بالدلالات والتراكيب القرآني ليستكمل البناء الشعري الذي يعطي الحجاج الشعري هنا سلطة واسعة)(1). ويأتي التكرار بوصفه واحدًا من حجج تقديم الوقائع التي تؤطر النص، ويقوم على التعبير

عن الموضوع الواحد بأفكار مختلفة، فإما أن يكرر الشيء نفسه، وإما أن يتم الحديث عن (۱) كثيرة هي المواضع التي يتجلى فيها التشبيه مؤديا وظيفة حجاجية، ومسهما في تقديم الوقائع، وقد تم الاكناء الاكتفاء هنا فقط باستعرض كيفية اشتغال التشبيه حجاجية وكذلك الربط بين الحجاج والشعرية داخل المتن بين الحجاج والشعرية داخل المتن، ينظر على سبا المثال الديوان، ص: 28، وما بعدها/ و 71.

النص الشعوي قراءات تطيلية

الشيء نفسه، بألفاظ أخرى فهو طريقة في تقديم أطروحة تسمح بإنتاج تأثير البروز، ورؤية الشيء نفسه، بالعاط ، ولا المنظم المن الفكرة الواحدة بن روي مفردًا، إنه يصلح غالبًا للربط بين حجج أخرى تسهم، مجتمعة في حزمة لاختلاق روية مفردا، إلى يسلم . شاملة(بروطون، 2003: 108 ـ 109)، وهو في النص الشعري يتخذ ملامح أسلوبية تأخذ سامده بروسوي المسامدة الله المسامدة الله المسامدة عامة علمة علمة علمة علمة علمة الإبراز دلا و مها من الفكرة المقصود إيصالها والتأثير بها. وكذلك التشديد على بعض مقاطع الخطاب شدة حضور الفكرة المقصود إيصالها والتأثير بها. وكذلك التشديد على بعض مقاطع الخطاب من خلال الصوت أو من خلال الصمت الذي يسبق أداءها» (صولة، 2011: 35)، فإن هذه الوظيفة تصبح في النص الشعري ذات حضور لغوي بالدرجة الأولى، من خلال جرسية تتابع الأصوات، والتراكيب، وطريقة التوزيع الفنية للأصوات والكلمات، والتراكيب وتكرارها.

يتشكل التكرار في متن البهلاني على صور مختلفة، ولكن يمكن حصر ثلاثة اشكال بوصفها نماذج لذلك التكرار الذي يقدم الأفكار ضمن الخطاب الحجاجي، الشكل الأول يكون فيه التكرار معتمدًا على مقطعين، والشكل الثاني على ثلاثة مقاطع، والشكل الثالث على أربعة مقاطع تتكرر الصور فيه عدة مرات، وهي كلها تؤدي تنويعًا معينا داخل الخطاب، فالشكل الأول يتبين في نص «برهان الاستقامة» في المقطع التالي:

هلا حكمت بأن الذات عالمة هلا حكمت بأن الذات عالمة هلا حكمت بأن الذات عالمة هلا حكمت بأن الذات فاعلة

علمًا يساوق ما يجري به القدر بذاتها أين أسباب هنا أخر بفوز هذا وهذا أمه سقر باختيار لما تأتى وما تذر (الديوان: 34).

فالتكرار يعتمد إعادة الشطر الأول من البيت عدا البيت الأخير الذي يضع فيه فاعلة مكان عالمة، ويتكرر عجز البيت ليس بلفظه، إنما بدلالاته المتتابعة، فالثابت في المقطع (هلا حكمت بأن الذات) تكررت 4مرات، و(عالمة) تكررت 3 مرات، فالبناء الذهني هو تكرار الشطر الأول بلفظه، وتكرار الشطر الثاني بدلالاته، ولكن التكرار في الشطر الأول تكرار ثبات، والتكرار في الثاني تكرار تحول، فالثابت لدى المخاطب، هو تأكيد طلب الحكم على الذات بأنها تكون عالمة قبل أن تعمل، ومن ثم تكرار تداعيات هذا العلم أو هذا العمل. ولئن أفاد التكرار محاولة التأكيد على أهمية المعرفة الذاتية، وترسيخ هذه الفكرة لدى السامع، فإنها بتشكيلها الصوتي والتركيبي قد أسهمت بترسيخ هذه القناعة وتدعيمها موسيقيًا، وجماليًا. إما الشكل الثاني فيبدو التكرار فيه موزعًا على ثلاثة أعمدة رأسية تخترق الشكل الأفقي للأبان داخل النص، فإن كان شكل القصيدة قائمًا على التوزيع إلى شطرين من حيث الشكل الأفقي العروضي، فإن التكرار في هذا المقطع يفترض وجود ثلاثة أشطر داخل النص، ويمكن الشكل الأحظة التكرار في النص المعتمد على الأسماء الحسنى ولنفحص مثلا المقطع التالي:

فقد جل خطبي يا رحيم وأعضلا مطيعا خضوعا خاشعا متبتلا فلا ينزلابي من معاصيك مندلا

فلا يسنزلا بني من معاصيك منزلا (الليوان: 4).

ويمكن إعادة تشكيل المقطع على الصورة التالية:

وبارب أصلح لي عبوديتي أكن

وبا مالكي ملكني النفس والهوى

الناه التسويغ التسويغ أوسع رحمة أوسع رحمة فقد جل خطبي وأعضلا أوسع رحمة أصلح لي عبوديتي أكن مطبعا خضوعا خاشعا متبتلا ملكني نفسي والهوى فلا ينزلا بي من معاصيك منزلا

إن التتابع في النص لا يكتفي فقط بهذا المقطع بل يعتمده حتى آخره، فيتتابع هذا الشكل نبي التقطيع الثلاثي، نداء وطلب وتسويغ الطلب، ويمكن ملاحظة أن الطاقة الحجاجية في النص تتكثف في التسويغ، بمعنى أن التكرار اللفظي فقط لتمهيد الجانب الحجاجي، واللخول بهذه الأسماء والصفات وجعلها تمهيدا لوضع الطلب، ومن ثم التسويغ وتوضيح لماذا هذا الطلب دون سواه.

أما الشكل الثالث فإن التكرار فيه في كل شطر، بحيث يكون البيت الواحد متشكلاً من مورتين متقابلتين فيتم التكرار بصورة أفقية فيكرر عجز البيت ما جاء في الصدر، ثم تكرار لفي يكرر البيت ما جاء في سابقه، ويمكن ملاحظة هذا التكرار في صورته الأفقية والعمودية

في المقطع التالي:

وماكل طول في الكلام بطائل ولاكل منطوق لميع هداية ولاكل منطوق لميع هداية وماكل موهوم الظنون حقائق وماكل موثى البصائر حجة

ولاكل مقصور الكلام قصير ولاكل زخار المياه نمير ولاكل مفهوم التعقل نور ولاكل مفهوم التعقل نور ولاكل عقل بالصواب بصير ولاكل عقل بالصواب بصير (الديوان: 52). فصدر البيت يتكرر في العجر، والبيت الأول يتكرر في الثاني ثم الثالث فالرابع، يد إن الصور مختلفة ومتعددة ومتنوعة، في تشكلها ولغتها، وهي على المستوى العجاجي تسعى لهدف واحد، وهو التأكيد على أن حقائق الأشياء ليست متشكلة في الظاهر، بل في العمق، ولا يمكن الوصول لهذا العمق إلا من خلال عين مبصرة، وذات نفاذ متجاوز حدود الأفق القريب. فالصراع الدائر في الصور المتلاحقة بين الظاهر والكينونة، فغالبًا ما تمثل الكينونة كلمة واحدة (طائل، قصير، هداية، نمير، حقائق، نور، حجة، بصير) في حين ظاهر هذه الأشياء أو مظاهرها التي قد تكون صحيحة أو خادعة، تتشكل من خلال جمل طويلة، ومع ذلك لا يمكنها أن تصل إلى هذا العمق، فليست حقيقة الأشياء كما تبدو دائمًا.

وهكذا تبين في الأشكال الثلاثة بوصفها نماذج للتكرار كيف أن هذه الأداة تساعد على تقديم الوقائع حجاجيًا، وكيف تشتغل في متن البهلاني مشكلة ظاهرةً أسلوبيةً جماليةً داخل هذا المتن.

وقد يعد النفي والإثبات إحدى أدوات السلالم الحجاجية (المبخوت: 368)، كما يعمل على تقديم الوقائع في تشكيل حجاجي، ضمن بنية الخطاب العامة للنص، وهو في متن البهلاني يتشكل بأدوات معينة، وبأساليب متعددة منها على سبيل المثال: (ما... لكن، ولا... بل، ولا... قد) ويمكن أن يكون بصورة معكوسة فيأتي الإثبات ثم يتبعه النفي، ليظهر تنوعا أسلوبيًا في استعمال أداة النفي والإثبات. ويمكن الوقوف على بعضها وتبيان خصائصها ودلالة تمظهرها في الخطاب، فالأداة الأولى تتضح في البيت:

فما بخل المسؤول جل ثناؤه ولكن أصل المنع منا تأصلا(الديوان: 9).

فهو إذ ينفي صفة البخل عن الذات الإلهية، فإنه يستدرك بما يوحي أن هذا الاستدراك له علاقة بمقام النفي، لينتقل بصورة دراماتيكية، إلى الذات البشرية، التي يؤكد أنها حاملة صفة النقص والمنع، إن نفي البخل عن الخالق يقابله، إثبات هذه الصفة عند المخلوق، فنفي الصفة هناك يؤكد حضورها هنا، وكأن هذا النفي في ختام حجاجه بالأسماء الحسني يريد أن يواصل صورًا أكثر عبر النفي، بعد أن استنفذ كل الأسماء والصفات التي يحاجج بها عبر الإثبات، وهو في مقابل نفي صفات النقص، يثبت العجز والنقص والقصور على البشر. وقد يكون النفي والإثبات بوساطة الأداة (لا... بل)(الديوان: 22)، وقد يكون النفي والإثبات مقلوبًا، فيتقد الإثبات على غير العادة \_ ليتبعه النفي (الديوان: 7)، وهو في الحالتين يقلم تجليات حجاجية وشعرية مختلفة.

كما يعد الاستفهام جزءًا من هندسة الحجاج في النص «ذلك أن صيغة الاستفهام أداة

المحافقة المتلقي على استيعاب جوهر خطاب الحجاج والإصغاء له انطلاقًا من مفاده أن ما يؤسسه الخطاب حقيقة مطلقة لا من المسلم المخطاب عقيقة مطلقة لا من المسلم المخطاب المحلوب المسلم المخطاب المحلوب المسلم المخطاب المحلوب المسلم المخطاب المحلوب المسلم المحلوب المسلم المحلوب ا يجاهبة المجمد مفاده أن ما يؤسسه الخطاب حقيقة مطلقة لا يمكن التشكيك بها»(سرحان، التراض ضمني مفاده في النص الشعرى تشكلات تأخذ عمة بالماليان واللا: ومن موضع إلى آخر، ففي نص «طمس الأبصار عن إدراك ذات الجبار» يتعدد تشكيل يتعدد تشكيل ينتك من ولى العبارا يتعدد تشكيل المتداد النص، وله في غيره من النصوص المنهام وطرق توظيفه حجاجيًا وشعريًا، على امتداد النص، وله في غيره من النصوص العجم الأسلوبية ذاتها، أو مشابهة في تركيبها، ولغتها. إن استثمار الميراث البلاغي العربي الوجوم الدلالات المصاحبة لتركيب الاستفهام ذاته، كما في علم المعاني، يأتي في هذه في وظبف الدلالات المصافية للركيب الاستفهام ذاته، كما في علم المعاني، يأتي في هذه ني وهـ. الحالة مرافقًا لاستراتيجية بناء الاستفهام والحجاج بوساطة تشكلاته، فتركيب شعري من مثل di

أبآية الأنعام ويلك شبهة أم آية الأعراف ويك محرفة(الديوان: 20).

لا يمكن للقارئ أن يخطئ دلالة الاستنكار تحت ما تسميه البلاغة الاستفهام الإنكاري، في باب انزياح السؤال من البحث عن إجابة مباشرة، إلى تقديم دلالة أخرى هي دلالة الاستكار لهذا المفهوم المغلوط الذي يسبغه المرسل على المرسل إليه في هذا البيت. ومع ذلك فإن النص لا يقتصر هل هذه الفكرة فقط، بل يستثمر \_ أيضًا \_ طريقة تشكلات هذا السغهام بدلالاته المباشرة وغير المباشرة، مع ما يجاوره من تراكيب، فيؤدي بصورة عامة دلالات شعرية في إطار الدلالات الحجاجية.

وهنا من خلال كل هذه الأدوات المختلفة؛ لتقديم الوقائع، يتبين ثراء النص الشعري في بيوان البهلاني وقدرته على تلبية أمرين في آن، أمر الحجاج وأمر الشعر؛ لتشكل الثنائيتان ملمحًا أسلوبيًا رافدًا للنص الشعري الذي يشكل في حينه حالة استثنائية في مسيرة الشعر العربي الحديث.

## الاستدلال والحجاج المنطقي:

على الرغم من كثرة الحجج المستعملة في بناء النص، فإن الخطاب قد يستعمل عددًا من الوسائل التي تعتمد الاستدلال الذهني والاستنتاج عبر الاستقراء أو الاستنباط، أو بوساطة العجع المنطقية أو شبه المنطقية، وهذه كلها تتجلى في ديوان البهلاني على صور مختلفة، وسكن للقارئ أن يتتبعها؛ ليصل من خلالها إلى عمق الخطاب الحجاجي ومن ثم الشعري، الا أنه يمكن ملاحظة أن وجود مثل هذه الطرق التي تستعمل المنطق أو القياس المنطقي تؤثر على مستوى الشعرية في التركيب، فتقرب النص من العقل بحيث يغلب على الرسالة مستوى الإنهاد الإنهام، وإن كان بوساطة القياس الذي يمكن أن يصل من خلاله إلى مرحلة الفهم ومثلًا بعك ماه يمكن ملاحظة الحجاج المنطقي في البيت: ونجله عن رؤية بالعين أو بالعقل في دنيا وأخرى مشرفة (الديوان: 22).

وتجهة عن إجلال الذات الإلهية عن الرؤية بالعين أو بالعقل، بمعنى أنه ينزه الذات الإلهية عن الرؤية بالعين أو الإدراك بالعقل، إذ يصل المخاطب إلى النتيجة أن كل مدرك بالعين أو بالعقل ناقص، وكل ناقص لا يمكن أن يكون إلها. وهكذا يترك البيت فراغات يكملها المرسل إليه عبر سلم حجاجي ليصل إلى النتيجة التي حاول النص بصورة كاملة أن يصل المها.

ولكن يمكن أن يكون القياس على مستوى من التركيب الشعري المعقد، فيتكامل فيه القياس العقلي والاستدلال المنطقي، مع التركيب واللغة الشعرية، ويمكن ملاحظة ذلك في البيت التالى:

فما جذلت بخير في يدي أجل ولا جزعت لشر بعده أمل(الديوان: 29).

ففي هذا البيت تعبير قائم على مزج صورتين، وفصلهما في الوقت نفسه، فصورة الجذل بالخير يقابلها الجزع من الشر، فالجذل صفة إيجابية تلائم الخير، والجزع سلبية، تلائم الشر، فكل صفة تلتصق مع ما يوائمها، ولكن الشاعر ينفي عن نفسه الصفتين في الحالتين، فهو لا يجذل بخير في يده ولا يجزع لشر بعده أمل، ولا يمكن الوصول لفكرة هذا البيت دون إعمال القياس المنطقي بحسب السلم الحجاجي الآتي:

الخير والشر لا يدومان.

الخير في يدي

الخير قد يزول . . . . إذن لا أجذل بهذا الخير

وفي مقابل ذلك: الخير والشر لا يدومان

الشر حصل

الشر بعده أمل قد يزول . . . إذن لن أجزع لهذا الشر .

فالسلم الحجاجي في الصورتين ينطلقان من فرضية واحدة، لا يدوم خير ولا شر، ثم يتوزع على جهتين، متقابلتين، في تركيب يجمع بين حدية الحجاج وجمالية التركيب الشعرى.

وهكذا من خلال ما سبق يتبين القدرة الفنية لحجج التأطير وما تقدم من روافد فنية تضفي على النص الشعري ملامح أسلوبية جديدة تميزه عن غيره من الخطابات الفنية أو الشربة الأخرى، إذ تمنح النص إمكانات مغايرة تصل إلى مواطن لا يمكن أن تصلها الأدوات النهطبة في بناء النص، فتأتي لطريق الشعرية من مسالك فكرية أخرى.

التماثل:

نعد حجج التماثل العنصر الرابع في أصناف الحجاج الرئيسة، وهي ترتكز «على إقامة منطقتين متباعدتين في الواقع يسمح بنقل خصائص إحداهما المعروفة إلى المال بين منطقتين متباعدتين في الواقع يسمح بنقل خصائص إحداهما المعروفة إلى المنزى (بروطون، 2003: 119)، يتبادر هنا سؤال حول الفرق بين حجة التماثل والحجاج المنزل أو الحكمة؟ فالتماثل حديثان يتشابهان بالرغم من الفرق بينهما، أما المثل والحكمة بلنأ أو الحكمة المراد مقاربته أو الحجاج حوله، فيحتاج الأمر إلى ربط بعيد بين المدن المراد مقاربته، مع المثل أو الحكم، لكي تنتج الحجة المطلوبة. فمن خلال العناصر المراء للهذا العنوان ستتضح معالم الحجة أكثر، وسيتم دراسة الاستعارة والتماثل، والمثال.

#### الاستعارة:

نعد الاستعارة العنصر المتداخل بين الشعر والحجاج، خاصة حين يتعلق الأمر بالتماثل، بؤل بروطون: ليس كل التماثلات حجاجًا (المرجع نفسه: 122)، كأن نقول: إن الشيخوخة نهاية الحياة كما إن المساء نهاية النهار؛ لأنها لا تؤدي في الأخير إلى الإقناع. ولكن ماذا لو الاستعارة تخدم هدفًا داخل النص؟ أليست حجة؟ فيخلص أخيرًا بروطون إلى أن الاستعارة حجة عندما تستخدم في الدفاع عن أطروحة أو عن رأي. وهكذا، عندما نتكلم عن ساء الحياة للإشارة إلى الشيخوخة، فإننا نكون في عالم الأدب (المرجع نفسه: 123)، بضح أن الاستعارة تؤدي دورها الحجاجي وأنها قد تكسب قوة حجة مضاعفة حين تتكرر أو بضع أو تتوارى أو تصبح موضوعًا مشتركًا. بمعنى حين تتفاعل مع غيرها من أدوات الحجاج داخل النص، وهي في هذا كله تؤكد تمسك النص الشعري بهويته الأدبية الأصلية، وهي في سبيل أداء وظيفة حجاجية إضافة إلى وظيفتها.

نشدت دوي النحل لما فقدتهم ويعسوب ذاك النحل عنه خبير (الديوان، ص: 55)(١).

فالخطاب موجه إلى المخاطب، متضمنًا التماثل - من وجهة نظر الشاعر - بين شهداء النهروان، ويعسوب النحل، فالصورتان اللتان يحاول المماثلة بينهما تبدو في هذا الشكل:

الأولى: المرسل إليه... ينشد القوة والشجاعة.. فشهداء النهروان فرسان هذه القوة وقلبها

الثانية: تنشد دوي النحل، . . . فاليعسوب سيد هذا الدوي وخبيره.

فينتج عن المزاوجة بين الصورتين الحجة التي ترى أن القضاء على هؤلاء الشهداء معناه القضاء على وسائل النصر، إن المماثلة بين الصورتين قائمة على فكرة الصوت، فقد وضع الشاعر دوي كلمة لصوت النحل، ذلك الصوت الذي ينتجه النحل في حالات التحذير من الاقتراب ودلالة على قوة الخلية وسلامتها، ولها دلالات أخرى لا سيما في المعنى الحديث فالدوي هو صوت القنابل والمدافع، وهذا يتبين الطبيعة الحربية للكلمة، التي تغادر سياقها لتأخذ أبعادًا جديدة، ثم تقوي فعل الاستعارة مع الإيفاء بواجبها الحجاجي داخل النص.

التماثل:

أما التماثل فإنه يمثل إقامة بنية للواقع بفضل وجود تشابه في العلاقات، وهو يختلف عن الاستعارة التي تكون جزءا من النسيج اللغوي للنص، فلا يمكن تفكيك التماثل فيها إلا بنوع من التحليل، في حين يكون التماثل بصورة مباشرة وبسيطة، ويمكن ملاحظة ذلك في البيت التالى:

وزن صالح الأعمال بالخوف والرجا هما جُنة للصالحات وسور (الديوان: 49).

فالتماثل بين الخوف والرجاء من جهة، والجُنة والسور من جهة أخرى. إذ يتوجه إلى المخاطب، بضرورة الحرص على وزن الأعمال بالخوف والرجاء، فإن الخوف والرجاء يمثلان السور والغطاء الذي يحمي الصالحات. فالثابت في النص هو الصالحات، في حين يكون التماثل بين أمرين أحدهما مادي (السور، أو الغطاء)، والآخر مجرد وهو (الخوف والرجاء) فالعمل الصالح دون خوف أو رجاء بصورة متزنة لا يمكن أن يكون ولا أن يبقى بصورته المطلوبة، إنه يشبه تمامًا أن تملك زرعًا أو ثمارًا دون سور فتكون عرضةً للهوام والسراق، أو أكلاً ما تتركه دون غطاء فيكون عرضةً للحشرات والعفن، والأمر نفسه في حالة عدم الاتزان في الخوف والرجاء. فلكي تصل فكرة التملك والحفاظ على التوازن في الخوف والرجاء، تم وضع عنصر مجسد لهذين المعنيين ووضع المجسد مكان المجرد للمفهوم، فالصالحات مفهوم مجرد، فيصبح التماثل هكذا: (الخوف والرجاء يحمي الصالحات،

المحلى والرجاء سور الصالحات)، فيتبين ثبات المفهوم المجرد في النص الذي هو المعلى على حالها في صدر البيت وعجزه، ثبات المفهوم المجرد في النص الذي هو الخوف والرب النبي تظل على حالها في صدر البيت وعجزه، ثم يبحث عن مفهوم مقابل للمجرد المالحات بدأن الانداد من مفهوم مقابل للمجرد المالحات بدأن الانداد . المالحات المن المنوف والرجاء سور الصالحات. بيد أن الافتراض في ذهن المتلقي حيث ونجسيله فيصبح المنافق المتلقي حيث ونجسيله المنافق المناف ونجسيده في المحسدات في الذهن لكي تكتمل عملية الحجاج، فيعمل للصالحات في مجردات مقابلة للصالحات التي تحتاج إلى سود (زيادة المحسدات التي تحتاج إلى سود (زيادة المحسدات التي تحتاج الي سود (زيادة المحسدات المحسدات المحسدات المحسدات المحسدات التي تحتاج المحسدات المحسدات التي المحسدات ا بغيم مجرة المجسدات التي تحتاج إلى سور. (زراعة، أرض، مواشي، حديقة، علمًا كبيرًا من المجسدات الأم مع كلمة حنة، فما هم الأمان مواشي، حديقة، علدا لبير ... إلخ) وكذلك الأمر مع كلمة جنة، فما هي الأشياء التي تحتاج غطاء؟ (فاكهة، بين، ... إلخ) فالخطاب يستنفض أبياء المرد تا الله الله المرد بين، . . . إلخ) فالخطاب يستنهض أساسًا أهمية السور والغطاء، فهل كل شيء محتاج اكل، " للغطاء، أو السور؟ فيتبين أن كلمة السور تأخذ معها العديد من الدلالات التي تنطلق من وعي الإنسان المحمل بفكرة البحث عن الخصوصية، فيأتي كل ذلك إلى مشروع المماثلة الذي يحاجج به في النص.

المثال هو أحد عناصر حجج التماثل ويتميز عن التشبيه الذي يندرج في حجة التأطير ويظهر غالبًا حين يقول المتحدث فلنضرب مثلاً ثم يبدأ بالتفكير بمثل. فله بساطته وفوريته فهو من إنتاج المتحدث ولا يتطلب متابعة خارج السياق(بروطون، 2003: 129 \_ 130)، كما هو الأمر في التماثل. وقد استخدم الخطاب الحجاجي في متن البهلاني المثال، لا سيما حين بكون النص ذا طبيعة حجاجية مهيمنة على بنيته الفنية. فالصياغة المضطردة تأتي مفتتحة المثال بالفعل هب. . . (هب أنني سلمت فهمك، هب أن برهان العقول كفرته، هب القوى أدركت، هب أنه لم يشأ شيئًا فاعدمه (1)). بمعنى أن الافتراض هو المتحكم بصياغة المثل، ويترتب على هذه الفرضيات شيئان، إما إصدار حكم مباشر: (النص تستر بالعمى ما كشفه)، (فالمدركات لها قيودها العلم والإدراك والنظر). أو صياغة سؤال، تكمن في إجابته دحض حجة المخاطب: (أين استقرت منهما تلك الصفة؟)، (أكان ما شاء نفيا عنه يستتر؟). فالمثال عنصر حجاجي محوري في الخطاب الحجاجي، ولكنه مرتبطٌ - بصورة كبيرة - بالحجاج الفكري والفلسفي، فكثيرًا ما جاء هذا الشكل في تلك النصوص ذات البنية الفلسفية التي نهيمن عليها عناصر الجدل والمناظرة. ولكنها تتكامل مع سواها داخل تلك النصوص فما تقلمه هنا للحجاج بشكل نموذجي تعطيه هناك للشعرية.

الخاتمة:

تين هذه القراءة أن بنية النموذج التواصلي داخل المتن تمتلك ثراءً في تشكيل أطرافه، -

<sup>(</sup>I) ينظر، الديوان، ص: 19، 20، 33، 35.

وتنويع الخطاب الحجاجي، وعندما تختلف أطراف النموذج التواصلية داخل النصوص تختلف لغة النص وتركيبه وأسلوبه ودلالاته، كما يختلف المظهر الحجاجي بصورة كبيرة وتزيد الأصناف الحجاجية وتقل تبعًا لهذه الأطراف، فعندما يكون المرسل هو المؤمن العابد الزاهد أو المواطن الشريد، يكون المرسل إليه، إما الله، أو قد يكون إمام المسلمين وسلطانهم، وحين يكون المرسل المفكر وعالم الكلام، يكون المرسل إليه مفكرًا مضادًا، وعالم كلام آخر، ومن هذا التعدد يوجد مرسل عام وقارئ عام أيضًا.

وبينت القراءة أن الآليات الحجاجية تتجلى داخل المتن المدروس على تشكلات مختلفة ومتنوعة، بيد أنها تختلف في علاقاتها مع الشعرية داخل النصوص، فبعض تلك الأدوات تزيد من شعرية النص، وتكون مهيمنة في تمظهرها بصورة كبيرة، في حين تكون بعض الآليات الحجاجية مؤثر بصورة سلبية على الشعرية، خاصة حين تكون مرتبطة بالجانب الفكري والجدلي؛ لذلك يقل استعمال ذلك النوع من الحجج، بيد أنها تأتي لضرورات دلالية لتكمل بها البناء الفكري للنص الشعرى.

وتصل القراءة بصورة عامة في هذه الخلاصة إلى أن الحجاج لا يتناقض مع الشعرية ولكن يمكن أن يكون الخطاب الحجاجي رافدًا من روافد شعرية النص، كما تبين أيضًا أن للشعر العربي الحديث روادًا وشعراء إحيائيين غير أولئك الذين تزدحم بهم كتب الدرس، فهناك شعر وشعراء يستحق ويستحقون أن يضعوا في مكانهم المناسب بوصف شعرهم يؤرخ لمرحلة مهمة من مراحل تطور الشعر العربي، لا سيما حين تكون تلك المرحلة فاصلة بين الانحطاط والإبداع. وقد تبين أن الشاعر البهلاني استطاع أن يجمع الفكر مع الفن، والبلاغة مع الفلسفة، والعقيدة، مع الشعر، وتكامل كل ذلك ليخرج شعر ذو طبيعة مختلفة على مستوى المرحلة التي وجد فيها.

## قائمة مصادر البحث ومراجعه

#### القرآن الكريم.

- العرف فيليب، الحجاج في التواصل، (ترجمة): محمد مشبال، وعبدالواحد التهامي العلمي، (2003)، المركز القومي للترجمة، القاهرة.
- و البهلاني، ناصر بن سالم بن عديم الرواحي العماني، 1928، ديوان أبي مسلم البهلاني، عني بنره: الشيخ يوسف توما البستاني، مكتبة العرب بالفجالة، القاهرة \_ مصر.
- مداوي، جميل، 2013، نظرية الحجاج، منشورات شبكة الألوكة، كتاب الكتروني على شبكة الإنزنت، تاريخ الإضافة: 51/ 9/ 2013، الرابط: http://islamiyatonline.net/culture/0/59949/.
- ذاكر، عبدالنبي، 2011، الحجاج: مفهومه ومجالاته، مجلة عالم الفكر، ع: 2 أكتوبر ديسمبر، مج: 40، المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب الكويت، الصفحات: 7 10.
- سرحان، هيشم، 2013، الخطاب الحجاجي في شعر بشار بن برد، مقاربة في تحولات الهوية الثقافية، مجلة جامعة أم القرى لعلوم اللغة وآدابها، ع: 11، نوفمبر، الصفحات: 69 ـ 104.
  - رزق، علي، 1994، نظريات في أساليب الإقناع، دراسة مقارنة، دار الصفوة، بيروت ـ لبنان.
  - زيتوني، لطيف، 2002، معجم مصطلحات نقد الرواية، مكتبة لبنان ناشرون، بيروت ــ لبنان.
    - صولة، عبدالله، 2007، الحجاج في القرآن، دار الفارابي، بيروت ـ لبنان.
  - صولة، عبدالله، 2011، في نظرية الحجاج دراسات وتطبيقات، مسكيلياني للنشر والتوزيع، تونس.
    - عادل، عبداللطيف، 2013، بلاغة الإقناع في المناظرة، منشورات الاختلاف، الجزائر.
- العبد، محمد، 2002، النص الحجاجي العربي، دراسة في وسائل الإقناع، فصول، ع: 60، صيف خريف، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة مصر.
- عبيد، حاتم، 2011، منزلة العواطف في نظرية الحجاج، مجلة عالم الفكر، ع: 2 أكتوبر دسمبر، مج: 40، المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب \_ الكويت، الصفحات: 239 \_ 269.
  - العمري، محمد، 2002، في بلاغة الخطاب الإقناعي، أفريقيا الشرق، بيروت ـ لبنان.
- عبد، محمد عبدالباسط، 2013، في حجاج النص الشعري، أفريقيا الشرق، الدار البيضاء العفري.
- رب. المبخوت، شكري، نظرية الحجاج في اللغة، المحرر: حمادي صمود، أهم نظريات الحجاج في النقاليد الغربية من أرسطو إلى اليوم، الصفحات: 315 385، كلية الآداب منوبة، جامعة الاداب والفنون والعلوم الانسانية، تونس.

- موشلر، جاك \_ آن ريبول، 1994، القاموس الموسوعي للتداولية. (ترجمة): مجموعة من الأساتذة والباحثين في الجامعات التونسية، (2010)، المركز الوطني للترجمة، ودار سيناتر، تونس.
- الولي، محمد، 2011، مدخل إلى الحجاج أفلاطون وأرسطو وشايم بيرلمان، عالم الفكر، ع: 2 ديسمبر، مج: 40، المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب \_ الكويت، أكتوبر، الصفحات: 11 \_ 40.
- ياكبسون، رومان، 1973م، قضايا الشعرية، (ترجمة): محمد الولي، ومبارك حنوز، 1988، دار توبقال للنشر، الدار البيضاء ـ المغرب.

Marie and Marie - Marie by Marie and State of the House o

Marine Marine Marine States and Marine Marin