

# LUND UNIVERSITY

Reviewing in book of: "In Defence of the Qur'an" Kamal Abu-Deeb.

Almahfali, Mohammed

Published in: Extension of MORAGAAT (Discussions) in AL- ROIA Newspaper, Oman

2016

Document Version: Förlagets slutgiltiga version

Link to publication

Citation for published version (APA): Almahfali, M. (2016). Reviewing in book of: "In Defence of the Qur'an" Kamal Abu-Deeb. Extension of MORAGAAT (Discussions) in AL- ROIA Newspaper, Oman, 9- 2016, 14-15.

Total number of authors: 1

#### General rights

Unless other specific re-use rights are stated the following general rights apply: Copyright and moral rights for the publications made accessible in the public portal are retained by the authors and/or other copyright owners and it is a condition of accessing publications that users recognise and abide by the legal requirements associated with these rights.

· Users may download and print one copy of any publication from the public portal for the purpose of private study

or research.
You may not further distribute the material or use it for any profit-making activity or commercial gain

· You may freely distribute the URL identifying the publication in the public portal

Read more about Creative commons licenses: https://creativecommons.org/licenses/

#### Take down policy

If you believe that this document breaches copyright please contact us providing details, and we will remove access to the work immediately and investigate your claim.

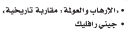
#### LUND UNIVERSITY

**PO Box 117** 221 00 Lund +46 46-222 00 00



ملحق شهري تصدره وزارة الأوقاف والشؤون الدينية بالتعاون مع « **الرَفْرَيَةُ** »





• «التقرير الإحصائي للكنيسة الكاثوليكية،

• مجموعة من المعدين

• ددفاعا عن القرآن،

• كمال أبو ديب



 دالألعاب..التاريخ العالمي للأولمبياد،
 دالتفكير بشمولية، • دافيد غولدبلات



Penser global

• إدغار موران



• ،الذهب الرقمي، ناثانیل بوبر



الظواهر الطائرة غير الحددة،



• «روسوفوبيا ۲٫۰» • جولييطو كييزا



• رضد الديمقر اطية، • جيسون برينان

مستقبل المثقّفين من منظور ألفين وارد غولدنر.

فرانشيسكو أنطونيللي



 دتأثير الإسلام في أوروبا في العصور الوسطى، وليام مونتجمري واط

ذو الحجة 1437 هـ – سبتمبر 2016م

# الصفحة الأولى...

#### هلال الحجري

منَ المصادر الأجنبية حَوْل عُمان كتاب «رحلة في خراسان»، للرحالة والأديب الأسكتلندي جيمس بيلي فريزر (James Baillie Fraser)، وهو حصيلة رحلة قام بها في العام ١٨٢١؛ حيث صحب بعثة دبلوماسية أرسلتها حكومة بومباى إلى إيران، وتوقَّفتْ هذه البعثة في مسقط في ٨ يوليو؛ لتزويد سفينتهم بالماء والطعام، وقد نشر الكتاب في لندن، سنة ١٨٢٥.

نجدُ في هذا الكتاب وصفًا مبكرًا لمنطقة رأس الحد في شرقية عُمان؛ حيث يصفها فريزر.. قائلا: «تقع مدينة رأس الحد الصغيرة على قطعة صغيرة من الشاطئ حول الرأس، مُحاطة بعدد كبير من أشجار النخيل، وقلعتين يمكن رؤيتهما، بناهما إمام مسقط للحماية من هجمات الوهابيين. والمناظر كلها جرداء ليس فيها قطعة خضراء، عدا أشجار النخيل المشار إليها، التي يُمكن أن ترى من أي مكان». ويلاحظ فريزر أن التجارة من الجنوب الغربي -حول هذا الرأس- دائماً تتعسر؛ لعدة أسباب؛ منها: الماء الراكد والريح الخفيفة؛ الأمر الذي يجعل الرحلة منه إلى مسقط رحلة «مضجرة ومملة وغير مطمئنة». ويذكر فريزر أنه في إحدى حالات الهدوء المربك هذه، استطاعوا أن يتفادوا السير على الشاطئ، وكانت لديهم سانحة للاستفادة من التباين بين بحاريهم «الهنود الكسالى، والنشاط الفعال لدى عرب الخليج».

ونجدُ في الكتاب أيضا وصفا لمسقط في ذلك الوقت، مُؤكدا على موقعها الإستراتيجي؛ حيث يقول فريزر إنَّ المناطق المجاورة لها تمكنها من أن تمد السفن، القادمة إلى الميناء، بكل احتياجاتها. فالماء ممتاز، ويحمل إلى السفن ما يكفيها منه بطريقة مريحة، وحطب الوقود متوفر جداً، وبسعر أرخص مما هو في بومباي، والفواكه في موسمها يمكن الحصول عليها بكميات كبيرة وممتازة، مثل التمر والعنب الأسود والأبيض والمانجو والتين والخوخ...وغيرها من الفواكه. ويقول: «لا أعلم مكاناً مثل مسقط عُرف بوفرة السمك بأنواعه المختلفة. فالماء حول السفينة باستمرار زاخر ومليء بالسمك بأنواعه وأحجامه المختلفة». كما أنَّ المحلات التجارية زاخرة أيضاً بكل أنواع السلع؛ بدءاً من اللحوم والألبان والدجاج حتى أنواع الملابس، وأصناف البضائع المستوردة من كل أنحاء العالم، ومن المناطق المحلية والمجاورة». و،كل تلك السلع يمكن الحصول عليها بأسعار مناسبة ومعقولة». ويتحدث فريزر عن سوق مسقط بأنه سوق يخضع لقواعد خاصة محسوبة بطريقة جيدة لترقية الحالة الصحية والنظافة في المدينة والمحافظة عليها؛ فالسمك والفواكه والخضراوات وما يماثلها، تباع للتجار بواسطة السماسرة المعتمدين، في الصباح. وفي المساء، تحمل كل البقايا من هذه الأصناف إلى خارج أسوار المدينة؛ تفاديا لما يمكن أن يسببه بقاؤها داخل المدينة من أوساخ وقدارة.



# دفاعا عن القرآن لكمال أبو ديب

## مُحمَّد المحفلي \*

ينبري البروفيسور كمال أبو ديب في كتابه دفاعًا عن القرآن لعدد من المستشرقين الجُدد، الذين -كما يتبين- لم يكونوا في حقيقتهم باحثين عن الشرق وعلومه، بل حملوا على عاتقهم مهاجمة الإسلام والعرب من باب الهجوم على القرآن والنبي محمد صلى الله عليه وسلم. فالكتاب بعنوانه الكامل هو، «دفاعًا عن القرآن، ومحمد والإسلام والعرب. أو علماء ودجّالون. نقد لتخيّلات با تريسيا كرونة وتوم هولاند. مع استكشاف لبعض النواحي الأساسية للقرآن، وبُنية سورة مريم. وقد اعتمد الاسلام والعرب. أو علماء ودجّالون. نقد لتخيّلات با تريسيا كرونة وتوم هولاند. مع استكشاف لبعض النواحي الأساسية للقرآن، وبُنية سورة مريم. وقد اعتمد الكتاب بصورة رئيسة على عرض الأفكار التي يسعى إلى الرد عليها، بيد أنَّه لم يقف عند هذا الحد، بل أمسك بكل الحجج المنطقية التي تُمكِّنه من دحض كلما قام به توم هولاند وبا تريسيا كرونة، ثم التعمق إلى الرد عليها، بيد أنَّه لم يقف عند هذا الحد، بل أمسك بكل الحجج المنطقية التي تُمكِّنه من دحض كلما قام به توم هولاند وبا تريسيا كرونة، ثم التعمق إلى داخل النص القرآني؛ ليكون الرد والحجة الأقوى نصية من داخله، مستعينًا بما يمتلكه من دحض كلما قام به توم هولاند وبا تريسيا كرونة، ثم التعمق إلى داخل النص القرآني؛ ليكون الرد والحجة الأقوى نصية من داخله، مستعينًا بما يمتلكه والعاطفة، إنما من منطق علمي ومرية بالدوم عليه للمنهج ومن ثم يدافع عن القرآن وعن النبي والإسلام والعرب، ولكن ليس من منطلق العصبية والعاطفة، إنها من منطلق علمي ومعرية بالدرجة الأولى.

#### دافع التأليف:

يُبِين الكاتب أن السَّبب الأساسي الذي دفعه إلى عمل هذا الكتاب، جاء إثر مشاهدة برنامج تلفزيوني معنون به «الإسلام، القُصَّة المكتومة»، قدَّمه توم هولاند وباتريسيا كرونة في ٢٨ آب/ أغسطس ٢٠١٢، القناة الرابعة، لندن، فالمتن الذي يسعى الكاتب لمواجهته متن إعلامي شفوي، وليس نصاً مكتوباً. ومع ذلك فقد حاول الدفاع عن القرآن بالطريقة المنهجية العلمية، في حين أنَّ خطابًا بهذا الشَّكل يحتاج إلى الخطاب الإعلامي الموجه بمعنى أنَّ الدَّفاع في هذه الحالة يحتاج إلى الأدوات ذاتها أنَّ الدَفاع عن هناك. حيث مساحة التأثير أو الجمهور المستهدف هنا يختلف عن هناك.

وترتكز دعوى هولاند التي يسعى أبو ديب إلى دحضها، على أنّ القرآن مُخترع قام به أمير حرب هو عبد الملك بن مروان ليصنع لنفسه إمبراطورية تنافس إمبراطورية فارس والروم، وأنه لم يكن هناك مُحمد ولا قرآن. حيث سعى في برنامجه ذاك إلى جعل المشاهد يقف أمام الإسلام كظلام خاو، أو كاختراع ليس له أيّ أساس في الواقع التاريخيّ. فالإسلام لم يوجد إمبراطورية للعرب، بل العرب هم من اختلقوا الإسلام ليخدم إمبراطوريتهم.

#### المنهج والمنهج المضاد:

يعتمد هولاند في تقديم معلوماته على انتقاء آيات داخل القرآن، ولكنَّه في ذلك لا يرجع إلى النَّص الأصلي بل يعتمد على ترجمة غير دقيقة، بل غير صحيحة، ثم ينطلق منها لتشكيل أحكام مامة، حيث اعتمد على آية – وإنكم لتمرون عليهم مُصبحين، وبالليل..- في سورة الصافات وفي ذكر قوم لوط، حيث يقول هولاند إنَّ الآية تشير إلى قرم لوط، حيث يقول هولاند إنَّ الآية تشير إلى صبحة وعشية على هذا المكان الذي هو قرية واقعة في فلسطين قرب البحر الميت. كما يعتمد هولاند أيضًا على عشرة أشخاص من البدو الذين صرف معهم بعض الوقّت في صُحراء وادي رمَ في الأردن.

وهكذا فإنَّ هؤلاء الأشخاص البسطاء هم المصدر الوحيد لمعرفة ماهية الإسلام بالنسبة لمن يُقدَّم نفسه كمؤرَّخ يكتب عن الحضارات القديمة ويبحث عن البرهان الرّاسخ ومصادر المعرفة.

كما أنَّ هولاند يعتمد أيضًا على المشاهد والصورة، إذ يقول المُؤلِّف إنَّها لا تدعم البحث العلمي بل تزور الحقائق. وفوق كل ذلك فإن هولاند وكرونة يدعيان استعمالهما المنهج التاريخي العلمي في حين كما يُبين الكاتب لم يلتزما بأبسط قواعد العلمية ولا المنهجية.

المقابل فقد اعتمد أبو ديب على المنهج العلمي ع مناقشة أطروحات هولاند، وإن بدا في كثير من الأحيان في صورة المنفعل حيث ظهرت الكثير من المصطلحات التي تعكس الجانب العاطفي الذي يظهر في توصيف سلوك هولاند وكرونة من قبيل قوله عن هولاند: «أحد سجناء التّحامل والجهل والمزاعم المتغطرسة عن تمثيل العقلانية والشكوكية والتحليل والبحث التاريخي الواقعي». أو قوله عن كرونة: «هكذا تنطّعت في إجابتها الكاهنة الكُبرى لأكثر أنواع البحث العلمي غطرسة». كما يكثر من استعمال مثل هذه المصطلحات في بعض المواضع، فتبدو عاطفية أكثر من كونها تنطلق من منهجية علمية رصينة كما هو صنيعه في هذا الكتاب بصورة عامة.

وينطلق المؤلف في دفاعه عن القرآن من داخل القرآن نفسه، كما أنّه يستعمل الحجج المنطقية وقصوره العلمي والمعرفي وانجرافه الساحق وراء وقصوره العلمي والمعرفي وانجرافه الساحق وراء عصبيته على حساب العلم والمعرفة. كما انطلق من هذا الجانب في الدفاع عن القرآن وعن محمد ليدخل إلى تحليل القرآن بما يمتلكه من أدوات من خلال ما يمتلكه من بنية مُتماسكة تستبعد كل الأفكار التي تسعى للنيل منه. كما أنّه في كل ذلك لم يكن من أجل الانتصار أو الانسياق وراء تعصب أيديولوجي بقدر ما يحاول احترام قواعد العلم والمعرفة قبل كل شيء.

## قصة لوط في القرآن:

يؤكد المُؤلِّف أنَّ هولاند قد أخذ النصِّ حرفيا من ترجمة غير دقيقة لآيات من القرآن يستدل بها على أنَّ هناك جزءًا من القرآن ألف في مكان ما غير مكَة: في الآية المشار إليها سابقًا عن قوم لوط، إذ بنى عليها هولاند حكمه بأن أناسا عاشوا بقرب موقع قرية لوط، والتي دُمِّرَت من قبَل إله العهد القديم. وقد كان هؤلاء يمرّون بجانب خرَبهم نهارا وليلا. وهكذا فإنه لا يمكن أن يكون محمّدُ هو المتكلم الذي يخاطب أهل مكَّة، ولكنه كإن شخصا أتى من منطقة لوط. ثم يتساءل أين ألَّفت باقي أجزاء القرآن ومَن ألفها؟» ليقول هنا أبو ديب: إنّ خطأ هولاند الذي لا يُغتَفَر لم يكن فقط استعماله ترجمة للآيات بل تشييده أيضا على أساس تلك الترجمة عالمه الخيالي الضّخم. من خلال أخطاء في الترجمة وأخطاء في التوظيف وأخطاء في الفهم. ويبيِّن بأنَّ القرآن لا يروي أبداً أيَّ قصة كوحدة روائية مكتملة، ولكنَّه يروى نواحي من الْقصة في سياق معيَّن يتعلق بالوظيفة الكليَّة للنصّ ولدور الوحدة الفرعية للقصّة في إغناء هذه الوظيفة «وأن القرآن يمتلك درجة عالية من التماسك والانتظام الذي كان من المستحيل تقريبا توقعه في نصّ مؤلف من قبَل عدّة مؤلفين.

كما أنَّ الخطأ الآخر في فهم الآية يتمثل في الطريقة التي يعزل بها العبارة «وإنّكم لتمرّون عليهم...» عن السياق المباشر والسياق الكلّي اللذين تظهر فيهما. ومن الواضح بأنَ منهجيته العلمية والبحثية تحوي خللاً حتى على المستوى الابتدائيَ. وكنتيجة لهذا، فإنّه وكرونة يعتبران -كأمر مسلّم به- أنَّ الآيات عاشت فعلياً في لحظة التلفّظ بهذه الآيات في عاشت فعلياً في لحظة التلفّظ بهذه الآيات في مدا الأساس، فإنّهما يحاججان بأنَّ الصوت المتكلّم الذي خاطب هؤلاء الناس ينبغي أن يكون قد عاش محمّداً الذى كان في العربية أو في الصّحراء.



مراجع ات

وتلخيصًا لفهم هولاند وكرونة يبين أنهما لم يحترما البحث والتحليل اللغوي والتاريخيّ، عندما يتعاملان مع آيات لوط؛ فهما يلجّآن ببساطة إلى نسخة إنجليزية شعبيّة ويقتبسانها: «تمرّون على أطلالها صباحاً وليلاً»، ثمّ يشيّدان تاريخاً كاملاً وخطيراً ويقدّمان على أساس هذه الترجمة إنكاراً لسجلٌ تاريخيّ موجود.

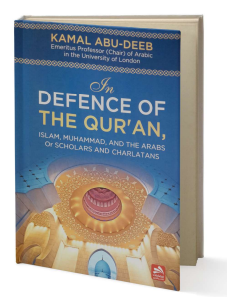
#### الإسلام في القرن السابع:

ويركز المؤلف على نقطة أخرى أخذها هولاند وكرونة للطعن في الإسلام من خلال القول إنَّه لم يظهر في القرن السابع وأن اتجاه الصلاة لم يكن للكعبة، وأنه في المائة عام الأولى لم يكن هناك مكان ثابت يتوجه إليه الناس للصلاة، ويؤكدان ذلك بقولهما إنَّ علماء الآثار يقولون ذلك. من خلال ما قدمته عالمة آثار إسرائيلية تعرّض لهولاند شكلا مستطيلاً من الأحجار المرتّبة في مشهد صحراويّ وتدّعي بأنّها لمسجد قديم بُنيَ خلال أوُّل مئةٍ عام من نبوّة محمد، أو ما يقارب ذلك، مستنتجة بأنّ المساجد الأولى لم تكن تواجه الجنوب نحو مكة بل الشرق. فيرد المؤلف على صياغة هولاند التي تعتمد على المغالطة والتأكيد على الوهم، كما أنَّ العالمة التي نقل عنها إسرائيلية مشكوك في سلطتها. مؤكدًا أنَّ العالمة لا تقدّم أيّ دليل لدعم مزاعمها وهولاند لا يسألها كيف تمكنت من إثبات أن الأحجار تبرهن بأنَّه «في المئة سنة الأولى أو أكثر»؟ وكيف تثبت أنَّ هناك تلاعبا في اتجاه الصلاة ؟ وحتى لو كان هنالك تغيّر في اتجاه القبلة، كيف تعرف هي أنَّ هذه الفترة غير المحدّدة قد أستمرت لمئة عام أو أكثر؟ ومن أيّ نقطة زمنية نبدأ هذه السنوات المُئة؟ من زمن ظهور محمد؟ أم الإسلام؟ وإذا كان الأمر كذلك، فهى إذن تعترف بأنَّ محمداً والإسلام قد تواجدا في بداية هذه الأعوام المئة أو أكثر.

ويُبِين المُؤلف أنَّ هولاند بدأ يجمع الأدلة على نفسه، فمحاولته إثبات أنَّ الإسلام وجد خلال المائة عام الأولى التي يُريد أن يصل بها إلى عبد الملك بن مروان يثبت بطريقة غير مباشرة أنَّ الإسلام ومحمد قد ظهرا في بداية هذه المائة الأولى. وهكذا الدليل الثاني له ينقض الدليل الأوَل. كما أنَّ القرآن نفسه يؤكد أنَّ القبلة في البداية لم تكن إلى مكة. ويستعرض المُؤلَّف في سبيل إثبات أنَّ الإسلام قد ظهر في القرن السابع بعدد من الكتابات الأجنبية البيزنطية واليهودية والمسيحية أو ما ذكره الأسير الصيني تو هوان في عهد عمر بن الخطاب التي أشارت إلى الإسلام وإلى توسعه في تلك الفترة.

#### تساؤلات للإثبات:

يُعزَّز المُؤلَّف ما يطرحه بعدد من التساؤلات التي تحمل إجابات منطقية تؤكد ما يسعى إليه-على طريقته في المحاججة في أماكن كثيرة من الكتاب-حيث يُبَيِّن أنَّ هناك شخصيات في التاريخ العربي عرفت بتمردها وزندقتها أو إلحادها وتحديها للقرآن



لكن لم تذكر ولو شيئاً عابرا عن أنه مختلق. كما أنَّه هل يمكن التصوّر بأنَّ أعداء الأمويّين، وكانوا كُشُراً ومتنوّعين، والذين كانوا يحاربون ضدّهم سياسياً وعسكرياً وإيديولوجياً، هل كانوا سيسمحون ببساطة لعبد الملك بأن يُخرجَ من العَدَم نبياً وقرآناً وإسلاماً لا يعرفون عنهم أيَّ شيء، في سبيل أن يصل سلطته بالسلطة الإلهية؟. كذلك يقول: أين السجلّات اليهودية والمسيحية المعاصرة التي تسجّل هذه العملية التلفيتية الضخمة وتبرهن على أنَها كانت حاصلة في القرن السابع وما يليه؟. وغير ذلك من التساؤلات المهمة التي تحمل في إجاباتها المضمرة والواضحة دليلاً يناقض ما أراده هولاند وكرونة.

#### حول اللغة الشعرية :

ينتقل المُؤلِّف من سياق المحاججة المباشرة ليتخذ طريقة غير مباشرة في إثبات أن القرآن نص مبنى بطريقة تسمو على فكرة التلفيق والتجميع التى يدعيها هولاند، من مدخل تحليل اللغة الشعرية فبعد تناوله النواحى المتنوّعة للسياق المناسب للقرآن يقوم بتحليل سورة مريم، من خلال التحليل الشعري فيها ولا سيما التنغيم الصوتى وعلاقته بالثيمة العامة للنص، مؤكداً أنَّ هذا التضرد في التشكيل لا يوجد له مثيل سواء بما جاء من شكل شعري قبله أو ما جاء بعده. ويختم بخلاصة مفادها أنَّ سورة مريم معجزة مكافئة كولادة فنّية على المستوى الإبداعي عن طريق شخص عاقر ولا يُمكن له أن ينجب، حيث إنَّها تأتي من خلُال أو «تنزل» عن طريق شخص «أمّيّ». إذا كان الله هو من ألّفها فهو قد سلمها من خلال محمد ليهبه معجزة خاصة به، بما أنَّه لم يكن لديه معجزات على نمط موسى ويسوع والأنبياء الآخرين؛ وإذا كان محمد هو من ألفها فهى بحقّ معجزة مكافئة لتلك المعجزات التى

قام بها الأنبياء. وهكذا يتبين كيف استعمل المُؤَلِّف التحليل الفني للوصول إلى إثبات حجته التي يُريد الوصول إليها من خلال النص نفسه.

### مزيد من الملاحظات عن المحيط الجغرافي للقرآن

أمر آخر انبرى له المؤلف وهو ما ذكره هولاند من أنّ ذكر القرآن للعنب والزيتون والمزروعات دليل على أنّ البيئة التي أنتج فيها ليست مكة، فيحاج أبو ديب هذه النقطة بالعكس فذكر المزروعات بالقرآن كان من باب الترغيب، ومجرّد وجود هذا الأمر يوحي بقوّة بأنّ هذه العناصر لم تكن متوافرة بسهولة كبيرة في بيئته المحيطة أو كانت محرَّمة أو مقيَّدة كما هو الحال مع الخمر والنساء، بل إنَّ المكذَّبين يطلبون من محمد أن يصنع لهم النخيل والأعناب لكي يصدقوا به؛ وهذا يدل كم أنها عزيزة ونادرة وقليلة. لكنه يقترح بأنّ البيئة الأكثر تأثيرا في القرآن هي التجارة، وما فيها من مفردات. في مقابل قلة الزراعة وحقلها الدلالي. كما يثبت بالفعل أنَّ هناك نشاطا زراعيا في مكة عبر قصص مثبتة في النقل الشفاهي إضافة إلى وجودها في الشعر. كما يربط جانبًا ثقافيا آخر وهو الكتابة ويقول إنها متعلقة بالعقود والتجارة والمواثيق والتبادل التجاري ووصف الترف والثروة، وهكذا تنتفي مزاعم هولاند وكرونة.

#### ملاحظة ختامية :

يضع المُؤلَّف في آخر الكتاب عدداً من الملاحظات عن الدلالات البنيوية التي تثبت بأنَّ القرآن من مصدر واحد من حيث الأسلوب واللغة والأدوات المُستعملة وليس كما يقول هولاند، وهذا يأتي على عكس العهد الجديد مثلا الذي يتضح من تحليله أنَّه نتاج عدد من المُؤلِّفين.

وينبغي أن نُقدَّم هنا ملاحظتنا الأخيرة على الكتاب فهو بالإضافة إلى ما اعتراه من مفردات تعود للطابع الانفعالي، فإنه يقع أحيانًا في التعميم من ذلك مثلاً أنَّه وجه اتهاما للغرب بجامعاته ومراكزه البحثية بأنَّه يتواطأ لتمرير هذه الاتهامات التي تحطُّ من العرب وثقافتهم وحضارتهم قائلا: «عندما يتعلق الأمر بالإسلام والعرب يمكن أن يُقال أيّ شيء؛ فأيّ شيء يحطّ من قدرهم يتم السماح به، لا بل يتم تشجيعه وغالباً مباركته كإسهام عظيم في العرفة وخير الجنس البشري واستمراريته الحضاريّة. وما عدا ذلك فقد كان كتاباً علميًا ينتصر للعلم والمنهج والعرفة قبل أن ينتصر للقرآن والإسلام والعرب.

الكتاب: دفاعا عن القرآن، والإسـلام، ومحمد، والعرب. الْمُؤَلِّف: كمال أبو ديب.

الناشر: دار فضاءات للنشر والتوزيع ، عمان – الأردن، ٢٠١٦.

عدد الصفحات: ٣٩٠ صفحة.

\* كاتب يمني

